
CONDIÇÃO FEMININA NO 
IMPÉRIO COLONIAL PORTUGUÊS 



Biblioteca Nacional de Portugal — Catalogação na Publicação 

Condição Feminina no Império Colonial Português / coord. Clara Sarmento. — (Ciências humanas e da educação) 

ISBN 978-972-8688-54-7 

1— SARMENTO, Clara Maria, 1970- 

CDU 305 

94(469)"17/18" 

325 

As concepções constantes nesta publicação, assim como o modo como estas se exprimem, são da inteira responsabilidade 

dos seus autores. 

CONDIÇÃO FEMININA NO IMPÉRIO COLONIAL PORTUGUÊS 

Clara Sarmenta (Coordernação) 

Centro de Estudos Interculturais 
Instituto Superior de Contabilidade e Administração do Instituto Politécnico do Porto 

& Instituto Politécnico do Porto 

Porto, 2008 

Edição apoiada pelas 
Fundação Calouste Gulbenkian 

Fundação para a Ciência e Tecnologia 

Coordenação editorial 
Fundação Instituto Politécnico do Porto 

Desenho da capa 

Paulo Magalhães 

Motivo da capa 

Mercado Angolano — Acervo do coleccionador Sr. João Loureiro 

Paginação, impressão e acabamentos 

SerSilito-Empresa Gráfica, Lda. 

Contactos 

Rua Dr. Bernardino de Almeida, 537 

4200-072 Porto 
Telefone 228302555 

Fax 22 830 25 56 

politea (Mfipp.ipp.pt 

ISBN 

978-972-8688-54-7 

Depósito legal 

281040/08 

Tiragem 

500 Exemplares 



CONDIÇÃO FEMININA NO 
IMPÉRIO COLONIAL PORTUGUÊS 

p 
*&—% b COORDENAÇÃO: CLARA SARMENTO 

- o 

) CENTRO DE ESTUDOS INTERCULTURAIS 

INSTITUTO SUPERIOR DE CONTABILIDADE E ADMINISTRAÇÃO 

INSTITUTO POLITÉCNICO DO PORTO 

o 2008 

POLITÉCNICO f a 

FCT Fundação para a Ciência e a Tecnologia 
MINISTÉRIO DA CIÊNCIA. TECNOLOGIA E ENSINO SUPERIOR Portugal 

E FUNDAÇÃO 
TiB CALOUSTE 
SZ GULBENKIAN 





Índice 

Prefácio 

Epistemologia Interdisciplinar 

Reflexões Metodológicas sobre o Usa da Análise do Discurso nos Estudos 
da História Política Cultural. ...c a 27 
Giselda Brito Silva 

Vozes Femininas na Queda do Império: 

O Esplendor de Portugal de Antánio Lobo Antunes 

Dalila Silva Lopes 

Escravatura Feminina 

Memórias da Escravidão: As Mulheres e o Comércio Humano nos Jornais 
Pernambucanos de 1850 a 1888 

Maria Ângela de Faria Grilto 

Escravas Feiticeiras em Portugal na Época MOderna. ..l 69 
Daniela Buono Calainho 

Escravatura Feminina, Economia Doméstica e Estatuto Social 

nos Prazos do Zambeze no Século XVII| 

Eugénia Rodrigues 

Contribuição dos “Anais de Vila Bela: 1734-1789” para o Estudo da Escravidão 

no Império Português 

teny Caselli Anzai 



Filhos de Escrava no Império Colonial Português 

— Regime Jurídico e sua Aplicação (Séculos XVl a XIX) ..c o 109 

Margarida Seixas 

Imagens e Perspectivas Culturais: 

O Trabalho Feminino nas Feiras e Mercados Luandenses ...c 125 

Selma Pantoja 

Culinária e Religião: Resistência Cultural Afro-Brasileira no Século XIX cccc 141 

Zélia M. Bora 

Literatura e Linguística no Feminino 

A Escrita Autobiográfica e a Adoção de uma Dicção Feminina: 

Um Retrato das Cartas de Mariana Alcoforado ...c 157 

Betina Ruiz 

Representações do Feminino nas Cartas e Escritos de S. Francisco Xavier.....c.c....o 163 

Clara Sarmento 

Batalha Contra o Silêncio: 

O Diário de Graciete Nogueira Batalha, Professora em Macau...cclcccc.ccvcc o 183 

Cristina Pinto da Silva 

lbicaba e a Exploração dos Imigrantes Suíços no Brasil. ...l 189 

Maria Helena Guimarães 

Os Colonos e a Escravatura no Brasil: À Necessidade de Novas Abordagens .......... 201 

Luísa Langford 

Linguística no Feminino: O Português das Mulheres Timorenses ...c 213 

Maria João Marçalo 

Pré-Feminismo no Século XIX: Guiomar Torresão e sua Baronesa 

ou o Humor como Arma de Transgressão em Guiomar Torresão ... ..c 223 

Monica Rector 

Mulheres Viajantes do Século XIX: 

O Olhar Feminino Sobre a Condição Feminina no Brasil. ...l 235 

Teresinha Gema Lins Brandão Chaves 



Subalternidades e Comportamentos Culturais 

As Mulheres e o Processo de Emancipação Social ..................... 247 
Abigail Alcantara Silva 

A Conquista do Espaço Público: 

O Protagonismo Feminino nos Séculos XVII e XVIII na Esfera Religiosa ..c 265 
Célia Maia Borges 

Iguais na Lei, Desiguais na Comunidade: 

Educação e a Construção Social da Autoridade Feminina em Timor-leste..........o 275 
Daniel Schroeter Simião 

Mulheres no Brasil Colonial: 

O Caso do Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia. ...l 283 
Maria de Deus Manso 

Política e Religião: 

A Construção da Ordem Feminina no Brasil e em Portugal do Século XX ... 305 
Giselda Brito Silva 

Criadas para Servir: 

Instrução e Educação Feminina de Pobres na Bahia — 1870/90 

lone Celeste Jesus de Sousa 

Meandros da Subalternidade Feminina: 

Quando o Subalterno se Torna Senhor. ..c 335 
Isabel Pinto 

Género e Notabilidade: Mulheres Portuguesas Imigrantes 

nas Sociedades de Beneficiência do Brasil, 18541889 

tarissa Patron Chaves 

A Mulher na Misericórdia de Macau...lllllllll a 355 
leonor de Seabra 

Mendigas, Santas e Loucas, das Ruas às Clausuras: 

Para uma Compreensão sobre a Condição Feminina no Brasil (século XIX) 
Marcos António de Almeida 



Onde há Galos Podem Cantar Galinhas, 1964-1974: 

O Contexto Sociocultural Feminino da Última Década do Estado NovO .. ...c 397 

Matilde da Conceição Estevens 

Família, Mestiçagem e Estratégias Femininas de Sobrevivência 

no Pernambuco Colonial. ..c aaa 413 

Suely Creusa Cordeiro de Almeida 

Educação Feminina no Mocambique de 1968 a 1974 ...c 421 

Teresa Diaz de Seabra 

Mestiçagem e Colonialismo em Moçambique, 1890/1940. ... 1cc 441 

Valdemir Zamparoni 

AUtOFeS. llll aaa aaA 449 

Índice REMISSIVO LLLl aaaA 453 



Prefácio 

Na génese do projecto editorial Condição Ferninina no Império Colonial Português encontra-se 
a constatação tão evidente quanto silenciada de que o discurso instituído pela História, pelas 
Suas vozes e poderes, estuda preferencialmente o5 acontecimentos considerados “relevantes” 
ou “públicos”, que se transformaram ao longo do tempo em temas generalizados de pesquisa 
e de debate académico. Mas se considerarmos que a História é, na verdade, uma construção 
humana, ou melhor, uma reconstrução humana, os factos que ela nos oferece não se apre- 
sentarão, então, tal como sucederam, de uma forma imediata e transparente, mas antes de 
forma mediatizada, seleccionados e interpretados de maneira a produzirem uma narrativa 
que faça sentido junto daqueles que a lêem ou estudam no presente. A História será poíis uma 
forma de representar o passado no presente e, tal como todas as representações, requer um 
conjunto de significados tacitamente aceites e estabelecidos e requer também um discurso 
comum a todos os destinatários. 

A História será assim uma forma de criar ordem a partir da amálgama de materiais que 
constituem o legado que o passado deixou. Ao representar-se o passado através da selecção de 
determinadas versões dos acontecimentos, ou privilegiando-se certas personagens e grupos em 
detrimento de outros, cria-se uma ordem que confere coerência aos acontecimentos, pessoas 
€ objectos desse passado, aos olhos dos leitores do presente. Por outro lado, ao escolherem 
representar o passado em termos de causa-efeito ou como uma etapa prévia no Progresso 
inexorável da “civilização” — opção que um breve olhar pela História do século XX bastará 
para contestar — os historiadores estão a produzir e a fazer circular um significado específico 
€, quase sempre, ideologicamente direccionado dos factos. A intervenção dos poderes e das 
ideologias na representação mais ou menos mitificada do passado acaba por aproximar a 
definição de História da definição de Cultura, enquanto produção e circulação de significados, 
para adoptarmos a terminologia dos Estudos Culturais contemporâneos. 

Todos os grupos familiares, sociais, nacionais, étnicos e comunitários têm a sua História. 
A compreensão da História comum é um dos meios através dos quais os seres humanos 
adquirem e sedimentam uma identidade e conferem sentido ao mundo e às suas experiên- 
cias. Reflectir acerca do modo como o passado é representado no presente poderá, como 
consequência, lançar uma luz sobre o processo através do qual se produzem e fazem circular 
significados e identidades numa determinada sociedade, num determinado espaço e tempo. 
Textos como “Psicanálise Mítica do Destino Português”, de Eduardo Lourenço, ou “Leituras da 



12 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Cultura Portuguesa”, de Luís Machado Abreu, por exemplo, aplicam já ao contexto português 

a análise crítica dessa tão menosprezada relação entre História e Cultura'. 

Eduardo Lourenço expõe as representações míticas da cultura portuguesa, ao mesmo 

tempo que desconstrói, contextualiza e analisa psicanaliticamente os mitos nacionais, com 

remissões para a Literatura, a Arte, a Filosofia e a História. Para Luís Machado Abreu não existe 

uma leitura única, mas antes uma pluralidade de leituras culturais, pelo que distingue vários 

níveis na constituição da entidade a que se convencionou chamar “cultura portuguesa”. Ao 

considerar o que foi, no século XX, matéria de estudo e de atenção privilegiada em relação 

às manifestações históricas da cultura portuguesa, Machado de Abreu depara com quatro 

leituras principais que designa de mística, racionalista, psicanalítica e socio-económica. Por 

seu lado, já num contexto transnacional, John Tosh defende que a produção de conhecimento 

histórico tem teor político, na medida em que a pesquisa, a escrita e a divulgação da História 

são meios privilegiados de sustentação das relações de poder?. Com efeito, os elementos 

que conquistaram um lugar na consciência histórica de uma comunidade advêm da referida 

selecção dos factos considerados relevantes. A identidade, a ideologia € os objectivos de quem 

produz conhecimento histórico e de quem o valida para posteriar consumo são factores a ter 

em conta, com influência na coesão da sociedade e na sua capacidade de renovação e de 

adaptação. Daí derivará a tendência patente em tantos regimes e ideologias para manipular 

o trabalho dos historiadores de forma a promover uma determinada forma de consciência 

social. O trabalho dos historiadores pode também correr o risco de ficar confinado aos círculos 

académicos, indiferente à evolução da sociedade. Ou pode, pelo contrário, tornar-se na base 

para uma discussão crítica e informada da actualidade e para contestar as relações de poder 

que foram instituídas na e pela própria História. Desta forma, quando se escreve, lê ou relê 

História, haverá que ter uma percepção crítica da relação entre o passado e o presente e do 

papel por aquela desempenhado na formação das identidades e das suas representações. 

Prosseguindo esta perspectiva, há muito que a produção e o consumo crítico de conhe- 

cimento histórico se deram conta das inúmeras lacunas e silêncios dentro do seu próprio 

discurso. Simultaneamente, é cada vez mais evidente a distância entre as representações 

instituídas pela História e os discursos e categorias comummente aceites na actualidade. 

Questionam-se hoje as razões para tais ausências e silêncios, qual o verdadeiro papel de todos 

aqueles que não têm ou não tiveram acesso ao poder e à palavra que perpetua, daqueles 

cujas vozes foram sistematicamente rasuradas das fontes e documentos, segundo os interesse 

do momento ou de posteriores conjunturas. 

Entre todos os grandes ausentes e silenciados da História, destacam-se as mulheres, 

tendencialmente marginalizadas pela historiografia em geral e pela historiografia portuguesa 

1 Eduardo Lourenço, “Psicanálise Mítica do Destino Português”, in & tabirínto da Soudade, Lisboa: Gradiva, 2000 

[1978]. Luís Machado de Abreu, “Leituras da Cultura Portuguesa”, in Revista da Universidade de Aveiro — Letras, 

12 (1995): 47-60. 

? John Tosh, The Pursuit of History: Aims, Methods and New Directions in the Study of Modern History. Londres e 

Nova lorque: Routledge, 1991 [1984], pp. 2 e segs. 



Prefácio | 13 

em particular. Entenda-se aqui a designação “mulheres” enquanto intervenientes paritárias 
na História e não como categoria minoritária, unívoca e segregada, nem como meras 
companheiras, herdeiras ou substitutas temporárias dos detentores masculinos do poder, 
daqueles a quem foi concedido acesso imediato ou mediatizado ao discurso perpetuador. À 
ausência da mulher na historiografia portuguesa emerge em especial no momento de assumir, 
descrever e analisar a condição feminina marginal, fenómeno que afectava em particular as 
escravas, as orfãs, as enclausuradas e demais casos homólogos de inferioridade e destituição 
social, patentes por todo o vasto cenário do espaço colonial e metropolitano português, do 
Brasil ao Extremo Oriente, passando pela Europa, África e Índia, 

Tendo presente esta realidade, bem como o potencial de tão vasto e estimulante campo de 
estudo, os ensaios aqui coligidos sob o título Condição Feminina no Império Colonial Português 
procuram analisar, sob uma perspectiva comparativa e multidisciplinar, o quase ignorado 
estatuto da mulher nos espaços e nos tempos do império, com especial incidência nos grupos 
que desempenharam um papel de relevo na construção sócio-cultural das comunidades 
lacais, nas estratégias de dominação social e nas alianças familiares. Condição Feminina no 
Império Colonial Português reúne contribuições teórica e metodologicamene relacionadas 
com os Estudos de Género, os Estudos Coloniais e Pós-Coloniais, a História, a Literatura, a 
Antropologia, os Estudos Culturais e Interculturais, a Epistemologia, a Sociologia, os Estudos 
Políticos, a Linguística, as Ciências da Educação, o Direito e a Economia. 

As diversas proveniências dos autores presentes em Condição Feminina no Império Colonial 
Português oferecem uma perspectiva interdisciplinar e transnacional da História da condição 
social, cultural e económica feminina no espaço colonial português, entre o início da expansão 
marítima do século XVI e a revolução de 1974 e sequente devolução das colónias, então 
designadas como “províncias ultramarinas” pelo discurso oficial vigente. Tal diversidade permitiu 
a expansão dos ensaios por secções tão abrangentes como a “Epistemoalogia Interdisciplinar”, 
a “Escravatura Feminina”, a “Literatura e Linguística no Feminino” e as “Subalternidades e 
Comportamentos Culturais”, 

Partindo do reconhecimento das possibilidades oferecidas pela abordagem Interdisciplinar 
no campoa da História, é inquestionável a contribuição dos Estudos Linguísticos e Literários. 
Partilham, historiadores, linguistas e estudiosos da literatura, dos mesmos objectos de estudo, 
tais como discursos, diálogos, documentos, narrativas e outras fontes textuais diversas. Num 

estudo ciente da interacção política e cultural da História, a aproximação epistemológica 
com recurso às metodologias dos Estudos Literários e Linguísticos mostra-se particularmente 
relevante, dado que nela emerge a dialéctica entre as práticas discursivas e não discursivas, 
com suas estratégias, silêncios e subentendidos, e o jogo político do poder. À secção sobre 
epistemologia interdisciplinar acolhe, assim, os ensaios “Reflexões metodológicas sobre o uso 
da análise do discurso nos estudos da história política cultural” e “Vozes femininas na queda do 
Império: O Esplendor de Portugal de António Lobo Antunes”. Aqui, o romance ergue-se como 
um microcosmos da própria desventura colonial, narrada por vozes femininas e metaforizada 



u Condição Feminina no Império Colonial Português 

na invasão do espaço doméstico por um exterior de violência, apesar de ambos os espaços 

serem desde o início palco de jogos de poder assimétrico e de (des)construção identitária 

igualmente cruéis e complexos. 

Num outro contexto muito mais pragmático e de triste memória, a realidade da escravatura 

feminina desempenhou papel de relevo na organização dos mercados domésticos, nupciais e 

familiares do império colonial português. Considerando um tão vasto assunto, os respectivos 

ensaios estudam as categorias e processos de aquisição, transacção e circulação social da 

escravatura numa perspectiva alargada, de modo a melhor compreenderem esta forma 

peculiar de subalternidade e carência extrema. 

“Memórias da escravidão: as mulheres e o comércio humano nos jornais pernambucanos 

de 1850 a 1888” demonstra como estes periódicos se encontravam repletos não só de anúncios 

de aluguer, compra e venda de escravas — oferecidas tanto em grupo como individualmente, 

ou vendidas em conjunto com objectos e animais — mas também de notícias das fugas, 

Suicídios e assassinatos que aquelas praticavam. Este tipo de mercado era marcado por forte 

especulação, baseada em factores como a saúde, a idade, a concorrência e à qualificação 

profissional. Consideradas como mera mercadoria, as escravas transmitiam inexoravelmente 

aos filhos o seu destino (pelo menos até à promulgação da Lei do Ventre Livre, em 1871, que 

estabelecia a cessação do nascimento de novos escravos), que comungavam da condição 

jurídica das mães. “Filhos de escrava no império colonial português: regime jurídico e sua 

aplicação (sécs. XVl a XIX)” elabora um percurso por esse regime jurídico dos filhos e filhas da 

mulher escrava, aferindo quais as normas existentes no Direito português sobre tal matéria 

e em que medida estas eram ou não efectivamente aplicadas. 

As escravas tentavam minimizar a dureza da sua condição sócio-económica por meio 

do uso de práticas mágicas no seu quotidiano, consideradas heréticas pela igreja católica 

e condenadas como feiticaria pelo tribunal da Inquisição. “Escravas feiticeiras em Portugal 

na época maderna” explora essas manifestações mágico-religiosas da população feminina 

de origem africana em Portugal entre os séculos XVl e XVIII: rituais curativos, adoração de 

ídolos, amuletos protectores, entre outras que constituem um importante mecanismo de 

reconstrução de uma nova identidade social e cultural fora da África. A culinária pode constituir 

uma outra área de inesperada resistência cultural quotidiana por parte da mulher escrava, 

isolada num mundo colonial cujo discurso não dominava. Embora diversos estudos insistam 

em caracterizar o que posteriormente se denominou de culinária brasileira como sendo uma 

mestiçagem contínua de produtos e práticas portuguesas, indígenas e africanas, “Culinária e 

Religião: resistência cultural afro-brasileira no século XIX” verifica historicamente que os hábitos 

alimentares resistiram a tal incorporação mesmo após a abolição da escravatura. Além de serem 

um traço de identidade cultural, muitos alimentos foram igualmente considerados sagrados, 

em especial os oferecidos aos deuses do Candomblé, possibilitando assim a movimentação 

da escrava entre o plano físico e o plano sagrado. 

A escravatura feminina está presente nas práticas da vida quotidiana de todos os espaços 

do império. Os Anais de Vila Bela narram a história da Capitania de Mato Grosso no século XVII! 



Prefácio | 15 

e fornecem informações privilegiadas sobre a configuração de uma sociedade muito pouco 
estudada pela historiografia brasileira e portuguesa, apesar da riqueza de documentação à 
disposição, “Contribuição dos Anais de Vila Bela 1734-1789 para o estudo da escravidão no 
império português” segue esse quotidiano de homens, muiheres e crianças — negros, Índios, 
brancos, mestiços — numa das áreas mais interiores do império luso, mas conectada com o 
mundo atlântico, com a Ásia e com a África. O documento destaca a actuação das mulheres 
índias, bem como o funcionamento de quilombos, como o quilombo Grande, comandado por 
Tereza de Benguela, rara excepção de poder efectivo exercido no feminino. Mas se Tereza de 
Benguela exercia um poder efectivo, individualizado e temporalmente demarcado, podemos 
considerar que outras mulheres escravas exerciam um ténue poder colectivo, diluíido no 
quotidiano e de carácter bem mais simbólico. Na sequência da expansão portuguesa na 
África Oriental, a extensa região do vale do Zambeze foi dividida em territórios — os prazos 
— administrados por uma elite originária de Portugal e da Índia e pelos seus descendentes 
mestiços. A par dos africanos livres, designados por colonos, os milhares de escravos forneciam 
a grande parte do trabalho necessário à manutenção da sociedade colonial. “Escravatura 
feminina, economia doméstica e estatuto social nos prazos do Zambeze no século XvVIII” 
descreve as actividades desenvolvidas pelas escravas, desde as que estavam ligadas à economia 
dos prazos até às que eram exigidas pelo funcionamento do mundo doméstico. Nas casas 
senhoriais, a escravatura feminina providenciou a mão-de-obra, assegurando tarefas distintas, 
frequentemente em razão de uma especialização adquirida desde a infância. Contudo, as 
escravas não desempenhavam apenas funções laborais ou sexuais: elas preenchiam igualmente 
funções simbólicas, associadas ao estatuto social dos seus senhores. Nas feiras e mercados 
do Brasil e de Angola eram também complexas as hierarquias, as alianças e as actividades 
de compra e venda que uniam as mulheres (quitandeiras, peixeiras, lavadeiras, carregadoras 
de água) que aí trabalhavam. “Imagens e Perspectivas Culturais: O trabalho feminino nas 
feiras e mercados luandenses” incide nos papéis de mediação dessas mulheres, discutindo os 
seus lugares de fronteira nas diferenças sociais, nas identidades de género e nas diferenças 
étnicas, dentro do contexto do tráfico de escravos. 

Os ensaios da secção sobre “Literatura e Linguística no Feminino” analisam a produção 
literária de e sobre mulheres, assim como as categorias lexicais que representam o género 
feminino, dentro das temáticas da escravatura, orfandade, pobreza, e/imigração, recolhimento 
religioso, conversão, ensino, colonialismo, pós-colonialismo e experiência intercultural. As 
mulheres enquanto sujeitos e objectos (ou enquanto produtoras e produtos ou, ainda, 
enquanto destinadoras e destinatárias) da literatura, com suas implicações simbólicas, sociais 
e culturais, constituem a trave mestra destes ensaios, com um enfoque plural que transita 

sempre entre o individual e o colectivo. 

“A escrita autobiográfica e a adoção de uma dicção feminina: um retrato das cartas de 
Mariana Alcoforado” parte da análise das cartas de amor escritas pela religiosa de Beja para 
a constatação da permanência de objectos culturais seus herdeiros no espaço da lusofonia 



16 | condição Feminina no Império Calonial Português 

pós-colonial: as Novas Cartas Portuguesas de Maria Velho da Costa, Maria Teresa Horta e 

Maria Isabel Barreno; Mariana de Katherine Vaz e a montagem teatral paulista de Cartas 

Portuguesas, em 2005. O trânsito contínuo entre o texto e a realidade, entre a representação 

escrita e a experiência efectiva, mediada pelas mais diversas identidades e ideologias, subjaz a 

“Representações do feminino nas Cartas e Escritos de S. Francisco Xavier”, Ao interrogar o papel 

da mulher enquanto item segundo e secundário do binómio homem/mulher, conclui-se que 

esta dicotomia é semelhante àquela que opõe o “civilizado” e o “selvagem”, ou o Europeu e 

o nativo, não só em toda a narrativa de Francisco Xavier (1506-1552) mas também em todo 

o contexto histórico-cultural das Cartas e Escritos. 

A mundividência teocêntrica subjacente ao discurso religioso sabre a condição feminina 

cede paulatinamente lugar a formas incipientes de emancipação. Esta pode assumir formas tão 

díspares como a ironia crítica ou a narrativa de viagem, ambas escritas pela pena de mulheres 

a quem foi concedida ou que puderam conceder-se a mais essencial liberdade de pensamento 

e de movimentos. Apesar de a obra de Guiomar Torresão estar actualmente publicada quase 

na íntegra, o manuscrito a lápis da peça O fraco da Baronesa foi encontrado na seção de 

livros raros da Biblioteca Nacional de Lisboa, dentro de um volume dos Códices Alcobacenses, 

prova última da subalternização da mulher enquanto autora no século XIX. De acordo com 

“Pré-feminismo no século XIX: Guiomar Torresão e sua baronesa ou o humor como arma de 

transgressão em Guiomar Torresão”, esta autora revela uma escrita pré-feminista na medida 

em que, por meio do humor, da ironia e de subterfúgios narrativos e linguísticos diversos, 

consegue impor-se criticamente na sociedade da época. “Mulheres viajantes do século XIX: O 

olhar feminino sobre a condição feminina no Brasil” parte da releitura da história do império 

ultramarino português, invocada pelo contexto democrático pós-1974, para descortinar o 

incógnito universo das mulheres colonizadoras, esquecidas pela historiografia tradicional. 

Tal abertura tornou possível conhecer essas notáveis mulheres, com seus comportamentos, 

sofrimentos e desejos, e reconhecer a sua participação na construção da vida sócio-cultural 

das colónias, A literatura produzida por mulheres viajantes (tradicional feudo masculino) 

veicula a voz de persoanagens como a Baronesa de Langsdorff, Maria Graham, Ida Pfeiffer, 

Rose de Freycinet e Ina Von Binzer — obrigadas a acompanhar os seus maridos ou viajantes 

por vontade própria, jovens ou maduras, nobres ou plebeias — que são acima de tudo atentas 

observadoras da subalternidade colonial feminina. 

A partir do fim do tráfico transatlântico de escravos para o Brasil, em 1850, e da impos- 

sibilidade de auto-reprodução dos escravos nesta colónia, a elite dos exsenhores passou a 

procurar uma solução alternativa ao trabalho escravo. Encontraram-na, enviando para os países 

mais pobres da Europa — na altura Portugal, Itália e Suíça — angariadores de colonos, dando 

origem a uma intensa corrente migratória para o Brasil. Famílias inteiras e, por vezes, apenas 

jovens adolescentes, mulheres e crianças, foram levadas para o Brasil, onde, na maioria dos 

casos, o sonho de uma vida melhor cedo se desmoronou, pois as condições de vida em pouco 

ou nada se distinguiam das dos antigos escravos. Tanto “Os colonos e a escravatura no Brasil: 

a necessidade de novas abordagens” como “Ibiacaba e a exploração dos imigrantes suíços 



Prefácio | 17 

no Brasil” referem a narrativa de Thomas Davatz Memórias de um Colono no Brasil (1850). 
Este documento, de uma grande valia para a história sócio-económica do Brasil, serviu de 
inspiração ao romance de Eveline Hasler, lbicaba — Das Paradies in den Kópfen (1988), onde 
é dado especial enfoque à exploração do trabalho de mulheres e de crianças, que a autora 
classifica como uma autêntica escravatura. E são vários os autores, tanto brasileiros como 
portugueses, que confirmam que o tema do fim efectivo da escravatura aos mais diversos 
níveis é, na verdade, um processo longo e complexo na história recente do Brasil, que se 
repercutiu até ao início do sécula XX. 

Após o desmembrar do império colonial, os territórios efectivos cederam em grande parte 
lugar a territórios afectivos, sustentados por laços culturais e simbólicos cada vez mais ténues, 
de onde se destaca a língua portuguesa. À devolução de Macau à China em 1999 e a repressão 
e independência de Timor-Leste entre 1999 e 2002 fizeram reemergir em Portugal sentimentos 
tardios de nacionalismo e de paternalismo pós-colonial (ou quasi-colonial). A permanência 
da língua como traço de união, como sistema modelizante primário para milhões de pessoas 
foi e é ainda sustentada pelo trabalho dedicado de professores e professoras que têm vindo 
a manter e até a intensificar — fruto de contingências e motivações diversas — um peculiar 
fluxo migratório de docentes de língua e cultura portuguesa. “Batalha contra o silêncio: O 
diário de Graciete Nogueira Batalha, professora em Macau” baseia-se no diário de uma dessas 
professoras. Mais do que o mero relato do quotidiano de uma escola, à narrativa descreve 
com o olhar de uma cidadã atenta e participativa os acontecimentos da história recente de 
Macau. Baseado igualmente na experiência docente no Oriente, “tinguística no feminino: 
o português das mulheres timorenses” parte da experiência de uma professora que viaja 
da antiga metrópole para à capital — Dili — da nação recém-independente, onde explora as 
características do português (ainda) falado pelas mulheres timorenses, bem como as práticas 
discursivas por elas empregues na criação da identidade social ferninina em Timor. 

Sob a designação geral “Subalternidades e Comportamentos Culturais” encontramos os 
ensaios que reflectem sobre as práticas significantes da subalternidade feminina, nos tempos 
e nos espaços de Portugal e do império e também nos territórios que a sua desagregação 
gerou, Os autores seleccionados analisam os aspectos formais e informais da educação, da 
construção da identidade, dos poderes actuantes e da vida quotidiana das mulheres, nos 
seus mais variados aspectos, desde a esfera religiosa do século XVII até à participação política 
na actualidade, apesar de enfatizarem preferencialmente o estudo dos grupos, dentro de 
contextos de média e longa duração. 

O grande movimento de renovação espiritual que tomou conta da Península Ibérica 
entre os séculos XVI e XVIIl permitiu que algumas mulheres exercessem neste período um 
papel social actuante de cariz religioso, enquanto místicas, visionárias, escritoras, agentes 
Tundadoras de ordens religiosas, orientadoras espirítuais ou taumaturgas. O reconhecimento 
social da “santidade” abriu às mulheres um breve patamar de conquista do espaço público. 
Fundamental para este movimento foi a difusão de obras de cunho hagiográfico e místico, 



18 | condição Feminina no Império Colonia! Partuguês 

em cuja leitura investiram muitas religiosas integrantes de ordens primeiras, “A conquista 

do espaço público: o protagonismo feminino nos séculos XVII e XVIII na esfera religiosa” 

comprova que existia efectivamente um ideário religioso que circulava em muitos mosteiros. É 

por exemplo, conhecido o investimento de Teresa d'Ávila para que os seus mosteiros tivessem 

livros destinados a nutrir espiritualmente as monjas. A beata Jacinta de São José, seguidora 

de Teresa d'Ávila no Brasil colanial do século XVIII, também providenciou livros para a casa 

religiosa fundada no Rio de Janeiro. Em vários mosteiros, essas obras serviam de apoio às 

buscas espirituais das mulheres e traçavam-lhes um modelo para a construção e a afirmação 

da sua identidade. 

A luta da mulher contra os processos de opressão e dominação é já uma realidade no 

primeiro século de colonização portuguesa no Brasil. Nas terras ocupadas, nem sempre por 

parte do homem se cumpria a fidelidade conjugal que a igreja católica preconizava, já que o 

regime patriarcal e a mão de obra escrava nas plantações e casas senhoriais facilitava o acesso 

à outras mulheres, levando ao nascimento de inúmeras crianças filhas de senhor e de escrava. 

Em “Meandros da subalternalidade feminina: quando o subalterno se torna senhor” vemos 

como algumas dessas “escolhidas” se tornavam por vezes rivais voluntárias ou involuntárias da 

senhora, chegando não só a conseguir a alforria dessas crianças mas também, em alguns casos, 

a sua própria liberdade. No Brasil encontramos diversas referências a mulheres que buscaram, 

através dos mais variados estratagemas, garantir a sua sobrevivência e a das suas famílias. 

“Família, Mestiçagem e Estratégias Femininas de Sobrevivência no Pernambuco Colonial” 

desvenda casos de mulheres que possuiam pequenos negócios e que consequentemente 

se expuseram em público para sustentar as suas casas, num período em que uma mulher 

honrada não ousava realizar nas ruas tarefas exclusivas do sexo masculino. Em documentos 

inquisitoriais tanto da Bahia como de Pernambuco, são referidas estalajadeiras, costureiras, 

tecedeiras, vendedeiras e “mestras de ensinar moças”. Estas mulheres pernambucanas do 

século XVII| garantiram assim a propriedade de ofícios pertencentes a familiares masculinos 

falecidos, como forma de encontrar uma solução para a sua dependência face à sociedade 

misógina do tempo. 

Contudo, em tantos outros contextos, quando por infortúnio ou por opção a mulher se 

afastava dos rígidos cânones comportamentais de subalterna passividade, as instituições 

cumpriam — se necessário à força — o seu papel policiador e pacificador, de forma à nunca 

serem abalados os fundamentos ideológicos e comportamentais da sociedade patriarcal. À 

mulher era invariavelmente encarada como uma representação estereotipada de género, 

nunca enquanto uma identídade individual. No extremo oriental do império, a Santa Casa 

da Misericórdia de Macau foi a primeira instituição de caridade aí fundada, possibilitando a 

protecção das crianças desamparadas, das orfãs, das víúvas e das mulheres “arrependidas”, a 

instituição de dotes para as donzelas órfãs casarem, e de muitas outras missões. “A Mulher na 

Misericórdia de Macau” estuda precisamente o papel da Misericórdia de Macau na protecção da 

mulher, desde a infância até à idade adulta, nos seus diferentes aspectos, exemplo da função 

das instituições religiosas na assistência e na regulação das práticas sociais. “Mulheres no 



Pretácio | 19 

Brasil colonial: o caso do recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia” e “Mendigas, 
santas e loucas, das ruas às clausuras: para uma compreensão sobre a condição feminina 
no Brasil (século XIX)” partem da constatação de que a sociedade baiana do século XIX se 
confrontava com uma realidade de abandono social Massivo, que os asilos bem tentavam 
remediar. Isto gerou um tipo de rede salidária que lhes permitiu enfrentar certos desafias, 
consoante as circunstâncias. Homens, mulheres e crianças estão representados nestes padrões 
de abandono, porém a mulher é o género mais atingido. Das ruas às clausuras, as mulheres 
das mais variadas proveniências étnicas, sociais e geográficas tinham de corresponder a um 
estereótipo que lhes era imposto, independentemente das suas características € anseios 
individuais, sem o qual elas eram severamente penalizadas. 

Dentro das soluções de normalização social apontadas, na Bahia de finais do século XIX 
encontramos as “casas de mestras”, instituições de caridade e de escolarização vocacionadas 
para a formação de meninas pobres, em ofícios como costureira, bordadeira, douradora ou 
criada de servir. Frequentemente aceitavam também meninas escravas. O tipo de formação 
e o destino tantas vezes cruel destas jovens “crias” escravas à mercê das suas “mestras” são 
retratados com profundo cunho dramático no conto O Caso da Vara, de Machado de Assis. 
Situado no Rio de Janeiro, algures na primeira metade do século XIX, O Caso da Vara remete 
para um contexto bem distante das campanhas abolicionistas que ganham corpo por volta 
de 1860 e conduzirão à assinatura da Lei Áurea pela Princesa Isabel em 1888, enquanto 
narra a tragédia da pequena escrava Lucrécia, às mãos da mestra de lavores Sinhá Rita?. 
As jovens “pardas” admitidas no Internato Normal de Senhoras apontavam para o facto 
de o magistério primário se ter constituído numa estratégia de inserção económica para 
as oriundas das camadas subalternas, no momento em que o feminino começou a ser 
chamado ao esforço de expansão do ensino elementar. “Criadas para servir: instrução e 
educação feminina de pobres na Bahia 1870/90” reflecte sobre a forma como a educação e 
ainstrução dos pobres, diferenciados quanto ao género, eram instrumentos complementares 
na formação de uma estrutura basilar de trabalhadores no limiar da escravatura. Nesta 
estrutura subalterna incluir-se-ão também as sucessivas levas de imigrantes europeus, já 
referidos na secção “Literatura e Linguística no Feminino”, O ensaio “Gênero e notabilidade: 
mulheres portuguesas imigrantes nas sociedades de beneficiência do Brasil, 1854-1889” 
estuda as relações de género entre os imigrantes constituintes das Sociedades Portuguesas 
de Beneficência, instituições assistenciais hospitalares de origem lusa, criadas na segunda 
metade do século XIX. Através dos relatórios e estatutos destas instituições nos estados do 
Rio de Janeiro, Bahia e Rio Grande do Sul, desvendam-se as actuações e as estratégias de 

3 Publicado originalmente na Gozeto de Notícias, em 1881, O Caso da Vara de Machado de Assis teve a primeira 
edição conjunta nas Páginas Recolhidas, em 1899. “Em seus contos, vemos o problema da escravidão tratado 
por maneira comovente em O Caso da Vara e Poi Contra Mãe, nos quais o bárbaro dos costumes aparece ao 
vivo” (Mário Matos, “Machado de Assis, Contador de Histórias”, in Mochado de Assis: Obra Completa, vol. |1. 
Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1979). 



20 | condição Feminina no Impéria Colonial Português 

participação femininas na estrutura e nos eventos das Sociedades, num dos períodos de 

maior emigração para o Brasil. 

Arelação do político com o religioso chegou ao Brasil como parte do projecto de colonização 

portuguesa. Actuou em todo o períoda colonial e subsistiu ainda durante uma parte do império, 

até à separação entre o Estado e à Igreja, inscrita na Constituição de 1891. Essa separação, 

contudo, não ocorre no campo da cultura e das mentalidades, dado tratar-se de uma sociedade 

de cunho tradicional e católica nas suas raízes. Por tal, o político e o religioso sempre estiveram 

interligados nos projectos que se propunham manter os valores morais e tradicionais de uma 

sociedade conservadora, onde a mulher desempenhava funções preponderantes apenas na 

manutenção e na supervisão da esfera doméstico-religiosa da moralidade. O discurso oficial 

girava em torno de conceitos como a defesa da honra, à família e a moral cristã, sempre 

ameaçadas pelo avanço da modernidade. O discurso religioso e o discurso político conservador 

defendiam a imagem de uma mulher confinada ao espaço privado do lar, para o qual ela fora 

educada desde os primeiros tempos coloniais e que se reforça na educação imperial. A família 

honrada teria como pilar uma mulher devota, ordeira, casta, submissa e recatada, policiada 

pela Igreja através do confessionário. “Política e religião: A construção da ordem feminina no 

Brasil e em Portugal no século XX“ demonstra como esses discursos de manutenção de um 

dado modelo de mulher foram reacendidos na memória discursiva e social pelos movimentos 

católicos ligados aos movimentos políticos de direita nos anos pós-1930, seguindo o exemplo 

da Acção Integralista Brasileira e da Acção Católica Brasileira, que não se dissociavam dos 

movimentos católicos portugueses da Primeira República. 

As questões ligadas à subalternidade feminina, enquanto realidade inscrita nas estruturas 

culturais mais profundas, estendem-se por todo o império, desde a sua génese até à sua 

desagregação, do Brasil, a África e ao Oriente, passando naturalmente pela metrópole 

matricial. Também no Portugal dos anos sessenta do século XX, homens e mulheres eram 

ainda e sempre diferenciados socialmente, cabendo ao feminino à obrigação de acatar o 

domínio masculino, imutável e inquestionável no espacço social, exterior, laboral e político. As 

disparidades de poder actuavam em todas as esferas do quotidiano, dando azo a expressões 

populares correntes mas tão significativas como “onde há galos não cantam galinhas”. Partindo 

do aduzido, “Onde há galos podem cantar galinhas: O contexto sociocultural feminino da 

última década do Estado Novo” apresenta uma proposta de reflexão sobre as características 

da sociedade portuguesa entre 1964 e 1974, cujas alterações de natureza externa e interna 

foram tão profundas que poderão ser apontadas como o embrião daquilo que actualmente 

é a condição feminina em Portugal. 

Em África, após o domínio efectivo e a paulatina instalação da estrutura administrativa 

colonial, Portugal procurou estabelecer uma “política indígena” que pudesse enquadrar a 

população nativa e fazê-la adequar-se aos seus desígnias. Com esse objectivo, foi tomada uma 

série de medidas como a cobrança de impostos, a expropriação de terras e a imposição do 

trabalho compulsório. Mas, para lá da esfera económica e política, o colonialismo justificava-se 

ideológica e discursivamente como um empreendimento “civilizador” que íria retirar o indígena 



Prefácia 

do estado de “bom/mau selvagem” em que vivia desde tempos imemoriais. Suplantadas 
na prática colonial as teses do racismo estritamente biológico, que considerava impossível 
a tarefa de elevar e civilizar os indígenas, tornou-se hegemónica a tese de que o trabalho e 
a educação seriam os pilares desta nova acção civilizadora. O trabalho como instrumento 
de civilização tinha como alvo preferencial os homens, mas sobre as estratégias educativas 
o debate instalou-se: deveria a educação ser dirigida aos homens ou prioritariamente às 
mulheres? “Mestiçagem e colonialismo em Moçambique 1890/1940” e “Educação feminina 
no Moçambique de 1968 a 1974” escutam as múltiplas vozes que, durante quase um século, 
intervieram nesse debate, com as suas diversas interpretações dos conceitos genéricos 
de “mulher”, “indígena”, “família”, “domesticidade”, “civilização”, “educação feminina 
europeia” e “educação femininina africana”. Interrogam ainda o papel das missões, colégios 
religiosos e instituições protegidas pelo governo da província ultramarina de Moçambique na 
educação das mulheres, e também das imposições legais e consuetudinárias na preservação 
da subalternidade feminina, 

As malhas que o império teceu são ainda visíveis na actualidade. O ciclo cronolágico 
desenhado em “Subalternidades e Comportamentos Culturais” encerra-se em espaços e 
em tempos contrastantes: a Ásia e o Brasil; a evolução política versus os anacronismos da 
ideologia do senso-comum, para utilizar a terminologia de Louis Althusser. Timor-Leste possui 
diferentes tradições locais para a resolução de conflitos que, porém, partilham princípios 
comuns e semelhanças processuais. Historicamente, tais práticas excluem as mulheres dos 
espaços de decisão, vedando-lhe muitas vezes até o direito ao uso da palavra em sessões 
de mediação e adjudicação. Contraditoriamente, Timor-Leste chegou a apresentar a mais 

alta taxa de participação feminina no parlamento entre os países do Sudeste Asiático. Em 

Timor-Leste houve/há mulheres a liderar as pastas das finanças e da justiça, entre outras 

juízas e procuradoras cuja autoridade é pacificamente aceite pelas mesmas comunidades 

que lhes vetam a participação em processos locais. “Iguais na lei, desiguais na comunidade: 

educação e a construção social da autoridade feminina em Timor-Leste” explora as raízes 

histórias do processo que levou, ao longo das últimas décadas do século XX, à construção 

de um cenário no qual as mulheres desempenham funções judiciárias de suma relevância, 

enquanto continuam proibidas de exercer qualquer papel nas formas locais de resolução de 

conflitos. Para tanto, é fundamental compreender os diferentes tipos de acesso à educação 

experimentados pelas mulheres timorenses nas últimas décadas, por meio dos quais uma 

camada urbana e letrada logrou diferenciar-se, ainda sob o regime colonial português, dos 

grupos do interior. Tal diferenciação foi acentuada ao longo do período de ocupação indonésia 

e ganhou novos contornos durante a construção recente do Estado timorense. As diferenças na 

legitimação da autoridade feminina constroem-se, assim, sobre os contrastes estruturais das 

sociedades timarenses, que tomam em conta a pertença dessas mulheres a diferentes linhagens 

e posições geracionais, tanto ao nível do Estado como no plano meramente local. 

De modo algo semelhante, no contemporâneo mundo académico brasileiro pululam os 

estudos sobre a discriminação étnica e de género, realizados pelos próprios objectos dessa 

Fil 



22 | condição Feminina no Império Colonial Português 

mesma discriminação. Na sua quase totalidade versam a não expressividade dos negros — e 

sobretudo das mulheres negras — no mercado de trabalho brasileiro e as estratégias utilizadas 

para a manutenção dessa inexpressividade. “As mulheres e o processo de emancipação social” 

debate os mecanismos utilizados pelas classes dominantes para a manutenção desta lógica, 

apesar do avanço dos vários movimentos de emancipação. À inserção desordenada dessa 

população no meio urbano, à necessidade de sobrevivência e os apelos dos media ao consumo 

criaram ilusões de pertença a um modo de vida muito distante da realidade, incentivando 

mudanças de valores e de comportamentos. O aumento dos níveis de escolaridade da 

população negra, bem como a melhoria das condições de vida das mulheres, influenciaram 

de forma considerável a sua auto-imagem, principalmente a partir da década de oitenta, 

quando os movimentos ligados à questão racial se organizaram no contexto da luta contra a 

ditadura militar. Contudo, a subalternidade racial e de género subsiste na sociedade brasileira 

que, contraditoriamente, a nega ao divulgar a imagem (turística?) da miscigenação racial e 

da harmonia dos géneros, o que sá vem perpetuar, por força do silêncio e do esquecimento 

estratégico, a invisibilidade social e palítica das mulheres afro-descendentes. 

Com estas contribuições, Condição Feminina no Império Colonial Português tenta devolver 

à mulher o seu devido co-protagonismo nos espaços sociais em geral e nos espaços coloniais 

em particular. E também no espaço intermédio e transitório da viagem, onde a inquestionável 

presença feminina foi sistematicamente esquecida ou por demais desvalorizada. Porque a 

percepção do passado não provem unicamente das revelações dos historiadores profissionais: 

ela é também produzida a partir de toda uma memória popular comum. Esta memória 

poderá eventualmente incluir os trabalhos dos historiadores, mas é a partir desses trabalhos 

que ela selecciona ou adapta as impressões e as informações que, no seu conjunto, ajudam a 

construir a consciência colectiva de um determinado acontecimento, período ou personagem. 

Certos aspectos do passado são enfatizados pela memóária popular, outros minimizados, 

fantasiados ou totalmente adulterados. As figuras históricas que se estabelecem na memória 

colectiva como heróis e heroínas adquirem muitas vezes um estatuto verdadeiramente mítico, 

gerando histórias sobre as suas vidas e acções virtuosas, corajosas ou inspiradoras. Apesar de 

a pesquisa histórica revelar com frequência a dimensão humana, contraditória e complexa de 

tais personagens, estas permanecem enquanto figuras simbólicas atemporais na consciência 

colectiva dos grupos junto dos quais detêm um especial significado. AÀ forma como funciona 

esse processo de selecção, representação e perpetuação de factos e de personagens, quais 

as suas causas e consequências, é um dos actuais desafios dos investigadores e também um 

dos objectivos deste volume. 

Ausentes ou mitificadas, silenciadas ou vitimizadas, as mulheres da História de Portugal 

e do seu império são o vivo exemplo do papel desempenhado pelo discurso historiográfico 

e pelo crivo da ideologia e da memória colectiva na formação das identidades, das suas 

práticas e representações. Este projecto editorial tenta devolver às mulheres à sua verdadeira 



Prefácio | 23 

dimensão na História — e por conseguinte no presente —, restituir-lhes a voz apesar dos séculos 
entretanto volvidos, descrever com seriedade científica as vivências e os (pre)conceitos de 
que foram sujeitos e objectos. Condição Feminina no Império Colonial Português convoca 
toda uma multiplicidade de disciplinas, para que as perspectivas e a selecção das fontes e 
das metodologias sejam isentas e plurais, e acolhe as mais diversas proveniências nacionais, 
para que se façam ouvir em sintonia as várias culturas e memórias intervenientes na saga 
global, bem como as diversas versões da história do império colonial português. 

Neste volume, preservou-se a grafia dos originais, quer estes seguissem as normas do 
português de Portugal quer do Brasil. Todos os textos são da exclusiva responsabilidade 
dos seus autores. Condição Feminina no Império Colonial Português faz parte do programa 
de investigação do Centro de Estudos Interculturais do Instituto Superior de Contabilidade 
e Administração do Instítuto Politécnico do Porto (www.iscap.ipp.pt/“cei). Contau com o 
apoio da Fundação do Instituto Politécnico do Porto, da Fundação Calouste Gulbenkian e da 
Fundação para a Ciência e a Tecnologia. Contou igualmente com o apoio incondicional dos 
Conselhos Científico e Directivo do Instituto Superior de Contabilidade e Administração do 
Instituto Politécnico do Porto. Para além da colaboração séria e erudita de todos os autores, 
é de assinalar o dedicado trabalho de edição e o eximio profissionalismo da aluna Carla Filipa 
Moreira Carneiro, finalista da Licenciatura en Assessoria e Tradução do Instituto Superior de 
Contabilidade e Administração do Instituto Politécnico do Porto. 

Março de 2007 

Clara Sarmento 





Epistemologia 

Interdisciplinar 





Reflexões Metodológicas 
sobre o Uso da Análise do Discurso 

nos Estudos da História Política Cultural 

Giselda Brito Silva 

Resumo: Partindo do reconhecimento das possibilidades de abordagens múltiplas no campo da histório 
no actualidade, é inquestionável a contribuição da Linguística para os estudos históricos. 
Partithamos, historiadores e linguistas, dos mesmos objectos de estudo tois como os discursos, 
as falas, as norrativas, os textos, etc. Assim, entendemos que cobe ao historiodor que se propõe 
o onalisar acontecimentos do campo político, numa perspectiva interdisciplinas, procurar se 
aproximar da Linguística, no campo da Anólise do Discurso (4.D.) para ampliar suos questões 
e discussões. Na abordagem da Histório Política e Culturol, essa aproximação mostra-se 
particularmente importante, dado que lidamos constantemente com as práticas discursivos e 
não discursivas entretaçadas pelo jogo político. 

Em nosso texto, pretendemos, então, trazer para o debate os momentos de encontro e 
desencontro da História com a Linguiística, porticularizando o campo da Análise do Discurso 
e suas possibilidades de feitura dos factos ligados à política de repressão. Nossas pesquisos, 
centrodas na era Vargas e situadas na análise da repressõo policial sobre um grupo tido como 
seu aliado, os integralístas, tem se utilizado de documentos produzidos pela polícia política e 
do referida movimento procurando mostrar como a repressõo política se legitimou pelo campo 
discursivo. Entretonto, conforme procuraremos mostrar, s dificuldades ainda são grandes para 
os historiadores que desejam investir na interdisciptinaridade com a Linguística. O que pretendo 
apresentar é, então, uma síntese de nosso percurso teórico-metodológico, as dificuldades e 
os procedimentos de pesquisa possíveis num campo em discussão. Procuroremos, oinda, 
mostrar como utilizamos, na actualidade, determinadas ferramentas da Análise do Discurso 
para estabelecer um estudo comparativo da relação histórico discursiva e cultura! entre Brasil 
e Portugal no que se refere ao período salazarista versus varguista, ombos conhecidos como 
governos dos Estados Novos Ditatoriais do século XX. 

Neste ensaio, estaremos preocupados em mostrar pontos de encontro e desencontro 
da História com a Análise do Discurso e as possibilidades e impossibilidades de se trabalhar 
os discursos no campo da História Política Cultural hoje. Conforme procuraremos destacar, 
algumas das questões mais polêmicas que circundam estas questões são o reflexo de muita 
incompreensão, especialmente conseqúência de uma má utilização de conceitos da Análise 

do Discurso (AD) sem a devida compreensão de suas funções na época e local em que foram 
criados. 

É sabido entre os analistas do discurso dos anos 1950/1960 que, quando a AD surge 
com Michel Pêcheux, encontra um campo difícil de se situar na Lingúística estruturalista, com 
Pêcheux sugerindo a união da língua com o sujeito e a história. Para isso, o pai da AD se 



28 | condição Feminina no Império Colonial Português 

aproxima do marxismo. Contudo, segundo Ferreira, ao mesmo tempo em que se aproxima 

do marxismo, à AD a distancia com seu aprisionamento do sujeito no campo do inconsciente, 

com sua outra ciência de apoio, a psicanálise!. Ou seja, há constantes desencontros logo no 

início da formação disciplinar da AD e sua relação com a História, ao mesmo que tempo em 

que depende dessa para se constítuir. Da parte da Hístória a coisa é bem mais complicada, 

pois, quando a AD se aproxima ela, a História, se afasta da Lingúística e da AD porque está 

revisando suas perspectivas de abordagens e temática, procurando, principalmente, afastar-se 

da história política, campo por sua vez de interesse da AD em seu momento inicial. 

Neste sentido, muitos dos problemas da relação entre a História e a AD, que procuraremos 

trazer aqui, são questões que se resolvem quando localizamos os pontos de conflito destas 

duas áreas. Uma primeira necessidade, para este caso, é situar historicamente as construções 

conceituais da AD para em seguida estabelecer sua funcionalidade num dado momento da 

História para o qual se quer a aproximação. Pois, se percebermos com mais atenção, veremos 

que um erro básico tem sido criticar o uso da AD na História sem explicar as más utilizações 

dos conceitos e propostas da AD duma época em perspectivas de abordagens da história de 

outra completamente diferente, sem estabelecer a devida historicidade da transposição dos 

conceitos. 

É importante se ter como primeira posição do uso da AD na História que uma melhor 

compreensão da AD deve começar pela definicão de seus objetos e conceitos na década de 1960, 

quando Michel Pêcheux inicia um mavimento de desvio da Linguística tida como estruturalista 

para a análise do discurso no encontro de questões relativas à língua, à história e ao sujeito. 

Naquele momento, Pêcheux estava, particularmente, interessado em cruzar informações sobre 

a história das ciências, sobre a história dos homens, sua paixão pelas máquinas, entre outras 

coisas. Para isso, ele se concentra em questões teóricas que envolvem o campo da história, 

da lingúística e da psicologia. Em função destas questões, o campo da Análise do Discurso 

é deslizante, como diz Pêcheux, daí não devemos fixar conceitos e utilizações como se não 

houvesse uma grande dinâmica nos discursos?. 

Daí, todos os interessados em utilizar discursos em suas pesquisas históricas têm que 

se aventurar por esse caminho aberto na década de 1960, época que coincide com o auge 

do estruturalismo na França, como paradigma de formatação do mundo, das idéias e das 

coisas no campo intelectual. Nesse contexto, a lingúística ocupava o lugar de ciência piloto 

das ciências humanas e fornecia às demais as ferramentas para análise de língua enquanto 

estrutura formal, submetida ao método e aos ditames da ciência, tão valorizada na época. 

Uma das posições desses intelectuais era a exclusão do sujeito, que deveria ser objetivo e 

imparcial, pois era visto como elemento capaz de prejudicar a análise do objeto científico. 

No campo da história, essa forma de ver o sujeito já havia sido abolida, ou pelo menos o foi 

? Sobreestas questões vide: INDURSKY, Freda; FERREIRA, Marta Cristina Leandro (orgs.). Míchel Pêcheux e a Análise 

do Discurso: Uma relação de nunca acabor. São Carlos, SP: Claraluz, 2005, pp. 13-22. 

? Ihid. 



Reilexões Metodológicas sobre o Uso da Análise do Discursa nos Estudos da História Política Cultural l 29 

em alguns lugares, desde o começo do século XX, quando um grupo de historiadores hegava 
veementemente a possibilidade de imparcialidade do sujeito na história. Esse é o primeiro 
ponto que eu quero destacar como um dos lugares de conflito da História com a Análise do 
Discurso e sobre o qual voltaremos a falar. AÀ primeira questão é, então, constatar o fato de 
que a Análise do Discurso neste seu momento entra com discursos no campo da História 
Política, enquanto muitos historiadores defendiam um afastamento desse campo de ação da 
história em favor da História Econômica e Social e da História da Cultura, Por outro lado, as 
possibilidades de utilização da Análise do Discurso na atualidade contam, justamente, com à 
questão do “Retarno do Político” ao campo da História, Os historiadores da atualidade devem, 
ainda, perceber que com a introdução e ênfase na História Cultural, a língua ou a linguagem, 
tornam-se novos objetos de seus estudos, havendo nesse aspecto muito em comum entre a 
História e a AD, sem que se precise retornar efetivamente ao campo da História Política para 
defender o uso da AD na História. 

Em 1968, conforme nos diz Ferreira, um movimento revolucionário traz o sujeito para 
o centro das preocupações dos intelectuais. No campo da lingitística, a Análise do Discurso 
surge, então, como possibilidade de pensar língua e sujeito como relacionados, se construindo 
na história, quebrando o formalismo da língua, introduzindo a importância do sujeito e da 
história. Em 1969, Michel Pêcheux lança seu conhecido trabalho Análise Automática do Discurso 
e Jean Dubois a Revista Languages que investem nessa importância do sujeito histórico, donde 
vão situá-lo na lingúística, na Psicologia e na História, conforme já dissemos. Com a reflexão 
destas três ciências quer-se, principalmente, questionar a posição de sujeito consciente que 
se pensa livre e dono de si e apresenta-se um sujeito inconsciente desejante, o sujeito do 
materialismo histórico pelo olhar de Althusser, um sujeito assujeitado ao campo ideológico, 
materialmente construído pela língua e devidamente interpelado pela ideologia: defende-se 

que o sujeito é sempre um sujeito da ideologia e do desejo?. AÀ Análise do Discurso vai, 

então, apresentar o sujeito assujeitado, inconsciente em oposição ao movimento da história 
revolucionária, marxista, que o colocava como sujeito capaz de se libertar da dominação, 
defendido por outras correntes do materialismo histórico. 

E aqui eu destaco a segunda questão do conflito da AD com a História em voga em final 

dos anos 1960 e que vai ter repercussões no fato de alguns historiadores procurarem se afastar 

do diálogo com a Lingúística, entendida por eles como estruturalista, e com a Análise do 

Discurso que, apesar de revolucionar o campo das ciências lingúísticas, mantém o sujeito preso 

a lugares, impossibilitado de se libertar, tal qual a proposta da história desse período. 

Na história, particularmente a marxista, surge o sujeito da práxis, que “se reconhece” tão 

importante para à História quanto os reis e governantes, que reivindica não apenas esse lugar 

na história, mas as possibilidades de ocupar esse lugar nos fatos da história. É importante 

destacar aqui que essa é a leitura que os historiadores fazem dessa AD, diferente do que de 

fato queria Pêcheux. Adiante, voltaremos a essa questão com mais profundidade, visto que 

? tbia. 



30 | condição Feminina no Império Colonial Português 

aqui temos o principal nó da relação da história que se quer depois da década de 1960 e a 

entrada da AD dialogando com a história política, quando essa era questionada em seu campo 

científico. Disso também resulta o segundo ponta de afastamento da História com a AD. 

Porque, ao mesmo tempo em que se aproxima da história com o marxismo, a ÀD se 

distância com o aprisionamento do sujeito no seu inconsciente, na língua, interpelado pela 

ideologia numa etapa desta disciplina. Visto que, pelos analistas do discurso desse momento, 

a linguagem domina e límita o sujeito. E esse é um ponto bastante contraditório para os 

novos historiadores que apresentam um sujeito pós-revolução francesa, pós-revolução russa, 

capaz de se libertar da dominação e alcançar a liberdade. 

A questão é que, enquanto para os analistas dos discursos esse movimento iniciado por 

Michel Pêcheux, que ressignífica o sujeito histórico capaz de ser introduzido na dianteira da 

forma da língua, é uma posição revolucionária para seu campo, os historiadores se encontravam 

em outro estágio mais adiantado nas suas pretensões revolucionárias de libertação do sujeito. 

Daí, hoje as novas correntes que investem na falência desse projeto voltarem a olhar para os 

analistas do discurso. Com a pós-modernidade e novos campos de saber histórico, emergem 

as discussões acerca da produção de subjetividade e, nesse lugar, o discurso como um dos 

seus produtores, subordinadores e libertadores, 

Com a AD, a linguagem ganha um traço funcional na constituição do sujeito e do 

sentido com a ajuda da história. E é, justamente, o fato de introduzir questões da História, 

da Psicanálise e da Linguúística que gera toda a complexidade da Análise do Discurso, que 

procura cruzar aspectos que muitas vezes se chocam com os destas ciências. Trata-se de, 

coma diz Maria Cristina Ferreira, um trabalho perigoso de fronteira entre certas áreas, que 

traz problemas, distorções e muita confusão na transposição dos conceitos, muitos deles 

inconciliáveis, já que produzidos sob enfoques epistemologicamente distintos em momentos 

históricos dessas ciênciasº. 

O que une esses lugares é o objeto que a Análise do Discurso elege para si: o discurso. 

Um objeto-fronteira, que trabalha nos limites das grandes divisões disciplinares, sendo 

constituído pela materialidade da língua e pela materialidade histórica. Daí, Eni Orlandi 

afirmar, no congresso de São Carlos (SP-2006), que a AD “é uma disciplina de entremeio, 

que se dá nas margens das chamadas ciências humanas, entre as quais desloca terrenos 

e conceitos”. E aqui é importante frisar, retomando Maria Cristina Ferreira, que a Análise 

do Discurso opera com conceitos deslocando-os, ou seja, mudando-lhes os sentidos. Daí 

a necessidade de o historiador ler as propostas de utilização de certos conceitos, antes de 

carregar as críticas sobre a atuação da AD com o sentido que lhe é próprio na história. Os 

conceitos devem ser ajustados à especificidade da rede discursiva, pois, o campo teórico da 

AD é complexo porque integra áreas, conceitos e momentos político-científicos diversos, Por 

º — FERREIRA, Cristina Leandro. “O Quadro Átual da Análise do Discurso no Brasil: Um breve preâmbulo”, /n: INDURSKY, 

Freda & FERREIRA, Maria Cristina Leandro (org.). op.citf. p15. 



Reflexões Metodolágicas sobre o Uso da Análise do Discurso nos Estudos da História Política Cultural 

issa não é fácil trabalhar com a AD, requerendo do historiador certa leitura específica antes 

da simples utilização de conceitos. 

O ponto de partida é começar a leitura do momento em que a AD surge entre a Lingii- 
Ística, a Psicanálise e a História; quando a AD as interpela e forma seu campo teórico. Para 
se ter uma idéia dos conflitos naquele momento, como salienta Jean-Jacques Courtine, em 
conferência na cidade de São Carlos, SP (2006), Pêcheux não foi bem aceite em sua época, 
nem é lembrado hoje na França, sendo muito mais citado no Brasil, em função dos trabalhos 
de Eni Orlandi e outros que se dedicam a acender o fundador da AD como ponto de partida 
de seu ofício como analistas dos discursos. Já na França, há muito desvio e negação desse 
pensador, diz Courtine. Para exemplificar essa questão, o autor faz uma análise do recém 
tançado Dicionório de Análise do Discurso na área, mostrando incompreensões, inverdades 
e apagamentos do que teorizou Michel Pêcheux, comprovando as faltas de leitura do pai 
da AD, Para Courtine, à exceção de Denise Maldidier, a única que tem publicado obras que 
fazem referências ao importante papel político e revolucionário de Michel Pêcheux, há poucos 
franceses que citam o teórico quando tratam da AD. Nesse sentido, diz o autor, há muita 
banalidade e errância na utilização dos conceitos da AD, 

Courtine também chama a atenção para as formas inadequadas que se têm utilizado 
no mundo inteiro da expressão: “Escola francesa da AD (ADF)” quando se quer falar dos 
analistas de discurso da França. Ele questiona: “tendência francesa?” E afirma: Pêcheux 
nunca se utilizou dessa expressão, nem criou tal escola. Aliás, diz Courtine, seus termos 

foram mal reconhecidos na França. Para ele, trata-se de um grupo dos anos 1970 que teria 

tomado para si o prolongamento dos trabalhos de Pêcheux sem o devido reconhecimento do 

fundador. E aqui, percebemos uma crítica desse para com Dominique Maingueneau e Patrick 

Charraudeau, quando avalia termos defendidos pelos organizadores do Dicionário de Análise 

do Discurso, especialmente as afirmativas dos que compõem a chamada “Escola francesa da 

AD”. Neste ponto, por exemplo, ele mostra como os analistas do discurso têm ferramentado 

conceitos que são de lugares diferentes, a exemplo de Pêcheux com Maingueneau; e desses 

dois com Foucautlt, fazendo da AD um lugar de ruídos teóricos que mais se distanciam do que 

se tocam. QOutro ponto de crítica de Courtine é em relação à noção de memória discursiva 

como foco dos analistas do discurso, quando, segundo ele, todo analista do discurso sabe 

que a memória discursiva só entrou na AD a partir do ano de 1981, justamente em função 

da aliança que alguns passaram a ter com o trabalho da história, especialmente dos diálogos 

com Pierre Nora em Lugares da Memória. Contudo é um tópico utilizado aleatoriamente e 

tratado como se fosse objeto de trabalho dos que dizem fazer parte da Escola da ADF sem 

ser devidamente historicizada a construção do termo. 

Outra questão é que para muitos analistas do discurso franceses, o discurso é um 

enunciado, analisado em seu modo de distribucionalismo e condições de produção numa 

sequência lingúística. Para Courtine, apenas com Michel Pêcheux se encontra a concepção 

teórica da AD na sua relação lingúística com a história, nos textos que publicou entre 1969 e 

1975, Segundo ele, outro ponto de tensão é que a AD muitas vezes é citada como colaboradora 



32 | condição Feminina no Império Colonial Português 

interdisciplinar. Ele lembra que a proposta da AD não é coabitar linguistas e historiadores numa 

aliança disciplinar, mas pensar o discurso como uma relação entre a língua e a história. À 

articulação da lingúística com a história era fundamental para Pêcheux, mas para dar conta 

dos discursos. 

Para os analistas do discurso da “Escola francesa”, a AD é uma tipologia da linguúística, 

enquanto para Pêcheux trata-se de um movimento revolucionário que colocou o sujeito no 

centro das questões da movimento de 68 e no qual estava engajado. Era uma reação política, 

muito mais do que uma tipologia metodológica tendo a língua comao questão, enquanto 

os seguidores de Pêcheux, entre eles o próprio Cortine, estão preocupados com o sujeito. 

Segundo ele, há hoje uma espécie de mascaramento do que de fato acontecia na França por 

ocasião do desenvolvimento teórico da AD. 

Daí a necessidade de nós, os historiadores, termos que enveredar por esse labirinto de 

questões antes de nos posicionarmos com a utilização da AD no campo da História. Importante 

lembrar, ainda, que para a história trata-se de situar o marxismo em duas correntes diversas: 

uma seguidora de Louis Althusser e outra que recusa o assujeitamento do sujeito ao campo 

dos aparelhos ideológicos. 

Jean-Jacques Courtine é um dos analistas do discurso que, a meu ver, mais se aproxima do 

que de fato dizem que fazem os analistas do discurso quando fazem AD próxima da História: 

ele contextualiza o discurso para então inserir suas questões de produção de circulação e 

sentido dentro de uma historicidade. Nesse sentido, ele também faz história quando faz 

análise do discurso. Contudo, em função dos resultados de nossas pesquisas no doutorado, 

tenho a acrescentar que a utilização de alguns representantes da chamada ADF não pode 

ser descartada, visto que suas reflexões teóricas da AD representam uma reformulação dos 

pressupostos teóricos da AD da década de 60, vindo a auxiliar o historiador numa série de 

questões no campo da História Política e Cultural na atualidade. Muitos analistas do discurso, 

a exemplo do Dominique Maingueneau e outros que se situam na escola, a despeito de suas 

questões com Pêcheux, podem nos trazer grandes contribuições. Contudo, ainda percebemos 

por parte deles análises teóricas ainda muito presas às questões da linguística, apesar de 

definirem os “lugares de enunciação”, ou seja, o momento histórico como campo de análise 

dos discursos. O próprio Dominique Maingueneau, em avaliação ao nosso trabalho de tese 

de doutoramento”, disse que ainda era preciso aprofundar as questões da AD na História 

e eu penso que também é preciso haver esse aprofundamento por parte dos analistas do 

discurso na utilização da História, 

Quanto aos historiadores, é preciso, em primeiro lugar, abrir mão dos dogmas e verdades 

e procurar estabelecer critérios mais flexíveis, vindo a conceber melhor as contribuições 

do campo da AD na História, ainda visto por muitos como algo negativo ao seu ofício. Em 

segundo lugar, e aqui eu me refiro aos que se posicionam favoravelmente a essa utilização, 

* — SILVA, Giselda Brito, A tógica do Suspeição Contre a Força do Sigma: Discursos e polícia na repressão dos integralistas 

no Estado Novo. Tese (Doutorado em História), Recife, UFPE, 2002. 



Reflexões Metodológicas sobre o Usa da Análise do Discurso nos Estudas da História Política Cultural |33 

é preciso transpor historicamente os conceitos que se pretende usar. É importante destacar 
que os historiadores que têm tomado essa abordagem para seus trabalhos ainda enfrentam 
dificuldades, dada a falta de interlocução entre essas duas ciências que ainda estão se 
construindo como fronteira nos trabalhos dos historiadores, apesar de já se localizar uma 
certa quantidade de trabalhos que afirmam estarem fazendo análise do discurso em suas 
pesquisas. Nesse ponto, são pertinentes as observações e orientações do linguísta Luiz António 
Marcuschi: a AD não trabalha com a língua dos lingúistas estruturalistas, nem o historiador 
da atualidade com o político dos positivistas. Houve muita dinâmica dos anos 1960 aos dias 
atuais. Ambos os lugares possuem hoje pontos importantes de rupturas com seus passados 
e novas formas de olhar seus objetos”, 

Retomando as questões suscitadas por Courtine, no que dizem respeito a nós os historia- 
dores na leitura da AD, é importante mudar as práticas de análise discursiva, porque vivemos 
momentos políticos e culturais diversos daqueles em que certos conceitos da AD foram criados. 
Para ele, devemos pensar, na atualidade, que os discursos ligados ao século XX, hoje atingem 
um mundo de sérias modificações globais, especialmente com a introdução da velocidade 
da informação pela internet. 

Para o campo da História Política, que se utiliza dos discursos, ele alerta: o importante 
nas práticas de análise da AD é pensar como historicamente se faz política para então 
investir na análise dos discursos. Pois, a produção, circulação, repetição ou apagamento dos 
discursos estão diretamente relacionados com essa posição do fazer política na história que 
se quer destacar, sejam os reis, os heróis, os excluídos, Marginalizados ou o sujeito em suas 
micro-histórias. Hoje, a própria AD traz de volta a relação com a História (com demarcados 
temas históricos nos quais o discurso toma um lugar de análise em sua historicidade, como 
“acontecimento discursivo”), da AD com a Psicanálise e da AD com a lingúística. 

Nesse ponto eu gostaria de introduzir tópicos ligados à história do Brasil com Portugal, a 
exemplo dos descobrimentos como um dos temas muito tratados pelos analistas do discurso 
e que hoje, em função das modificações tanto no campo teórico como no campo temático da 
história, devem ser reavaliados. Especialmente porque temos agora reflexões acerca daquele 
“sujeito assujeitado” que se abre ao campo do historiador da política cultural com os olhares 
da pós-modernidade e com os olhares dos novos analistas do discurso que descortinam para 
nós aspectos da noção de assujeitamento que, ao ficarem presas às contribuições de Althusser, 
acabaram dificultando ou criando confusões ao que defendia Michel Pêcheux. Ou, como a 
pensam hoje os analístas do discurso na sua releitura de Pêcheux, mostrando as confusões 
do termo. Noções que hoje, diríamos, aproximam-se dos historiadores que se situam como 
pós-marxistas. 

5 Para Luiz Antônio Marcuschi (Professor de Lingúística da UFPE e nossa orientador da AD no campo da História), 
é fundamental que não se perca de vista as dinâmicas das ciências e suas elaborações e utilizações conceituais 
ao longo da história. 



34 | Condição feminina no Império Colonial Português 

Llembramos, com Maria Cristina Ferreira, em obra aqui já citada, que para Pêcheux 

assujeitar-se é condição indispensável do ser sujeito; ser assujeitado significa ser alçado à 

condição de sujeito, capaz de compreender, produzir e interpretar sentidos. Na teoria do 

discurso, não se trata do sujeito empírico, mas de um sujeito dividido entre diferentes posições, 

em determinadas condições na formação discursiva. Nem há hipertrofia do sujeito cheio de 

vontades, nem total assujeitamento a determinação de mão única. O sujeito é afetado pela 

formação discursiva e também a afeta com seu dizer [ou não]. Há uma dupla determinação 

do sujeito. E aqui eu cito os trabalhos de Jaqueline Authier-Revue e de Maingueneau como 

analistas que refletem estas questões ligadas à heterogeneidade do sujeito e aos lugares de 

enunciação como condições de análise do sujeito nos discursos”. 

Já no Brasil, atualmente percebemos, tanto por parte dos analistas do discurso, como 

por parte de historiadores, mais diálogos e trabalhos na interface entre a História com à AD, 

com cada lado justificando suas necessidades fronteiriças, especialmente quando o campo 

de pesquisa envolve o político e o relígioso, dado que ambos os lugares de pesquisa histórica 

lidam com discursos. Em nossas pesquisas atuais, quando se busca perceber a posição dos 

integralistas na construção dos Estados Novos no Brasil e em Portugal à partir do campo 

discursivo, esse posicionamento se faz de suma importância dado que tanto os Integralistas 

lusitanos como os brasileiros atuaram por campos discursivos da político ào religioso e do 

religioso ao político, na construção autoritária dos regimes de Salazar e Vargas. 

Quanto ao campo de abordagem destas temáticas, a História Política Cultural, é perceptível 

seu crescimento entre os interesses dos historiadores que tratam pelo campo dos discursos, 

caracterizando-se na atualidade como um lugar de múltiplas abordagens, já se podendo 

visualizar um número relativo de trabalhos neste campo da análise do discurso?. Quanto aos 

analistas do discurso que podem ampliar este campo de atuação do historiador destacamos 

como pertinentes as reflexões de Jean-Jacques Courtine acerca da necessidade de leitura de 

Pêcheux e Maldidier, além de suas análises do discurso no campo da política norte-americana, 

como amostragens para os que desejam investir na análise do discurso político com temas 

mais atuaisº?, 

Também Patrick Charaudeau, com seu trabalho recentemente publicado Discursos Políticos, 

no qual oferece uma gama de lugares de olhar o político pelos discursos, se constitui noutra 

leitura pertinente ao historiador dos discursos políticos. Nesse trabalho, o autor aponta o lugar 

? — AUTHIER-REVUZ, Jacqueline. Palavras Incertas: As não-coincidências do dizer. Campinas: UNICAMP, 1998; 

“Heterogeneidade(s) enunciativa(s)". n: Codernos de Estudos Linguísticos 19. O Discurso e suas análises. ORLANDI, 

E. P. e GERALDI, ). W. (Orgs.) Campinas: UNICAMP, 1990, pp. 25-42; MAINGUENEAU, Dominique. Novas tendências 

em anúálise do discurso. 3.º ed. Campinas, SP: Pontes/Campinas: Editora da UNICAMP, 1997. 

* — REMOND, René, em À Novo História Política, constitui-se no ponto de partida mais conhecido. Entretanto, no 

Brasil já temos muitos trabalhos e artigos relevantes. 

* —"COURTINE, Jean-Jacques. Metamorfoses do Discurso: Derivas da fato pública. São Carlos, SP: Claraluz, 2006; 

MALDIDIER, Denise. À inquietude do Discurso: (re)ler Michel Pêcheux hoje. Tradução Eni Orlandi. Campinas, SP: 

Pontes, 2003. 



Retlexões Metadológicas sobre o Uso da Análise da Discurso nos Estudos da Histária Política Cultural * 35 

de fronteira da AD com a história, como lugar por excelência dos historiadores e filósofos, 
sendo para ele um campo que tem sido discutido desde Platão, passando por Kant, Marx 
até chegar a Weber, Arendt, Foucault, Bourdieu, Habermas e tantos outros. Relações de 
força, ação política, instâncias do poder, valores em nome dos quais é realizada essa ação 
são os temas mais centrados pelo historiador da palítica, segundo o trabalho. Ainda para 
este autor, na História Política a principal questão em torno dos discursos é entender que 
esse é um lugar de jogo de máscaras e que toda palavra pronunciada nesse campo deve 
ser tomada como o que diz e o que não diz. Jamais deve ser tomada ao pé da letra, numa 
transparência ingênua”, 

Perto destas questões também está Foucault, quando diz que nas atuais condições de 
estudo e análise da história, o discurso deixa de ser apenas uma categoria indicadora de 
falas políticas para se constituir num “acontecimento discursivo”. Para ele, “o discurso não é 
simplesmente aquilo que traduz as lutas ou os sistemas de dominação, mas aquilo por que, 
pelo que se luta, o poder do qua! nos queremos apoderar”. À Análise do Discurso, especialmente 
com Michel Foucault, serve para o historiador não apenas analisar o que faz com que um 
discurso possa ser dito, não dito, mas o que o leva a ser arquivado”, Nesse sentido, Vanice 
Sargentini, em conferência no Congresso de São Carlos, diz que a principal relação da História 
com a AD está na relação: Discurso-Arquivo-História. Devendo o historiador se questionar: 
porque tais discursos foram arquivados? Porque dentre eles alguns voltam a falar e outros 
continuam silenciados nos arquivos escuros, esquecidos? Com isso, a autora se aproxima de 
Foucault e leva o historiador a pensar o arquivo como uma instituição discursiva e não como 
um guardião neutro, inofensivo dos documentos da passado. 

Para essa autora, o fato da Linguística ter ocupado um lugar de ciência piloto das ciências 
humanas provocou a marginalização das dernais ciências, entre elas a história. Nos anos 
1960/70, contudo, os encontros de Michel Pêcheux com Michel Faucault levaram os analistas 
do discurso a entender que era preciso mudar o terreno de análise do texto e passar da 
lingúística para a história, tendo Regine Robin como principal defensora dessa relação pelo 
viés marxista, Para ela, Robin, o lingúista podia dizer como o texto ordena ideologia no seu 
arranjo interno textual, mas sua função social sá com a história se podia mensurar?, 

Nesse momento, diz Vanice, o historiador pede ao lingúísta que o ensine a ler o texto e, 
em troca, ele ensina ao lingúista sua função social. Esse encontro propicia a que linguúistas 
e historiadores possam analisar os sentidos, o sujeito e suas condições sócio-históricas, 
naquilo que está na exterioridade da língua. Courtine nos diz, na mesma conferência, que 

os historiadores não se interessam por ver o sentido porque o sentido está na língua e não 
nos fatos históricos. 

* CHARAUDEAU, Patrick. Discurso Político. São Paulo: Contexto, 2006. 

FOUCAULT, Michel. (1969) A Arqueologia do Saber. Trad. Luiz Baeta Neves. Rio de Janeiro: Forense universitária, 
1987. 

*  ROBIN, Régine. História e Lingúística. São Paulo: Cultrix, 1973. 



36 | condição Feminina no império Colanial Português 

Feitas as primeiras discussões entre linguistas, analistas do discurso e historiadores, nos 

anos 1980 a discurso entra coma abjeto da história e sua problemática passa a ser as práticas 

discursivas das práticas não-discursivas duma formação social e, em alguns trabalhos, o cerne 

da questão é analisar as condições de produção e funcionalidade dos discursos. Com isso, 

lingúistas e historiadores voltam a se encontrar e a se articular. À AD é, então, esse lugar de 

encontro, especialmente com as contribuições de M.Pêcheux e M.Foucault. 

Para os que desejam investir nesse encontro é importante ler, então, alguns textos de 

Regine Robin, Jacques Guilhaumou, Denise Maldidier, Jean Jacques Courtine, Gregolin e outros 

citados, como lugares que retomam o discurso com Pêcheux e Maingueneau, Charraudeau 

e outros da atualidade francesa como renovações no campo da AD, apesar de ainda muito 

voltados para os objetivos do analista do discurso-linguista”. 

Essas leituras se fazem importantes porque, apesar de muitos tocarem no tema dos 

discursos e ver possibilidades no encontro da História com a AD, através da relação entre 

Pêcheux e Foucault, estes ainda são temas em construção com muito pouco diálogo entre 

historiadores e analistas do discurso. E, como já alertou Courtine, recheada de leituras erradas 

das categorias utilizadas pela AD em diferentes momentos da história. 

A partir destas leituras, poder-se-á pensar com mais clareza a relação da AD com a história, 

Aqui, também lembramos a importância de reler o contributo de Foucault nesse diálogo. 

Lembramos, não apenas seu texto A Arqueologia do Saber, mas também O Nascimento da 

Clínica, As Palavras e as Coisas, entre outros. Textos cujo objeto central, os discursos, hoje se 

constitui tema da história, A importância de Foucault nesse lugar de fronteira é referendada 

por Courtine, quando nos mostra também que o objeto dele em todas as suas obras é o 

DISCURSO. 

Quanto à relação do político com o religioso, destacamos, ainda, os trabalhos de Dominique 

Maingueneau. Segundo Sírio Possenti, todo analista do discurso e historiador que lidam com 

história das religiões no campo discursivo não pode deixar de ler este autor, especialmente seu 

texto Gênese do Discurso, recentemente publicado pela Editora Agir (2005), juntamente com A 

Cena Enunciativa, que trata dos lugares discursivos, ambos traduzidos pelo próprio Sírio Possenti, 

entre os anos de 2005 e 2006. Mas, a nosso ver, o historiador para compreender melhor a 

proposta de Dominique Maingueneau deve comerçar por ler seu trabalho mais conhecido entre 

nós: Novas Perspectivas de Análise do Discurso, onde o historiador vai encontrar explicação 

das principais categorias mais utilizadas por esse analista do discurso, e que possivelmente 

lhe proporcionará mais condições de leitura dos seus outros livros acima citados. 

* fbid, GUILHAUMOU, Jacques; D. MALDIDIER. “Da Enunciação ao Acontecimento Discursivo em Análise do 

Discurso”, Trad, Bras. fn: E. Guimarães (org.) História e Sentído na Linguagem. Campinas, Pontes, 1989; GREGOLIN, 

M. R. V. “Discurso e Memória: Movimentos na Bruma da História”. in: Cadernos da Faculdade de Filosofia e 

Ciêncios — UNESP, Marília: UNESP, 1997, pp. 45-58; . (org.) Filigramas do Discurso: Às vozes da História. 

São Paulo: Cultura Acadêmica, 2000; FERNANDES, C. AÀ. & SANTOS, ). B. C. Análise do Discurso: Uunidade e 

dispersão. Uberlândia: EntreMeios, 2004; MAINGUENEAU, D. op. cit.; CHARRADEAU, P. op.cit. 



Reftexões Metodológicas sobre o Usa da Análise do Discurso nas Estudos da História Palítica Cultural 

Finalmente, relembramos a importância de Jean Jacques Courtine para os que querem 
investir em trabalhos de política e suas reflexões em torno de Pêcheux, Courtine efetivamente 
tem procurado mostrar como a AD e a História são duas ciências em constante dinâmica, 
não sendo mais possível fazer análise do discurso na história como o sugeriram Pêcheux e 
Foucault em outros tempos, mas, sem suas reflexões também não se consegue perceber à 
função dos conceitos de hoje. Para ele, o príncipal campo da Análise do Discurso ainda é a 
História Palítica e como a política é dinâmica em função das revoluções, das guerras, dos 
regimes de governo, da atuação dos indivíduos na história em diferentes lugares. Faz-se 
necessário que analistas de discurso e historiadores que lidam com discursos políticos voltem 
a ler as bases do pensamento de Pêcheux com olhos para sua função histórica naquele 
moamento, suas construções teóricas na interface da história, da psicanálise e da linguística, 
daí chegando às possibilidades de hoje, seguindo para os campos científicos que atuam na 
chamada pós-modernidade. 

Referências Bibliográficas 

AUTHIER-REVUZ, Jacqueline. “Heterogeneidade(s) enunciativa(s)”. 1n: Cadernos de Estudos Lingúísticos 19. O 
Discurso e suas análises. ORLANDI, E. P e GERALDI, 1. W. (Orgs.) Campinas: UNICAMP, 1990. 

. Palavras Incertas: As não-coincidências do dizer. Campinas: UNICAMP, 1998. 
CHARAUDEAL, Patrick. Discurso Político. São Paulo: Contexto, 2006. 
COURTINE, Jean-lacques. Metamorfoses do discurso: Derivas da fala pública. São Carlos, SP: Claraluz, 

2006. 

FERNANDES, C. A. & SANTOS, ). B. C. Análise do Discurso: Unidode e dispersão. Uberlândia: EntreMeios, 
2004. 

FOUCAUU, Michel. (1969) A Arqueologia do Saber. Trad. Luiz Baeta Neves. Rio de Janeiro: Forense universitária, 
1987. 

GUIMARAES, E. (org.) História e Sentido na Linguagem. Campinas, Pontes, 1989. 
GREGOLIN, M. R. V. “Discurso e Memória: Movimentos na Bruma da História”. fn: Cadernos da Faculdode de 

Filosofia e Ciências — UNESP, Marília: UNESP, 1997, 

- (org.) Filigramas do Discurso: As vozes da História. São Paulo: Cultura Acadêmica, 2000. 
CUILHAUMOUL, Jacques; D. MALDIDIER. “Da Enunciação ao Acontecimento Discursivo em Análise do Discurso”. 

Trad, Bras. n: GUIMARAES, E. (org.) História e Sentido no Linguagem. Campinas: Pontes, 1989. 
INDURSKY, Freda; FERREIRA, Maria Cristina Leandro (orgs.). Michel Pêcheux e a Análise do Discurso: Uma 

relação de nunca acabor. São Carlos, SP: Claraluz, 2005. 

MAINGUENEAU, Dominique. Novos tendêncios em análise do díscurso. 3. ed. Campinas, SP: Pontes/Campinas: 

Editora da UNICAMP, 1997, 

MALDIDIER, Denise. À inquietude do Discurso: (re)ler Michel Pêcheux hoje. Tradução Eni Orlandi. Campinas, 

SP: Pontes, 2003. 

ROBIN, Régine. História e Lingúística, São Paulo: Cultrix, 1973. 

SIIVA, Giselda Brito. A tógica do Suspeição contra a Força do Sigma: Discursos e polícia na repressão aos 

integrolistas no Estado Novo. Tese (Doutorado em História). Recife: UFPE, 2002. 

37 





Vozes Femininas na Queda do Império: 
O Esplendor de Portugal de António Lobo Antunes 

Dalila Silva Lopes 

Resumo: E£ste ensaío pretende dar conto de uma visão do queda do império colonial português, a de 
O Esplendor de Portugal de António Lobo Antunes. Tratando-se de uma obra de ficção, o 
aqui relatado e trotado deve ser entendido como tol. Na análise feita, e tol como o título da 
ensoio indica, deu-se preponderâncio às vozes femininas, que, oliáós, são predominantes no 
romaonce, 

O Título 

O título deste romance de António Lobo Antunes, O Esplendor de Portugal, é tirado da 
letra do hino nacional, que, por sua vez, serve de epígrafe ao romance: 

Heróis do mar, nobre povo, 

Nação valente e imortal. 

tevantai hoje de novo, 

o esplendor de Portugal 

Dentre as brumas da memória 

Ó Pátria sente-se a voz 

dos teus egrégios avós 

que te há-de levar à vitória. 

Às armas, às armas, 

sobre a terra e sobe a mar! 

Às armas, às armoas, 

Pela Pátria lutar! 

Contra os canhões marchar, marchar. 

(negrito e sublinhados nossos) 

As epígrafes dos romances de Lobo Antunes estão sempre muito intimamente ligadas 
ao texto (veja-se o caso de Conhecimento do Inferno), normalmente de uma forma irónica. 
Aqui, “o esplendor de Portugal” é claramente um não esplendor, tal como é relatado pela voz 
dos avós, homens e mulheres que não são egrégios, i.e., não são distintos, nobres, ilustres, 
insignes, mas antes pessoas que partiram para África julgando que assim fugiam à existência 



40 | condição Feminina no Império Colontal Português 

abscura do continente, mas que afinal iam formar, conforme Isilda conta num relato de 

discurso do seu pai, Eduardo: 

[...] uma raça detestável e híbrida que [os governantes] aprisionavam por medo em África 

mediante teias de decretos, ordens, câmbios absurdos e promessas falsas na esperança que 

morrêssemos de pestes do sertão ou nos matássemos entre nós como bichos e entretanto 

obrigando-nos a enriquecê-los com percentagens e impostos sobre o que nos não pertencia 

também, roubando no Ufje e na Baixa do Cassange para que nos roubassem em Lisboa até 

explicava o meu pai 

que os americanos ou os russos ou os franceses ou os ingleses convencessem os pretos em 

nome da liberdade que não teriam nunca, armando-os e ensinando-os a utilizarem as armas contra 

nós, convencessem os pretos [...] a substituírem a condição que lhes impúnhamos pela condição 

que lhes garantiam não impor depois de nos expulsarem de Angola e se instalarem aqui com as 

suas máquinas de extrair minério e as suas plataformas de petróleo de Cabinda a Moçâmedes, 

tirando mais de Angola do que alguma vez pensámos ou quisemos tirar [...). (p. 256) 

Nega-se assim, e em todo o romance, o esplendor de Portugal, exactamente pela voz 

dos supostos egrégios avós, cuja voz haveria de levar Portugal à vitória. 

Esta visão é perfeitamente consistente com o posicionamento do autor, que, nomeadamente 

numa entrevista dada em 2000 a Jean-Claude Pirotte UN, 18/03/2000, p.17), dizia: “Escrevo 

sempre contra qualquer coisa; escrevo por indignação” E aínda, a propósito do conceito de 

liberdade, que perpassa este excerto e nele é invocado, tanto a propósito dos colonizadores 

como dos colonizados: “A liberdade não existe; o Homem vive livre dentro de uma prisão”, 

A Trama 

lisboa, 24 de Dezembro de 1995. O convite de Carlos aos seus irmãos, que já não vê 

há muitos anos, para a ceia de Natal, é pretexto para uma extensa evocação da experiência 

colonial da família em Angola. O tempo da narrativa corresponde à longa espera de Carlos 

pelos irmãos que nunca mais chegam para a ceia; o tempo narrado, a evocação de Angola, 

abrange à estadia da família em Angola durante três gerações, passando pela fuga para 

tisboa de todos os filhos assim que a situação em Angola se tornou complicada, até à morte 

da mãe, a única que resolveu ficar em Angola mesmo durante a descolonização e à querra 

civil, acabando poar ser morta juntamente com a criada. 

Esta extensa evocação é a verdadeira trama da narrativa, uma trama difícil de destrinçar 

em virtude da sobreposição de tempos, tão comum em Lobo Antunes, e sobretudo em 

virtude da sobreposição de vozes, também frequente nos outros romances do autor, mas 

aqui particularmente patente. De facto, aqui não é só Carlos que evoca Angola enquanto 

espera pelos irmãos para a ceia de Natal; irmãos, irmã e mãe têm todos direito a voz, sendo 

preponderantes as vozes femininas da irmã e da mãe, aliás sobretudo desta. À voz da mãe 



Votes Femininas na Queda do Império; O Esplendor de Portugal de Antónia Lobo Antunes | 41 

abrange a experiência colonial da família desde o início até à sua morte. Morre como matriarca 
resistente à descolonização e à guerra civil, e a sua voz ouve-se até mesmo para lá da sua 
morte, pois só no final do romance se entende que já está morta, juntamente com a criada, 
Maria da Boa Morte, e é esta que a adverte de que ambas estão mortas, não passam de 
cadáveres abandonados numa cabana com os abutres prontos a atacar (pp. 329 e ss.). 

Apenas para que nos seja possível situar as vozes no tempo, registe-se os nomes das 
personagens principais das referidas três gerações: 

7º Eunice + Eduardo 

2º Isilda + Amadeu 

3º Carlos (mestiço), Rui (epiléptico), Clarisse (prostituta) 

O Império 

Contrariando o próprio título — O Esplendor de Portugal —, raros, ou quase nulos, são 
os relatos reveladores de algum esplendor da vida colanial portuguesa. Um dos poucos é o 
seguinte: 

[..] o meu pai com aquela expressão que não era um sorriso mas parecia um sorriso 
— Vês como te fica bem Isilda? 

barbeava-se e vestia fato e gravata para jantar na fazenda sob as centenas de lâmpadas 
do lustre reflectidas nos talheres e nos pratos, a minha mãe chiquíssima, eu de laço à cintura 
e lá fora, em lugar de uma cidade, Londres por exemplo, o restolho do algodão, o cheiro 
da terra entrava pelas janelas abertas de vento a palpitar nas cortinas, o Damião avançava 
com a sopa numa majestade de rei mago, senhoras decotadas de unhas escarlates, lábios 
escarlates, sobrancelhas substituídas por uma curva de lápis que lhes arrumava as feições 
numa careta de espanto, colocavam-me uma almofada no assento para ficar mais alta e as 
sobrancelhas para mim em vozinhas de papel de seda 

— Que crescida meu Deus 

cavalheiros de smoking fumavam charuto, as luzes apagadas para à sobremesa, atritos 
de linho, atritos de pulseiras, saquitos de vidrilhos, saltos que bicavam o soalho numa pressa 
de cristal, pernas cruzadas nos sofás, uma mesa de bridge, o meu pai distribuindo conhaques 
e licores com aquela expressão que não era um sorriso mas parecia um sorriso, beijos que 
me deixavam atordoada de essências, os carros a partirem um a um acendendo o girassol, 
o algodão, as árvores ao longe e as cubatas, os ombros das senhoras nas escadas, cobertos 
por uma transparência de xailes como se houvesse frio no interior do calor [...]. (pp. 28-29) 

Note-se que o luxo patente neste excerto se reporta à época da primeira geração e é 
relatado na perspectiva não de um adulto, mas de uma criança, que desconhece ainda 
os sinais de queda do império. No entanto, mesmo nesta voz feminina de Isilda enquanto 
criança, não faltam indícios de que o fulgor destes jantares coloniais não é absoluto; há, por 
exemplo, o sorriso do pai que não é um sorriso, apenas parece um sorriso, e há, sobretudo, 



42 | condição Feminina no Império Colonial Português 

uma incongruência entre um indoors, em que se pretende preservar o tal esplendor, e um 

outdoors — o restolho do algodão, o cheiro da terra — que invade o interior através de portas e 

janelas, e de que as senhoras, ao vir embora, parecem querer proteger-se com os xailes como 

se houvesse frio no interior do calor, para se auto-convencerem, porventura, de que estavam 

em Londres por exemplo, em lugar de numa fazenda nos arredores de Luanda. 

Mas a realidade, o tal outdoors que subtilmente se insinua no esplendor que se pretende 

conservar no indoors, passa nomeadamente pelo desmoronamento das estruturas produtivas 

do império, coma se pode ver no excerto seguinte, que se reporta à segunda geração: 

[...] os [trabalhadores] do planalto do Huambo, fornecidos pelo administrador a um 

saco de sementes por camponês, não se cansavam de morrer de amibiana mal chegavam 

em camionetas de gado, fingindo-se moídos da viagem para não trabalhar, desatavam 

logo com vómitos e febre [...]. [...] a minha mãe entendeu-se com o administrador de 

Dala Samba e passou a contratar bundi-bângalas que embora fossem mentírosos e lentos 

sempre duravam um bocadinho mais, havia quem suportasse a safra inteira mas não podia 

ir embora a chocalhar o esqueleto porque com as despesas na cantina nos devia as vinte 

safras seguintes [...] (p. 19) 

A Queda 

A queda, como vimos, anuncia-se com antecedência, mas é encarada com um cegueira, 

uma espécie de atitude de negação da evidência, bem patente na voz da matriarca, Isilda, 

que se deixou ficar em Angola quando o marido já tinha morrido e os filhos já tinham 

partido para Lisboa. Obstinada em continuar à frente da fazenda quando à guerra civil que 

se sucedeu à retirada dos colonizadores era uma realidade em todo o território, auto-ilude-se 

e tenta sossegar os filhos através de cartas que envia para Lisboa, cartas em que apresenta 

uma visão delirante dos acontecimentos: 

[...] não há problemas aqui, os empregados das máquinas continuam, ninguém se foi 

embora, pelo contrário, todos os dias aparecem desgraçados [...] a suplicar trabalho, por 

vezes sem um braço, sem pernas, escrever aos meus filhos que com a procura que tenho 

posso perfeitamente diminuir os ordenados até acabar com os salários que ficam de graça 

por não haver para onde ir, dizer aos meus filhos que estou bem, hei-de estar bem, não se 

aflijam, começamos a semear na terça, não vamos ter atrasos na safra deste ano, se não 

vendermos a Portugal vendemos ao Japão, fretar paquetes é o menos e no que respeita a 

transporte basta entender-me com os russos ou os americanos do petróleo a lavrarem o mar 

em Cabinda [...] , escrever aos meus filhos a tranquilizá-los porque apesar da guerra nem um 

pé de milho, uma cabra, uma galinha nos furtaram, a normalidade habitual, um sossego 

completo, tranquilizá-los vista não haver razão para sustos [...] (p. 31). 

Mas, no romance aqui em análise, os prenúncios de queda começam não no outdoors, 

mas sim no indoors, a comunidade familiar/doméstica que está no centro da trama do 



Vozes Femininas na Queda do Império: O Esplendor de Portugal de António Lobo Antunes I a43 

romance, comunidade que acaba por ser um microcasmos do próprio império colonial, Esta 
comunidade familiar/doméstica é o palco onde tudo se passa, estando o outdoors sempre 
fora de cena, i.e., o outdoors só existe através da percepção dos membros desta comunidade, 
Neste palco familiar/doméstico jogam-se as assimetrias de poder, os processos identitários, e 
sobretudo a pulsão para a perdição, tudo ingredientes que prenunciam a queda e impulsionam 
para à querra. 

As Assimetrias de Poder 

Embora pudesse ser de esperar que as assimetrias de poder mais vincadas fossem as 
resultantes das diferenças raciais que normalmente coincidiriam com as de patrão-empregado, 
aqui há que notar que o pessoal doméstico, sendo ernbora de cor, tem um estatuto especial, 
muito diferente do dos trabalhadores da fazenda. Damião, o criado de mesa, é, como vimos, 
descrito como tendo à majestade de um rei Mmago, e às duas criadas, Josélia e Maria da Boa 
Morte, são íntimas da patroa Isilda. Aqui há, a meu ver, que distinguir, tal como Henne e 
Rehbock (1982), entre simetrias/assimetrias resultantes de classe social e simetrias/assimetrias 
resultantes de grau de intimidade, i.e., por exemplo, pessoas de diferente classe podem ter um 
forte grau de intimidade, o que atenua a assimetria de classe e nivela as relações de poder. 
É isto que acontece particularmente entre a patroa, Isilda, e a criada, Maria da Boa Morte, 
o que, como veremos mais adiante, permite a esta última tratar Carlos, o filho mestiço de 
Isilda como seu igual, sem que a patroa faça qualquer objecção. Registe-se ainda que, de 
entre os três empregados domésticos, só as mulheres, Josélia e Maria da Boa Morte, têm, 

no romance, direito a voz. 

Por seu turno, as relações de poder entre personagens classificáveis como pertencendo à 
mesma classe pode ser, e é, afectada, neste romance, por assimetrias económicas. Velamos a 
classe dos fazendeiros: que os fazendeiros não constituíam uma classe homogénea, i.e., que 
não tinham padrões sociais e económicos idênticos é particularmente patente na descrição 
e na voz da fazendeira pobre, vizinha do núcleo familiar deste romance. Repare-se no relato 
de uma visita a essa fazendeira pobre e nas formas de tratamento por ela usadas para se 
dirigir a Isilda, Clarisse e Amadeu: 

[...] a mulher nas traseiras com o seu bule lascado e a sua camisola puída a oferecer-nos 
cadeiras de lona sem cor e bancos de cozinha, a oferecer-nos biscoitos, a distribuír abanos 
de ráfia de animar o fogão pela minha mãe e por mim, pedindo desculpa do chá, de açúcar, 

de existir, tratando a minha mãe e eu por madame, o meu paíi por cavalheiro, humilde, feia 

triste, numa vozita de derrota 

— As madames são servidas o cavalheiro é servido? (p. 205) 

Entretanto, verifica-se que a criada Maria da Boa Morte, sendo embora indiscutivelmente 
classificável como de classe social inferior, detém forte poder no núcleo familiar, em grande 
parte pelo grau de intimidade que tem com a patroa Isilda. Envolvido num processo identitário 



44 Condição Feminina no Império Colonial Português 

ainda em estado latente, Carlos, o filho mestiçco de Amadeu, que Isilda comprou à mãe 

natural, relata: 

[...] e descobri em mim no dia em que a Maria da Boa Morte me disse na cozinha, não 

me tratando por menino como aos meus irmãos, tratando-me por tu [...] como se valesse o 

mesmo que eu, fosse minha iígual 

— Tu és preto (p. 95) 

E.] 

a Clarisse dançando à minha volta a estalar os dedos 

— À Maria da Boa Morte diz que o Carlos é preto. [...] 

— Não me olhem dessa forma não me batam foi a Maria da Boa Morte quem disse não 

fui eu. (p. 96) 

Aqui há que registar que Maria da Boa Morte revela um duplo poder: não só tem voz, 

e portanto autoridade, para apontar a mestiçagem de Carlos, o filho do patrão e de uma 

mulher africana - mestiçagem essa que, não sendo muito patente fisicamente', ninguém tem 

autoridade para apontar - como ainda cauciona a revelação de Clarisse: “Não me olhem 

dessa forma não me batam foi a Maria da Boa Morte quem disse não fui eu”, 

Os Processos Identitários 

O processo identitário de Carlos é o mais patente no romance: Carlos apercebe-se, ainda 

em criança, de que é mestiço, como vimos pela revelação da criada Maria da Boa Morte e pelo 

modo como esta o trata; mais tarde, e apesar de ser tratado pela família como igual aos seus 

irmãos, acaba por casar com Lena, uma moradora no musseque, desdenhosamente tratada 

como “mussequeira”. Deste modo, assume, de moto próprio, uma espécie de inferioridade 

social em relação à família, inferioríidade essa que a famíla não lhe atribuía. 

Mas os sinais de não esplendor existentes na família, portanto no indoors, são visíveis 

em todos os seus membros: Clarisse prostitui-se em Luanda porque quer (e mais tarde em 

Llisboa por necessidade); o pai, Amadeu, entrega-se ao álcool, sobretudo depois da afronta 

que sofre quando a mulher, Isilda, assume Carlos — o filho dele e de uma mulher africana 

— como sendo dela própria e o traz para casa tratando-o como seu, e mais ainda, a própria 

Isilda, afinal a matriarca e heroína do romance também não está impoluta. Como narra Rui, 

o seu filho epiléptico: 

Quando a minha mãe me levava ao médico a Malanje e no fim da consulta me comprava 

um bolo de creme na pastelaria, em vez de regressarmos logo à fazenda pela estrada da 

Diamang conduzia o jipe a um bairrozito de vivendas todas iguais nas traseiras do quartel, 

? Trata-se de um caso análogo ao de Coleman Silk, personagem principal de The Human Stain, de Philip Roth 

(Vintage, 2001). 



Votes Femininas na Queda do Império; O Esplendar de Portugal de António Lobo Antunes l 45 

verificava a gola, compunha o cabelo, corrigia a pintura, passava a rolha de perfume no 
pescoço, pedia-me com uma festa na cara, de olhar mudado 

— Fica aqui quietinho e sem fazer asneiras que eu já venho 
atravessava a rua com um modo de caminhar diferente, mais baonito, mais vagaroso, 

que resultava de dar conta de a minha mãe ser mulher, deixar de ser minha mãe para se 
tornar mulher de tal forma que me apetecia, como às bailundas, rondá-la, farejá-la, tocá-la, 
tratá-la mal, eu sentado no jipe com o bolo de creme a vê-la atiavessar à rua numa dança 
que abandonava um rastro de homens suspenso e me mudava o ritmno do sangue, contornar 
uma das casas, voltar séculos mais tarde já não mulher, minha mãe outra vez mas de pintura 
fora do sítio e hotões trocados, reparar na ausência de um brinco, quardar o que tinha na 
carteira, uma silhueta afastava a cortina mostrando o candeeiro do tecto, parecia-me ver 
um braço acenar, parecia-me que a minha mãe ou seja a minha mãe tal qual a conhecia 
respondia ao braço erguendo a mão do volante [...] 

— Fizeste asneiras Rui? 

comigo sem vontade de rondá-la, farejá-la, tocar-lhe, tratá-la mal porque não era nenhuma 
mulher a sério quer dizer como as da ilha de Luanda ou as sobrinhas do governador que 
estava ali comigo [...]. (pp. 241-242) 

Esta dupla identidade mãe-mulher só é percepcionada por Rui, o filho epiléptico. Para os 
restantes membros da família Isilda tem o estatuto de matriarca completamente impoluta, o 
que lhe permite fazer reparos ao comportamento da filha Clarisse, que se prostitui, sem que 
esta possa contrapor reparos sobre as escapadelas da mãe, pois só Rui tem conhecimento 
delas. 

A Pulsão para a Perdição 

Que a queda do império se anuncia antecipadamente já o dissemos, mas, na verdade, a 
queda está de facto já inscrita no próprio início da aventura colonial. Isilda di-lo claramente 
num extenso relato de discurso do paí, Eduardo, que faz parte, como vimos, da primeira 

geração desta família de colonos, e que antevê tudo o que vai acontecer: 

Explicava o meu paíi: 

Acabámos por gostar de África na paixão do doente pela doença que o esquarteja ou 

do mendigo pelo asilo que o humilha, acabámos por gostar de ser os pretos dos outros e 

possuir pretos que sejam os pretos de nós, habituados à violência do clima e das pessoas e 

à impiedade da chuva, a resolvermos a tiro um desacordo ou um capricho e então um dia, 

não no meu tempo que não tenho tempo mas provavelmente no teu 

Explicava o meu pai: 

Os que não engordarem o caju esquartejados nos trilhos e nos degraus das casas tornarão 

a Portugal expulsos através dos angolanos pelos americanos, os russos, os franceses, os 
ingleses que não nos aceitam aqui para chegarmos a Lisboa onde nos não aceitam também, 

carambolando-nos de secretaria em secretaria e ministério em ministério por uma pensão 



46 | Condição Feminina no Império Calonial Português 

do Estado, despachando-nos como fardos de quarto de aluguer em quarto de aluguer nos 

subúrbios da cidade, nós e os mulatos e os indianos e inclusive os pretos que vieram connosco 

por submissão ou terror, não por estima, não por respeito, não julgues um segundo seguer que 

por estima e respeito, não acredites na estima e no respeito sobretudo quando se assemelham 

a estima e a respeito, que vieram connosco por submissão ou terror encafuados também em 

hotéis devolutos, hospitais, sanatórios, armazéns, longe o bastante para os não desgostarmos 

com aà nossa presença 

L..] 
e portanto não consintas em partir, não saias de Angola, faz sair os teus filhos mas não 

saias de Angola, sê bailunda dos americanos e dos russos, bailunda dos bailundos mas não 

saias de Angola [...]. (pp. 256-257) 

As Vozes 

Como vimos até agora, as vozes são predominantemente femininas, até mesmo quando 

as ideias são expressas por homens, como no caso anterior em que é Isilda que faz o relato 

de discurso do pai. 

Como diz Gould (no prelo): 

[...] o Esplendor de Portugal investe na desconstrução da ideia de o império colonial 

português ser dominado pela autoridade e experiência masculina. A inversão do modelo que 

o romançe oferece, permite-nos, sem dúvida, resgatar uma outra imagem do feminino, que 

busca inserir a mulher no centro do império e das narrativas sobre o colonialismo. 

O Espaço 

Quando a queda pré-anunciada se dá, o outdoors invade o indoors. Os dois espaços 

fundem-se e é Isilda que o relata: 

[...] 05 escravos a quem 

embora continuassem escravos 

chamávamos portugueses de cor ocupando à minha cama, o meu quarto, o quarto dos 

meus filhos, o escritório e as salas desertas da minha mobília e dos meus quadros com as armas, 

as esteiras, o5 rádios de pilhas, obrigando-me a dormir num estrado de bordão na cozinha 

com a Josélia e a Maria da Boa Morte, acordando a cada guinada de sono, sofrendo-lhes a 

presença, suportando-lhes o cheiro, a Josélia e a Maria da Boa Morte dizendo sem me dizer 

— Angola acabou para a senhora ouviu bem Angola acabou para a senhora. (p. 109) 

E no entanto Isilda fica, acabando por ser morta, junto com a criada Maria da Boa Morte, 

não na sua casa, mas numa cabana, algures entre o indoors e o outdoors. Mais uma vez, o 

relato é feito por uma voz feminina, a da própria Isilda: 



Vozes Femininas na Queda do Império: O Esplendor de Portugal de Antónia Lobo Antunes l a7 

E ao voltar-me dei com os cinco abutres no tecto da cabana pequena a olharem-nos 
mais dois nos ganchos das palancas raspando à casca da árvore com o bico, compreendi que 
tínhamos morrido e estávamos não sentadas na varanda de Marimbanguengo mas inchadas 
como os cadáveres da querra à espera que o capim se fechasse sobre nós depois da partida 
dos pássaros. [...]. (p. 329) 

Isilda, na sua morte, finalmente compreende que o indoors para ela acabou — “e estávamos 
não sentadas na varanda de Marimbanguengo” - e o outdoors também está fechado para 
ela — “estávamos [... | inchadas como os cadáveres da guerra à espera que o capim se fechasse 
sobre nós depois da partida dos pássaros”. 

À queda do império está assim consumada através da não existência de espaço nem no 
indoors nem no outdoors. 

Notas Finais 

Neste ensaio partiu-se do princípio de que a história da família de colonos relatada no 
romance é um microcosmos da própria aventura colonial e da sua queda. Assim sendo, há 
um indoors em que se pretende preservar um certo esplendor, que como vimos, é apenas 
aparente, e um outdoors sem qualquer esplendor que se insinua lentamente no indoors, até 
que os dois espaços se fundem e a queda se consuma. A percepção de tudo o que se passa é 
a dos vários membros da família (incluindo as criadas), e, por isso, todo o relato fica a cargo 
apenas dos membros da família, preponderantemente das mulheres, 

Neste coro de vozes femininas, apenas entrecortado por uma ou outra voz masculina, há 

frequentes sobreposições de vozes, pelo que se torna muito difícil, por vezes, detectar quem fala, 
até mesmo porque à sobreposição de vozes se soma a sobreposição de tempos, tão comum 
na obra de Lobo Antunes. E, no entanto, muitas vezes, é exactamente o tempo, ou melhor 

a época narrada, a única chave para se detectar de quem é a voz. Se é ou não importante 
destrinçar vozes e tempos, como em certa medida se tentou aqui fazer, tenho dúvidas. É que 
este, como outros romances do autor, resiste à análise e à teorização, e a sua beleza reside 

nisso mesmo: na polifonia e numa concepção de tempo comandada pela memória. 

Como obra de ficção que é, tudo o que é relatado deve ser tratado como tal, .e., como 
ficção. Mas convém não esquecer que há neste romance uma forte ancoragem local — basta 
recordar nos excertos seleccionados as referências, por exemplo, a Luanda, Malanje, a estrada 
da Diamang, etc. — e, afinal de contas, também uma forte ancoragem temporal, só que, 

como vimos, num sentido não bergsoniano. 

Tomemo-la então como um olhar, ou melhor, vários olhares e várias vozes sobre a queda 

do império. Afinal, como diz o hino nacional que serve de epígrafe a este romance, o que 
aqui encontramos são só brumas da memória. 



ag | condição Feminina no Império Colonial Português 

Bibliografia 

Antunes, António Lobo (1997), O Esplendor de Portugal, Lisboa: Dom Quixote. 

De Man, Paul (1986), The Resistance to Theory, Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Dewulf, Jeroen (2005), “A representação do Outro: reflexões sobre o ensaio “Can the subaltern speak?” 

de Gayatri Chakrovorty Spivak”, in Cadernos de Literatura Comparada 10/11, Século XXl — Questões e 

Perspectivas, Porto: Instituto de Literatura Comparada Margarida Losa / FLUP, pp.123-139, 

Fernández, Daniel Zubía (no prelo), “The Setting in O Esplendor de Portugal”, in Portuguese Literary and Culturo! 

Studies 12: Focts ond Fictions of António Lobo Antunes, Massachusetts: University of Massachusetts 

Dartmouth / Center for Portuguese Studies and Culture. Provas acedidas em http://www.ples.umassd. 

edu/toc12.cfm. 

Gândara, Paula (no prelo), “O Esplendor de Portugal ou uma Fragilíssima Consciência do Ser”, in Portuguese 

Literory and Cultural Studies 12: Facts and Fictions of António Lobo Antunes, Massachusetts: University 

of Massachusetts Dartmouth / Center for Portuguese Studies and Culture. Provas acedidas em http:// 

www.plcs.umassd.edu/toc12.cfm. 

Gould, Isabel A. Ferreira (no prelo), “Ficções do Eu Colonial e Pós -Imperial: Memória, Identidade e Família 

em O Esplendor de Portugal”, in Portuguese Literary and Cultural Studies 12: Facts and Fictions of António 

Lobo Antunes, Massachusetts: University of Massachusetts Dartmouth / Center for Partuguese Studies 

and Culture. Provas acedidas em htip://www.ples.umassd.edu/toc12.cfm. 

Henne, H. / Rehbock, H. (1982), £infúhrung in die Gespráchsanalyse, Berlin: Walter de Gruyter. 

Rothwell, Phillip (no prelo), “The Demise of Paternal Meaning in Explicação dos Pássaros”, in Portuguese 

Literory ond Cultural Studies 12: Focts and Fictions of António Lobo Antunes, Massachusetts: University 

of Massachusetts Dartmauth / Center for Portuguese Studies and Culture, Provas acedidas em http:// 

www.plcs.umassd.edu/toc12.cfm. 

Seixo, Maria Alzira (2002), Os Romances de António Lobo Antunes, lisboa: Dom Quixote. 



Escravatura 

Feminina 





Memórias da Escravidão: 

As mulheres e o comércio humano 
nos jornais pernambucanos de 1850 a 1888 

Maria Ângela de Faria Grillo 

Resumo: &m meodos do século XIX os jornais pernambucanos se encontravam repletos de anúncios de 
aluguel, de compra e de venda de escravas. Estes surgiam em grande quantidade, contendao 
detolhes específicos sobre cada uma dessas escravas. Elas tanto eram oferecidas em grupo 
como individuolmente, sendo sempre informadas suas optidões, As escravas, muitos vezes eram 
vendidas junto com outros objetos e/ou animois, já que eram consideradas mercadorios e como 
tais eram quatificadas. O seu preço dependio de vários fatores: a soúde, o idode, a concorrêncio, 
a especulação que havia em torno delo e a sua qualificação profissional. O sexo é uma questão 
que não se pode desprezar, vista que a mulher era considerado menos produtiva, fisicamente 
mais frágil e de envelhecimento mais rápido. Dessa forma, o homem era vendido em geral 25% 
mais caro do que o mulher. O presente texto busca anolisar como essas mulheres ocupavam 
esse mercado de trabalho e como se comportavam diante dos desmaondos do escrovidão, já 
que os jornois também traziam notícias das fugos, dos suícídios e dos assassinatos que elos 
praticovom. 

Ao folhearmos os periódicos pernambucanos do século passado, vamo-nos sentindo 
transportados à época, na medida em que tomamos conhecimento dos textos, noticiários e 
anúncios. Esses últimos criam toda a atmosfera de então, pois retratam a própria sociedade 
com seu cotidiano, seus costumes, seus valores, suas necessidades, seus Modismos, seu 
comércio e sua linguagem, enfim o que andava na rua e dentro das casas. 

Interessante é notar a quantidade excessiva de matérias sobre à escravidão, veiculadas 
em diversas seções da imprensa, tais coma: “Revista Diária”, “Avisoas Diversos” e “Annuncios”, 
no Diário de Pernambuco; "Gazetilha”, “Scenas da Escravidão”, “Notícias Diversas” e “Escravos 
Fugidos” no Jornal do Recife, sem contar aquelas escritas em outros veículos de pequena 
tiragem, nos periódicos e folhetins. Isto evidencia a força com que a escravidão ocupava o 
fazer da sociedade da época. 

É através desta imprensa que podemos reconstruir, situando-nos em um dado espaço de 

tempo, as ruas arborizadas do Recife, entrecortadas de rios (rios estes por onde muitas vezes 
escravos fugiam) com seus sobrados, casas baixas e mocambos. Por essas ruas podemos 

imaginar negras passando com trouxas de roupas, assim como negros conduzindo seus 
senhores em luxuosas liteiras. Compondo o mosaico do Recife, na segunda metade do século 
XIX, através desta extraordinária leitura, deparamo-nos com moleques levando recados, belas 

Mucamas acompanhando jovens sinhazinhas, negras oferecendo bolos de tapioca, doces e 



52 Condição Feminina no império Colonial Português 

geléias enfileirados em grandes tabuleiros seguros sobre a cabeça, negros oferecendo peixes, 

frutas e outras mercadorias. De repente, ouvem-se gritos e agitações — um negro ou uma 

negra que, tentando fugir, fora descoberto (a)... 

Escravas: Compra, Venda e Aluguel 

A procura de escravos ocorria em grande escala, pois se tratava de uma mercadoria 

altamente comercializável como fonte de lucros. Em torno de seu comércio havia uma grande 

especulação. O escravo africano tinha dupla função: representava capital como força de 

trabalho e como fonte de renda para seu proprietário, na medida em que vendia produtos 

nas ruas para aumentar a renda do senhor — é o caso dos escravos de ganho — e sua posse 

conferia status ao seu proprietário (COSTA, 1979: 217). Não podemos deixar de assinalar que 

ele também representava uma ameaça ao bem-estar social, devido a sua diferença cultural e 

religiosa. Geralmente, eram obrigados a abandonar seus hábitos e cultos a fim de amenizar 

tal ameaça. É o que Kátia Matoso chama de “repersonalização”, pois através de normas 

estabelecidas pelo senhor, o escravo era obrigado a fazer um tríplo aprendizado: aprender o 

idioma do senhor, rezar ao Deus dos cristãos e executar um trabalho útil. Havia ainda, entre os 

senhores, a preocupação de misturar as etnias e comunidades para tornar menos homogêneo 

o grupo de escravos e evitar certas formas de revolta (MATTOSO, 1988: 102). 

Os escravos, desde o século XVI, vinham, em abundancia para o Brasil. A lei de 1850, que 

extinguia o tráfico, tornou escasso o contingente de negros, não tendo, porém, impedido que 

alguns traficantes insistissem naquele comércio, Têm-se notícias de que o último desembarque, 

ocorrido em Pernambuco clandestinamente, deu-se a 11 de Outubro de 1855, em Serinháem, 

litoral Sul da Província (VEIGA, 1975). 

Com a extinção do tráfico, surge o problema da falta de mão-de-obra, principalmente no 

Sul que se encontra em franca expansão do café. Q desvio de escravos do Norte para o Sul 

faz-se através de um intenso comércio interprovincial: a procura continuava grande, a oferta 

decrescia e seu preço aumentava. O tráfico intenso de escravos criou uma nova profissão: a 

de comprador viajante de escravos. Esses negociantes faziam visitas períódicas ao Porto de 

Pernambuco, regressando ao Rio de Janeiro com suas mercadorias (CONRAD, 1978: 65-66; 

PRADO, 1988: 174; GORENDER, 1980: 345). 

Em meados do século XIX, período onde estão centradas nossas pesquisas vamos encontrar 

os jornais repletos de anúncios de compras e vendas de escravos, Elas eram feitas em larga 

escala, e continham detalhes específicos sobre cada um desses escravos. Eles tanto eram 

oferecidos em grupo, como individualmente, mas sempre, eram informadas suas aptidões: 

Na rua das Cruzes nº 18, terceiro andar, vende-se optima parda, que engomma, cose 

bem, cozinha e lava; uma preta de 20 annos, optima engommadeira, cose bem, cozinha e 

lava; três ditas muito moças, que cozinham, lavam de sabão e vendem na rua, uma dita de 

30 annos, propria para o serviço de campo ou de rua; uma linda negrinha de 11 a 12 annos



Memórias da Escravidão; As mulheres e o comércio humano nos jornais pernambucanos de 1850 à 1882 l 53 

e um molequinho de 14 mezes, já desmamado e muito esperto. (Diário de Pernambuco, 

27/01/1857) 

Podemos perceber, através deste anúncio, que crianças passaram à ser comercializadas, pois 
à partir de 1850 tornou-se rentável criar-se um filho de escravo para mais tarde utilizarem-se 
de seus serviços. Até a extinção do tráfico isto não valia a pena, pois o preço de um escravo 
adulto era menor do que os custos da criação de um filho de escravo (MATTOSO, 1988: 126). 
Foram encontrados vários outros anúncios que ofereciam ou solicitavam negras escravas com 
seus filhos, o que denota seu valor de comercialização: 

Compra-se uma escrava moça de bonita figura, e com habilidades, e boa vendeira de 
fua, sem vícios nem achaques, preferindo-se com cria, não se olha o preço: na rua da Cruz, 
nº35. (Diário de Pernambuco, 09/09/1850) 

Havia aqueles anúncios que explicavam o motivo de sua venda, mas sempre colocando 
em destaque suas habilidades e fazendo uma descrição da “bela” escrava oferecida: 

Vende-se uma boa escrava de 20 annos, perfeita engommadeira, ensinada de propósito 
por uma casa estrangeira, cose chão, ensaboa bem, sabe servir a uma mesa de jantar, tem 

bonita estatura e linda apparencia: vende-se pelo costume de brigar com suas parceiras 
mais antigas: a fallar com João Vignes, rua Larga do Rozario nº. 28, primeiro andar. (Diário 

de Pernambuco, 31/03/1851) 

Ao ler esse anúncio, verificamos que, nem sempre, dentro da casa do senhor, havia união 
entre as escravas e que, muitas vezes, elas brigavam entre si por vários motivos, dentre eles, 

talvez, ciúmes pela preferência dos patrões. 

Oferecia-se uma escrava à venda, dando outra como prenda, talvez porque esta não 

tivesse nenhuma habilidade, o que dificulitava a obtenção de um preço pelo qual ela valesse 
ser oferecida: 

Vende-se uma preta creoula moca para fora da província ou mato, dá-se em conta uma 

dita de nação por preco commodo: na rua do Rangel nº. 30. segundo andar. (Diário de 

Pernambuco, 07/04/1851) 

Por vezes, eram vendidas junto com outros objetos e/ou animais, o que demonstra 

claramente que eram consideradas como mercadorias, e como tais eram qualificadas: 

Na rua de S. Francisco casa nº. 10, vende-se uma escrava creoula moça sadia, que 

cozinha o diário de uma casa, engoma soffrivelmente, lava e cose optimamente, também se 

vende um cabriolet, descoberto moderno e um cavallo muito bonito de estrebaria. (Diário 

de Pernambuco, 13/05/1851) 



54 | condição Feminina no Império Colonial Português 

O preço do escravo dependia de vários fatores: a concorrência, a especulação que havia 

em torno dele, a idade, o sexo e a sua qualificação profissional. O sexo é um elemento que 

não se pode desprezar, visto que a mulher e considerada menos produtiva, fisicamente mais 

frágil e envelhece mais rápido (MATTOSO, 1988: 84). Dessa forma, o homem é vendido em 

condições semelhantes, em geral mais caro do que a mulher, 

A 17 de Julho de 1885, o Diário de Pernambuco publica, em sua sessão Revista Diária, 

um “Projecto sobre o estado servil” de 12 de Maio, contendo preços de escravos, cujas vendas 

não podem ultrapassar esses valores, conforme as seguintes categorias de escravos: 

Escravos menores de 20 annos......cuno 1:000$5000 

Escravos de 20 a 30 annos . 8005000 

Escravos de 30 a 40 anno: 6005000 

Escravos de 40 a 50 annos . 4005000 

Escravos de 50 a 60 annos ...c 2005000 

$ 1º O valor dos indivíduos de sexo feminino se regulará do mesmo modo, porém, com 

abatimento de 25% sobre os preços acima estabelecidos. 

A idade é muito importante, pois velhos e crianças são mais baratos, como podemos 

verificar neste anúncio: 

Vende-se um mulatinho quase branco, bom para pagem por preço de 400,00 r5., tambem 

se vende uma linda negra boa para enxada ou quitanda, por preço de 520,000 rs.,: na Rua 

Direita n. 25 primeiro andar. (Diário de Pernambuco 30/04/1851) 

Da mesma forma que a idade, à saúde era um importante fator de interferência no 

preço do escravo, como demonstra um Leilão anunciado no Edital do Jornal do Recife, de 10 

de Setembro de 1872: 

... Joaquina, preta creoula de 38 annos de idade, do serviço domestico, 5005000 — 

Joaquina, preta, caçango, de 48 annos de idade com o braço direito quase inutilizado em 

consegiência de repetidas erisipelas, a qual soffre de gota e tem uma belida no olho direito, 

1508000 — Antonia, preta, camondongo, de 60 annos de idade, a qual soffre de asma crônica, 

que a impossibilita de prestar serviços, TOOSODO... 

Quando à cor, cabe ressaltar que esta não interfere no valor atribuído aos escravos. À 

mulher escrava tanto era utilizada para o serviçco doméstico como para o trabalho no eito, 

pois muitas mulheres africanas estavam habituadas a trabalhar na terra (MATTOSO, 1988, 

p. 85). Assim coma a mulher era utilizada em trabalhos pesados, o homem era utilizado em 

serviços domésticos, sem nenhuma distinção. 

Havia casos de proprietários endividados que vendiam suas escravas a fim de, com à 

apuração do dinheiro, saldar suas dívidas: 



Memórias da Escravidão: Às mulheres é o comércio humano nos jornais Ppernambucanos de 1850 a 1888 I 556 

Vende-se uma preta de Nação, moça, com habilidades, sem vícios nem achaques, dá-se 
em conta para acudir uma dívida, uma dita creoula, de 10 annos: na Rua do Rangel n. 38, 
segundo andar. (Diório de Pernambuco, 11/01/1857) 

Nesse anúncio vale salientar a importância que é dada às atribuições morais e qualificações 
profissionais. Essa forma de descrição contrapõe-se a outros tipos de anúncios, onde o destaque 
está, majoritariamente, nas características negativas. 

Um outro aspecto relativo ao comércio de escravas diz respeito às vendas, poís muitas vezes 
havia fraudes, como por exemplo, a venda de escravos pertencentes à outros proprietários, 
ou até forros. Nesses casos, colocavam-se notas e avisos nos jornais, denunciando-se se essas 
fraudes: 

Benvenuto da Costa Moreno, de Ingazeira, segundo comunica delegado desse termo, 
vendeu a Miguel de Barros da Silva Junior um cabrinha de 11 annos de nome José, e uma 
mulata de nome Felicia, de 30 annos, sem serem de sua propriedade. (Diório de Pernambuco, 
12/051865) 

Aviso : A abaixo assignada,[...] casada com João Martins de Mello, aviso ao publico, que 
seu marido tenta vender dous escravos, um de nome Francisco creoulo, com a idade de 40 
annos, e outro de nome Francisca, creoula, com idade de 16 a 18 annos, os que são forros; 
Cujas cartas acham-se lançadas nos livros de notas da Villa de Bonito, alforriados pela abaixo 
assignada a fim de evitar a estraviação que o referido seu marido tem feito nos mais bens do 
cazal; e para que ninguém faça qualquer tranzação com elle previno por meio do presente. 

Povoação de Gravatá, 22 de Julho de 1868 

Marcolina de Ornelis Pessoa. (Jornal do Recife, 27 07/1868) 

Podemos verificar, através desses anúncios, que na comercialização de escravos eram 
destacados atributos do aspecto físico com grande ênfase, como por exemplo: “bonita estatura”, 
“linda aparência”, “linda negrinha”, além de sua qualificação profissional. Nos anúncios de 
venda de escravos “procura-se atrair, prender e absorver atenção do leitor do jornal, de modo 
todo especial: com objetivos práticos e imediatos, através de palavras capazes de conquistar 

o leitor para o anunciante ou para o objeto anunciado” (FREYRE, 1979: XIVIL). 

Assim como havia muitos anúncios de vendas de escravas, encontramos, na mesma 
proporção, entre os “classificados” dos jornais, anúncios sob os títulos de “compra-se” e 
“precisa-se” de escravos. 

Muitas vezes, esses anúncios eram colocados por comerciantes, como podemos conferir: 

Compram-se escravos de ambos os sexos com habilidade e sem ellas: na rua do Rangel, 

n. 38, segundo andar. Na mesma casa vende-se uma pretinha muito em conta. (Diário de 

Pernambuco, 20/01/1851) 

Compram-se e vendem-se escravos de ambos os sexos, recebem-se de comissão, tanto 

para fora como para dentro da província presteza e segurança aos mesmos: na rua das 

Larangeiras n. 14, segundo andar. (Diário de Pernambuco, 03/02/1851) 



56 | condição Feminina no Império Colontal Português 

Anúncios como esses apareciam com bastante frequência, principalmente nos anos que 

se seguiram à extinção do tráfico. O trafico interprovincial fica aqui confirmado quando uma 

casa de comércio de escravos, como a situada na rua das Laranjeiras n.14, coloca os seguintes 

dizeres: “para fora da província”; 

Compra-se uma escrava preta ou parda para fora da província, que seja costureira, 

engomadeira e saiba fazer tlavarinto, sendo de bonita fiqura e moça, não se olha o preço, 

pois he para uma pessoa generosa: na rua das Laranjeiras n. 14, segundo andar. (Diário de 

Pernambuco, 04/02/1851) 

Nota-se, pela proximidade da data dos dois anúncios, que se tratava de uma casa de 

comércio bastante concorrida, e que por isso já contava com encomendas certas. 

Apesar de não encontrarmos nas matérias já vistas nenhuma referência à preferência 

ou repulsa pela cor, nos anúncios que se seguem, vemos claras alusões a ela, Surpreende 

nestes anúncios o fato que, junto à palavra escrava, vir sempre à exigência de ser preta ou 

parda escura. Esse detalhamento ou especificação quanto à cor da pele, em contraste com 

outros anúncios, nos quais não se apresentam este tipo de exigência, remete-nos a questões 

da relação de trabalho dentro das casas dos senhores. 

Compra-se para um engenho uma escrava preta, que seja moça, que saiba bem coser 

e engomar, e que não tenha vícios de embriagar-se nem fugir: na praça da Boa Vista, n. 32, 

segundo andar. (Diário de Pernambuco, 01/07/1851) 

Na rua Duque de Caxias n. 52 precisa-se comprar uma escrava preta ou parda escura, de 25 

a 30 annos de idade, para serviço de casa de pouca família. (ornal do Recife, 30/01/1877) 

O senhor, ao anunciar a necessidade de comprar uma escrava para o trabalho doméstico, 

específica o aspecto da negritude. Este privilegiamento pela cor denota uma associação entre 

a cor da pele e o tipo de trabalho, já então registrada por Gilberto Freyre em sua obra Casa 

Grande & Senzala: “Branca para casor, mulata para f.., negra para trabalhar”, 

Mas, no que tange à procura de amas-de-leite não encontramos nos anúncios a mesma 

preocupação com a cor da pele ou condição de escrava. As solicitações se fazem freguentes, 

com relação a este tipo de atividade e todas elas não trazem preferência por mulheres 

escravas ou forras: 

Precisa-se de uma ama-de-leite captiva ou forra: quem a tiver annuncie para ser procurado, 

ou dirija-se a rua dos Martyrios n. 18, para tratar. (Diório de Pernambuco, 05/07/1851) 

Precisa-se de uma ama com bastante leite, forra ou escrava: na rua da Imperatriz n. 65, 

1º andar. Vornal do Recife, 28/09/1877) 

' Este adágio vem registrado por H. Handelmann na sua História do Brasil, Rio, 1931. Cf. 1n: FREYRE, Gilberto. 

Casa Grande & Senzala, 14º. Ed. 1º vol. Recife: Imprensa Ofícial, 1966, p. 12. 



Memórias da Escravidão: às mulheres e o comércio humano nos jornais pernambucanos de 1850 à 1888 I 57 

Por que se contratavam amas-de-leite? É preciso considerar que a prática da amamentação 

nem sempre significou um gesto de amor maternal. Se o discurso da amamentação figura 
como um ato de amor para com o filho, independentemente do lugar social da mãe, é preciso 
lembrar que a noção do amor materno como um sentimento inscrito na natureza da mulher 
foi construído, sobretudo no século dezenove e com ele, a idéia do aleitamento como um 
gesto de amor da mãe. Na Colônia, a amamentação era uma prática comum entre as Índias, 
as escravas e as mulheres pobres, mas não entre as mulheres das elites que não costumavam 
amamentar seus rebentos nos próprios seios. Em geral, as sinhás alugavam escravas paridas, ou 
contratavam os serviços de mulheres forras ou livres para a amamentação dos seus filhos. 

O mais comum, até o final do século XIX, era delegar a amamentação a escravas. As 
crianças não eram, então, amamentadas debaixo do olhar da mãe e/ou da família, por 
uma escrava de leite, dentro das casas de engenho ou no meio urbano. O conforto que a 
escravidão oferecia dispensava o envio das crianças para lares estranhos. No Recife o costume 
de se contratar amas-de-leite era comum. Uma das fontes privilegiadas para esse tipo de 
análise é o jornal, pela sua periodicidade, constância e possibilidades de compor séries. Um 

mercado crescente em sua demanda por leite devido ao aumento da população urbana que 

não concebia a amamentação como prática natural, inscrita na condição da mulher-mãe, 
mas realizada pela ama-de-leite contratada, paga para tal fim e que chegava a fazer as vezes 
da mãe, derivando daí a alcunha muito conhecida entre os mais velhos, da “mãe-de-leite”, 
É comum vermos, em quadros de Debret e Rugendas, que retratam a escravidão no Brasil, 
mulheres negras amamentando crianças brancas. Aqui, o preconceito e a discriminação 

desapareciam no momento de utilizar a escrava para garantir a vida de um futuro senhor. 

Este era um comércio bastante rentável: os proprietários enviavam os filhos de suas escravas 

para a “casa dos expostos” e depois alugavam suas mães como amas-de-leite, ganhando, por 

volta de 1871, quinhentos a seiscentos réis apenas num ano (CONRAD, 1978: 121). 

Outra modalidade de trabalho escravo bastante procurado era o das negras de ganho, 

ou seja, aquelas que passavam o dia na rua vendendo diversos tipos de mercadoria com 

a obrigação de entregar sua renda diária ou semanal ao seu senhor, de acordo com o 

estabelecido, cabendo-lhes apenas um percentual do excedente. 

Os viajantes que estiveram no Recife no início do século XIX ficaram impressionados com 

a presença de mulheres de diferente tez e condição civil em todos os lugares. Era comum nas 

ilhas do Recife encontrar as vendedeiras, as negras e mulatas, livres e escravas, a oferecerem 

aos gritos e em todos os tons quitutes, doces, bananas, laranjas, “lenços e outras fazendas que 

trazem em cestos sobre a cabeça [...] mui sucintamente vestidas” (TOLLENARE, 1992: 94). 

Elas podiam morar na casa do senhor ou ter licença de morar por conta própria. Esse 

investimento tanto era feito por famílias pobres, como pelas mais abastadas, pois bastava 

Investir na compra de um único negro que se adquiria uma fonte de renda. O interesse em se 

negociar escravas de ganho era grande, já que o comércio ambulante era realizado em larga 

escala, devido a baixa densidade populacional e ao fato de as pessoas estarem concentradas 

em sítios distantes uns dos outros. 



58 | Condição Feminina no Império Colonial Português 

Os “classificados” dos jarnais pernambucanos dispunham de numerosos anúncios de 

escravas de ganho: 

Dá-se de comer e 10.00 ss por mez à um escravo ou escrava que tenha jeito de vender 

fructas e hortalice de um sítio muito perto da praça: na rua da Cadeia do Recife, n.25 que se 

dirá quem precisa. (Diário de Pernambuco, 23/11/1851) 

Vende-se uma negra de Angola com idade, pouco mais ou menos de 30 annos, a melhor 

vendeira de rua que há em Pernambuco: tanto vende azeite de carrapato, como fructas, 

verduras e flores de penna e panno, e por isso lhe chamam por apellido de Maria das Flores. 

Esta negra tem dado e dá grandes interesses a seus senhores, mas estes pretendem retirar-se o 

mais breve que lhes for possível, e por isso a vendem; e tambem venderão mais uma negrinha 

de 10 a 11 annos. O preço da negra he de 600,00 r5. Os pretendentes podem informar-se da 

negra que anda na rua vendendo — e dirijam-se a rua do Sebo, n. 8, a qualquer hora do dia. 

(Diário de Pernoambuco, 03/06/1852) 

Precisa-se de duas pretas pra venderem bollo, dando-se tambem a outra qualquer 

vendagem: paga-se 100 rs por cada pataca, na rua do Príncipe n. 80. (fornal do Recife, 

08/01/1877). 

Esse tipo de comércio era dominado principalmente pelo interesse dos “proprietários de 

NumMeErosos escravos, mas ainda a própria existência da maior parte da população, a do pequeno 

capitalista e das viúvas indigentes, cujos negros trazem para casa os vinténs necessários muitas 

vezes à compra das provisões para o dia seguinte” (DEBRET, 1972: 234). 

Havia também quem se interessasse em adquirir escravos idosos, com pouca capacidade 

de trabalho e, portanto, por preços mais baixos: 

Compra-se um preto de 60 qu 80 annos e uma preta da mesma idade: na rua do Collegio 

n. 21, primeiro andar, (Diário de Pernambuco, 21/03/1851) 

Escravos velhos e com pouca saúde tinham valor de comercialização para serem utilizados 

na mendicância, com a finalidade de entregar a seus proprietários uma parte da quantia 

das esmolas recebidas. Esta prática foi utilizada em várias partes do Brasil, inclusive no Recife 

(GRAHAN, 1956: 137). 

Na comercialização de escravos, verificamos que é importante exaltar as características 

positivas, destacando as vantagens e as qualidades dessas “mercadorias”. É possível que nem 

sempre esses atributos sejam verdadeiros, mas o importante era atingir o abjetivo de vender 

OUu alugar escravos, e assim obter o lucro almejado. 

Todo esse conjunto de anúncios fornece uma visão do mercado de trabalho urbano, onde 

o escravo se constituía em um elemento fundamental. Independente do sexo, ambos eram 

requisitados para as mais diversas atividades. Vale ressaltar o número expressivo de escravos 

€ escravas que são oferecidos para a venda, ou mesmo para o aluguel, em função das suas 

habilidades profissionais: ótima engomadeira, própria para o serviço de campo ou de rua, 

boa vendeira de rua, mestre refinador de açúcar, cozinha o diário de uma casa, excelente 



Memórias da Escravidão; As mulheres e o comércio humano nos Jornais pernambucanos de 1850 2 1888 

bolieiro, muito diligente para compras. Este exemplo demanstra como em uma economia na 
qual se mercantiliza crescentemente, as próprias relações escravas reinventam-se de forma a 
atender as necessidades crescentes da sociedade. 

Escravas: Fuga e Captura 

O escravo não adaptado ao tipo de exploração, que sofre de seus senhores, expressa 
violenta revolta interior no momento em que se põe em fuga, suicida-se ou assassina o seu 
senhor ou o feitor. 

Os avisos de fuga de escravos apresentam características diferenciadas dos anúncios de 
venda e aluguel de escravos. Enquanto que nesses últimos destacam-se os atributos, naqueles 
são evidenciados os defeitos, tanto físicos como morais dos escravos. Na medida em que não 
se está oferecendo um escravo e sim o reclamando, não há necessidade e nem interesse em 
se divulgar suas qualidades. 

Tanto havia fugas individuais como coletivas, o que prova que de nada adiantava a 
mistura de etnias para salvaguardar a heterogeneidade dos escravos, pois mesmo assim 
eles conseguiam se organizar em fuga, burlando todo o controle existente para que isso não 
acontecesse. 

Como nem sempre as capturas eram imediatas, percebe-se que os senhores desconfiavam 
de que havia pessoas que auxiliavam fugas de escravos, por isso revelava repulsa a quem 
lhes desse refúgio, ameaçando, inclusive, de processar criminalmente quem se utilizasse 
dessa prática: 

Protesta-se proceder criminalmente contra quem tiver asylado a duas escravas seguin- 
tes: 

Antonia e Felicia, pretas com 22 annos de idade, estaturas regulares; ora vestem-se de 
roupa branca, ora de roupa de trabalho. Quem as apprehender poderá leval-as á rua do 

Mondego Olaria n.63, que será gratificado. (Diório de Pernambuco 14/07/1871) 

Ocorriam alguns casos de fugas de mulheres levando seus filhos de colo, o que deveria 
ser um sinal do risco de a mãe ver-se separada do filho ou da filha, assim que se encerrasse 

o ciclo da amamentação, como depreendemos do anúncio seguinte: 

Fugio do Engenho Paparanduba (terreno de Agua Preta) no dia de segunda-feira 21 

do andante a negra, creoula, de nome Luiza, de idade de 37 annos, pouco mais ou menos, 

corpo regular, bem preta, levando um filho de idade de 6 ou 7 meses, sem estar baptizado 

chamando-se-lhe Tiburcio, cuja escrava tocou-me por herança do meu finado sagro Pedro 

Cavalcante Wanderley [...] Pede-se as lIlmas. Autoridades policiais e capitães do campo 

apprehenção da dita escrava, e protesta-se conforme as penas da lei contra quem acoutar e pelo 

pagamento dos dias de serviços, e por qualquer estravio a cria: no caso de ser apprehendida 

à dita escrava pode ser entregue a Francisco Antunes Ferreira morador do Sitio de Santo 

Amaro junto ao cemiterio publico ou neste engenho Camorinzinho termo de Aqua Preta. 

59 



60 | Condição Feminina no império Colonial Português 

Comorinzinho, 22 de setembro de 1868 — Herculano Francelino Cavalcante de Albuquerque. 

Vornal do Recife, 29/09/1868) 

Aqui, o proprietário desconfiava de quem lhe desse refúgio, por isso o ameaçava. Esta 

era, sem dúvida, uma forma de protesto contra a escravidão, visto que a mãe zela para que 

seu filho não tenha a mesma sorte que ela — a de ser escravo também. Da mesma forma 

havia fugas de mulheres escravas grávidas: 

Fugio da estrada de João de Barros n. 23, a escrava Benedicta, idade de 25 annos, com 

todos os dentes os mesmos com ponta limada, com pannos o pescoço, cor fula, o queixo 

bastante fino, de altura regular, tendo à barriga um pouco crescida, por se achar grávida; já 

foi vista na Boa Vista. Roga-se a sua apprehensão as autoridades policiais e aos capitães de 

campo à quem se gratificara generosamente. Vornal do Recife, 21/03/1872) 

Havia várias tentativas de fuga, que não obtinham sucesso, como se pode conferir: 

Hontem àás 3 horas da madrugada precipitou-se do terceiro andar do sobrado da rua do 

Imperador n.43, onde mora o Sr, José Pedro do Rego, à preta Josefa, escrava do Dr, Ambrozio 

Machado da Cunha Cavalcante, e que estava pra ser vendida. À escrava tentou fugir botando 

uma corda do terceiro andar para à rua, porém aconteceu esta partir-se e ella precipitar-se, 

ficando bastante maltratada. Compareceu ao lugar do desastre o Sr. Dr. Antonio DBomingos 

Pinto, subdelegado, a fim de tomar conhecimento do facto e dar as providencias que o caso 

exigia. Vornal do Recife, 26/08/1868) 

Aqui fica revelada a revolta da escrava em ser comercializada e o seu repúdio em mudar 

de senhor, daí sua precipitação em fugir. Ao contrário, há casos de escravas oferecendo-se 

a outros senhores, talvez porque só tiver conhecido maus tratos e acreditarem que existam 

outros senhores mais tolerantes, menos cruéis, razão por que buscavam um hipotético “bem 

estar”, 

No engenho do Meio da Várzea, propriedade de Francisco Cardeiro Paes de Andrade, 

appareceu um escravo de nome Joaquim, procurando-o para o comprar; seu senhor, que 

elle diz morar no Riacho da Onça, do Bonito, querendo vendel-o appareça pra tratar quanto 

antes, desse negócio, pois o sobredito se não responsabíilisa pelo referido escravo. Vornal do 

Recife, 25/09/1869) 

Joaquim Nabuco conta em seu livro Minha Formação que, quando era menino, viu chegar 

à casa-grande de sua madrinha, em Massangana, um negro fugido de senhor cruel e buscando 

amparo de Dona Rosa (sua madrinha), querendo ser seu escravo (NABUCO, 1957). 

Crianças e idosos também escapavam de seus senhores, pois a revolta à escravidão era 

tamanha, que valia a pena lançar-se à própria sorte: 



Memórias da Escravidão: As mulheres e o comércio humano nos jornais pernambucanos de 1850 a 1888 

Fugio de casa de João Esteves Várzea, morador na passagem da Magdalena, uma escrava 

de nome Antonia, 60 anos de idade pouco mais ou menos, alta, pés inchados e um pouco 
curvada, consta andar procurando senhor, quem a apprehender a levar á rua do Trapiche n.4, 
ou a bordo do brigne Aureliano, será bem gratificado. (ornal do Recife, 02/03/1875) 

Os escravos de ganho, que tinham uma maior liberdade por se acharem trabalhando 
na rua, longe dos olhos do senhor, iam se afastando da casa de seu proprietário e, com a 

desculpa de estarem trabalhando, punham-se em fuga: 

Fugio, no dia 11 de Abril do presente anno, a preta Maria Joaquina, de nação Conga de 30 
a 40 annos, baixa e cheia de corpo, cara larga, côr retinta, olhos vivos e meio grandes, feições 
grosseiras; tem um pequeno signal de carne sobre o beiço superior do lado direito do nariz. 

Esta preta já foi escrava de engenho e o anno passado era de uma crioula de nome Feliciana 
com quem dita preta andava pelo matto vendendo miudezas, por cujo motivo ella sabia quase 

todas as povoações desta província; he muito ardilosa e capaz de iludir a qualquer pessoa que 

a não conheça, pode encobrir sua fuga com negocio de miudezas, pois já outra vez que fugio 

foi pegada no engenho S. Anna com um balaio de miudezas que andava vendendo. Quem a 

pegar leve-a a Praça da Independência, n 17, que receberá 50,000 rs de gratificação, e quem 

della der noticia certa receberá 20,00 rs. (Diário de Pernambuco, 04/11/1851) 

Maria escrava fugida de 12 annos de idade, gaga, beiços grossos e olhos mortos a qual 

costuma vender doce na Ribeira de São José, anda ausente de seu senhor: quem a encontrar, 

pois, leve-a ao sobrado n.6 do pateo da mesma Ribeira, que será recompensado. (Jornal do 

Recife, 03/01/1877) 

Nesses casos, além da descrição física da escrava, usava-se descrever também os objetos 

que vendiam, a fim de facilitar sua identificação. As fugas eram constantes e, algumas vezes, 

OS escravos escapavam para bem londge, indo para outras províncias ou estados. 

Verificamos ainda, nos anúncios de fuga, que eles se remetem à sociedade como um 

apelo. Já que a sociedade convive com a exploração escravista, é convocada pelos jornais 

para resgatar “escravos fujões”, mas sempre mediante uma recompensa. 

Podemos perceber nos avisos de fuga essa inconformação por parte dos senhores de 

escravos que, em todos os anúncios, se dispunham a recompensar ou gratificar a quem 

encontrasse ou desse notícias de seus escravos. Cabe ressaltar que as fugas se tornaram mais 

constantes a partir do surgimento de movimentos abolicionistas e, consegientemente, do 

auxilio que os escravos recebiam de associações abolicionistas ou de simpatizantes da causa, 

através de esconderijo e/ou fugas para outras localidades. Entre essas sociedades, destacamos 

o trabalho desenvolvido pelo Club do Cupim e Ave Libertas (GRILLO, 1989). 

Mas, algumas vezes, esses escravos eram capturados e, após grande resistência, muitas 

vezes eram feridos. A violência utilizada nesses empreendimentos era tão grande que poderia 

até resultar em morte. 



62 | condição Feminina no Império Colonia! Português 

Dessa forma, as buscas de escravos se tornavam incessantes, sendo capturados escravos que 

se encontravam desaparecidos há anos. Note-se que a própria população se colocava em favor 

do proprietário de escravos e usava de grande violência, em auxílio das autoridades policiais. 

Ao serem capturados e recolhidos à cadeia, as escravas eram anunciados nas seções de 

avisos dos jornais para serem reclamados por seus respectivos proprietários que deveriam 

pagar as despesas com os gastos empreendidos em suas capturas e seu sustento durante o 

período em que estiveram detidos aguardando suas retiradas. 

A violência empregada contra as escravas constituía-se em prática cotidiana: escravas 

rebeldes, ou assim considerados, sofriam sérios castigos. Quando esses castigos eram per- 

cebidos por pessoas que se contrapunham a esses atos, eram imediatamente denunciados 

nos jornais: 

Scena da escravidão: 

De pessoa respeitável recebemos a seguinte comunicação: 

Chamo sua attenção, para um facto que diariamente se reproduz n'uma casa da rua dos 

Guararapes e que revolta toda a vizinhança. 

Há alli uma preta velha escrava, que todos os dias, e muitas vezes cada dia é castigada 

pelos senhores de um modo que aperta o coração, e excita indignação dos vizinhos. Os gritos 

e os queixumes da seviciada despertam, pela manhã os vizinhos, e no correr do dia mais de 

Uma vez as mesmas scenas se reproduzem. 

Há paredes-meias, uma família de cor, gente honesta que pode dar testemunho do que 

fica exposto; há ainda o Sr. Cruz, o Sr. Padre Azevedo, um Allemão, dono de uma officina de 

serralheria, que todos poderão informar acerca do que se passa. 

Se a sua intervenção pudesse despertar a vigilancia, e obter a intervenção da policia talvez 

não se repetisse as scenas de barbaridade que diariamente alli se observam. 

Esperamos que o Sr. Neves subdelegado da freguesia do Recife, tome conhecimento deste 

facto. (Jornal do Recife, 07/09/1875) 

Observamos, ainda, que nem sempre as denúncias de atos de violência eram somente 

feitas por pessoas que se sensibilizavam com estes atos, mas também escravos registravam 

suas queixas, junto as autoridades: 

Segundo diz a parte da Policia, que publicamos na secção competente, foi recolhida á 

Detenção uma escrava do Sr. João Cavalcante de Albuquerque Lins, que ferropeada e seviciada 

se apresentou ao Subdelegado da Boa Vista. 'O estado adiantado da gravidez diz a referida 

parte em que se acha a mencionada escrava, poderia resultar-lhe a morte”. Vornal do Recife, 
15/05/1872) 

O chicote apresentava-se como instrumento preferido de repressão; utilizado em homens 

e mulheres, sem distinção, deixava-os cobertos de feridas e cicatrizes: 

Ao Sr. Subdelegado da Boa Vista, foi apresentada ha dous dias uma mulatinha de 22 a 24 

annos de idade horrivelmente seviciada por sua bárbara senhora cujo nome não nos souberam 



Memórias da Escravidão: As mulheres e o comércio humana nos jornais pernambucanos de 1850 a 1888 | 63 

dizer. Desde a nuca até as nádegas, as costas da infeliz criatura que das mãos rachadas de bolos 
corre fetido pus. Magra comao um cadaver, o seu aspecto excita a commiseração de todos. 

Compadecido do seu estado, o Sr. Tenente Coranel Decio a recolheu em sua casa, onde 
à desgraçada tem recebido os cuidados que seu estado reclama. 

Ao mesmo tempo que como particular faz esta obra de caridade e misericórdia, trata 
elle como autoridade fazer valer os direitos que a lei garante aos escravos, quando são por 
tal forma seviciados pelos senhores. 

Conhecendo de perto o seu caracter, temos a convicção de que não abandona a infeliz, 
e os votos de uma sociedade verdadeiramente christã Ihe serão tributados. (ornal do Recife, 
20/09/1875) 

Sabe-se que, até 1824, eram autorizadas mutilações de escravos desobedientes e rebeldes, 
como marcas a ferro e fogo, corte de arelhas e amputações dos dedos dos pés. Em 1839, 
uma provisão proíbe passar-se de 50 chibatadas em cada castigo, o que leva os senhores 
ordenarem que sentenças de 300 ou 400 chibatadas fossem aplicadas em vários dias, a 
fim de que não se matassem os escravos. O chicote, desta forma, não perde a condição 
de instrumento preferido da repressão, sendo somente abolido em 1886 (MATTOSO, 1988: 
156). Outra forma de castigo, também bastante utilizada, era a de deixar escravas em jejum 
durante alguns dias, ou então deixá-lo a pão e água. 

Assim como por algumas pessoas o estado precário de saúde de um escravo é visto com 
compaixão, outras se aproveitam desse estado para humilhá-los e roubá-los. 

Chame pela sua gazetilha á atenção da autoridade competente para cohibir o procedimento 
de uns desalmados que mandam uma preta de avançada idade e quase cega vender legumes 
e fructas pela estrada dos Afflictos”, 

A infeliz é de Angola e chama-se Quiteria. Magra, alguebrada de forças, de fome e de 
cansaço, só por um grande milagre tem escapado de ser esmagada pelas locomotivas da Via 
Férrea do Caxangá, desgraça que mais tarde ou mais cedo, bem poderá acontecer. 

À mesma escrava, cujo taboleiro é assaltado continuamente pelos vadios, o que não 
póde evitar as vezes que sae, quanto tem que voltar para casa mendiga de porta em porta, 

afim de não soffrer o inevitável castigo que a espera, porque é velha, porque não póde ver 

porque não tem forças para repellir os mal intencionados! 

O nome dado a estrada que ella tem percorrido tantas vezes, inspirado commiseração, 

é incontestavelmente muito apropriado. 

“Oxalá que semelhante scena não seja mais aili presenciada”. (Jornal do Recife, 

29/07/1875) 

A respeito dessa nota do jornal, nenhuma providencia foi tomada, nem pela sua própria 

senhora, nem pelas autoridades competentes, visto que dias após, no Jornal do Recife 

Ppublicou-se a seguinte matéria: 

Nenhuma providência deu a senhora da escrava de que fallou à sua gazetilha ulttimamente. 

Quem quizer ver a velha quasi cega, vá a estação da estrada dos Afflictos ás noves horas da 



61 | condição Feminina no Império Colonial Português 

manhã. Alli é o seu ponto certo, Agora vende feixes de lenha pôdre, que não valem quatro 

vinténs, pro dous tostões! Como ninguém lh'os compra, a desgraçada começa a mendigar 

para não ser surrada em casa! 

Não está mão imposto que lança indirectamente a senhora desta escrava sobre os bolsos 

de quem tem sentimento de caridade! 

Não haverá quem olhe para isto, n'uma terra que se diz civilizada! (Vornal do Recife, 

05/08/1875) 

Existiam, ainda, aqueles senhores que abandonavam seus escravos no momento em que 

esses adoeciam, uma vez que doentes não mais representavam força de trabalho produtiva. Esses 

escravos recorriam a hospitais, após serem abandonados, em busca de um tratamento. 

Havia ainda quem deixasse de dar alimentação a escravos doentes, além de não lhes 

dispensar nenhum tipo de tratamento. Quanto a isso, o próprio jornal, ao publicar nota 

enviada, revela certo repúdio a atos como esses: 

Falta de humanidade — Em data de hontem, enviaram-nos a communicação, que damos 

em seguida, a qual recommendamos as autoridades policiaes e judiciárias do nosso paiz. 

£ mais uma chaga repugnante das muitas produzidas pelo concio da escravidão, e que 

por vergonha da nossa sociedade, somos obrigados a exhibir quase diariamente. Ponham 

termo ao mão, pois a lei lhes põe nas mãos o remedio. 

Eis o que nos dizem: 

“Ha nesta cidade e na rua Direita, um senhor que tendo uma escrava, parda, de nome 

Quiteria, não lhe dá alimento, nem trata da molestia de que soffre a mesma. Esta pobrezinha, 

cuja sorte é tão exígua como sua figura, pois que, sendo mulher feita apresenta as proporções 

de uma menina de dez a doze annos, acha-se affectada dos pulmões sentido-se frebricitada 

e seus senhores nenhum remedio lhe dão, e o que é peior ainda, nem mesmo alimentação, 

dando-se o facto della ir vender algum objetozinho de seu uso, que possue, para comprar 

alimento. Consigne este facto e peça as autoridades competentes, que obriguem ao senhor 

e sua deshumana mulher a tratar como devem a infeliz escrava, lhe garantindo, como é de 

dever a todo proprietário de escravos, a alimentação e o curativo ou considerando-se livre 

por abandono como a lei faculta” (Jornal do Recife, 19/01/1875) 

Dessa forma, a lei facultava liberdade ao escravo doente que fosse abandonado por seu 

senhor, mas de que adiantaria essa liberdade? Por reconhecerem que nada lhes adiantaria 

essa liberdade, é que escravos reclamavam esse abandono. 

Escravas: Suicídios e Assassinatos 

Uma prática bastante comum entre as escravas era o suicídio, após terem sofrido castigos 

violentos de seus proprietários, por constrangimento físico ou moral. 

No dia 8 do corrente e no engenho Solidão [...] suicidou-se por meio de estrangulamento, 

uma escrava do Sr. Capitão Ernesto Miliano da Silveira Lessa, proprietario do dito engenho. 



Memórias da Escravidão: As mulheres e o comércio humano nos jornais Pernambucanos de 1850 à 1888 I 65 

Consta que a infeliz fôra levada a assim proceder em consequência de um castigo que soffrera. 
Uornal do Recife, 10/10/1873) 

Em uma caldeira de caldo de canna, que estava a ferver no engenho Petimbu [...] 
atirou-se no dia 4 deste mez, uma pobre escrava de maior idade, com o fim de morrer. foi 
retirada horrivelmente queimada expirando no dia seguinte. 

Esta infeliz que havia suportado os horrores da escravidão até uma idade bastante 
avançada, desesperou da vida por um pequeno castigo injusto de soffrera do feitor. 

O engenho pertence a Sra. D. Paula Francisca Paes Monteiro. (Jorno! do Recife, 
11/01/1879) 

Tanto homens como mulheres recorriam ao suicídio como forma de recusa a vida de cativo 
maltratado. Verificamos nestes anúncios que existia, por parte da população, certo repúdio a 
proprietários de escravos que se utilizavam da violência como forma de coerção. Vimos ainda 
que a idade nada representasse, pois tanto jovens como idosas praticavam o suicídio, após 
serem submetidas a castigos corporais, ou até mesmo repreensões: 

Hontem, ás 11 horas da manhã, pretendeu atirar-se ao rio na rampa da rua do Sol, a 
parda Benedicta, escrava do Sr. José Antonio Pereira, abraçada com sua filha Albertina, de 
S annos de idade. 

Benedicta não realizou o seu intento por ter sido obstada por diversas pessoas, que a 
seguraram, e retirando-a da rampa, a recolheram á 1º estação da guarda cívica [...] declarou 
que estava disposta a suicidar-se com a filha, porque por três vezes tem sido reprehendida 
severamente por seus senhores, aos quaes serve há mais de 6 annos; e tem por vezes procurado 
enforcar a filha e assim procederá pra ficar livre e não deixar a filha que muito presa em 
companhia de estranhos. (Diário de Pernambuco, 02/08/1885) 

Nesse caso fica evidenciado o desejo da escrava de não ver sua filha ter que passar por 
todos os horrores da escravidão. Nesta época, quatorze anos haviam se passado após a tei 
do Ventre Livre, mas a mãe ainda não vê uma solução para o futuro de sua filha, a não ser 
continuar trabalhando e sofrendo como sempre aconteceu consigo, preferindo então dar 
termo à vida de sua filha. 

Vivendo sob ameaças de castigos corporais, que poderiam lhes causar graves ferimentos 
Oou até mesmo a morte, levava escravas a cometerem o suicídio, uma vez que viviam em 

constantes estado de tensão, 

Mas as formas de revoltas, com relação ao estado de escravização que sofriam as negras, 
não se apresentavam somente sob a forma de fugas e suicídios. Escravas também assassinavam 
feitores e senhores para se verem livres do açoite e até mesmo do cativeiro. Esta era a ameaça 
que sofriam os proprietários. 

Com relação aos assassínios de senhores, estes atos tomavam diversas formas: por 
envenenamento, através de facadas e a foiçadas. Tanto homens como mulheres cativas 

praticavam estes atos: 



66 Condição Feminina no Império Colonial Português 

No dia 10 do corrente ás 8 horas da noite [...] lançou-se ao Rio Capibaribe uma escrava 

creoula, de 13 annos de idade. 

A causa deste suicídio foi a propinação de limão na comida de sua senhora, a qual estava 

de cama em virtude de ter tido o seu com sucesso: sendo vista na occasião em que praticava 

o crime, correu e atirou-se ao rio. 

Muitas pessoas que desejavam salval-a não o puderam fazer, por não haver quem soubesse 

nadar. O cadaver appareceu dous dias depois. Vornal do Recife, 21/03/1868) 

Essa escrava adolescente, não vendo seu intento satisfeito, suícida-se após ter sido 

descoberta, a fim de não sofrer os mais violentos castigos. 

Algumas notas referentes a assassinatos de senhores trazem o motivo que levou à escrava 

a cometer o crime, outros não. 

Mandam dizer no termo de Panellas, que no lugar chamado Riachão, uma preta escrava 

de nome Benedicta, penetrara durante a noite no quarto em que dormia seu senhor Manoel 

Ferreira da Rocha e sua mulher Maria Joaquina da Conceição, e ferira a ambos com golpes 

de fouce, do que veio o primeiro a morrer dias depois. 

A criminosa foi presa e recolhida á prisão. 

Não dizem o motivo que levara a desgraçada a praticar semelhante crime, mas é 

bem provavel que tenha sido o desespero de continuados mãos tratos. (Jornol do Recife, 

12/03/1875) 

Os assassinatos nem sempre eram cometidos por uma só escrava, por vezes, grupos de 

escravas revoltadas com seus senhores praticavam o ato conjuntamente. Tais atos revelam 

que essas cativas quardavam consigo uma revolta coletiva, gerando uma inversão da ordem 

“que se costumava” dizer dominante: o senhor temer à represália das escravas. 

Essas mulheres anônimas, de vida difícil, que estavam inseridas na população desclassificada 

e marginalizada do Brasil, tinham na labuta do cotidiano que enfrentar a discriminação própria 

de uma sociedade misógina que nutria um profundo desprezo pelas mulheres de maneira 

geral, e, em particular, pelas mulheres negras. Mulheres com diferentes ofícios e habilidades, 

vivências e trajetórias que lutavam num mundo adverso. 

Bibliografia 

CARVALHO, Marcus J.M.de. Liberdade: Rotinaos e rupturas de escravismo. Recife, 1822 — 1850. Recife: Ed. 

Universitária da UFPE, 2002. 

CHALHOUB, Sidney. Visões da liberdade: Uma história das últimas décadas da escravidão na corte. São Paulo: 

Cia das Letras, 2001. 

CONRAD, Robert. Os Últimos Anos de Escravidão no Brasil, 2º ed. Rio de Janeiro: Ed. Civilização Brasileira, 

1978. 

COSTA, Emília Viotti da. Da Monarquia a Republica: Momentos decisivos. 2º ed, São Paulo: Ciências Humanas, 

1979.



Memórias da Escravidão: As mulheres e o camércia humano nos Jornais pernambucanos de 1850 a 1888 1 67 

DEBRET, Jean Baptiste. Viagem Pitoresco e Histórica o Brasil. São Paulo: Martins Ed.. Ed, da Universidade 
de São Paulo, 1972, 

FLORENTINO, Manolo, A Paz das Senzalas: Famílias escravas e tráfico otlântico. Rio de Janeiro, 1790- 1850, 
Civilização Brasileira, 2001. 

FREYRE, Gilberto, Casa Grande & Senzala, 14º. Ed. 1º vol. Recife: Imprensa Oficial, 1966. 
FREYRE, Gilberto. O Escravo os Anúncios de Jornais Brasileiros do séc. XIX, 22 ed,, São Paula: Cia. Ed. Nacional, 

Instituto Joaquim Nabuco, 1979, 

GIACOMINI Sonia Maria. Mulher e Escrava: Uma introdução histórico ao estudo da mulher negra no Brasil. 
Petrópolis: Vozes, 1988. 

GORENDER, Jacob. O Escravismo Colonial, 3º Ed. São Paulo: Ed Ática, 1980. 
GRAHAN, Maria. Diúrio de Uma Viagem ao Brasil. São Paulo: Nacional, 1956. 
GRILLO, Maria Angela de Faria. O Cotidiono do Escravidão em Pernambuco: 1850-1888. Dissertação de Mestrado 

em História. Recife: UFPE, 1989, 

KOSTER, Henri, Viagens o Nordeste do Brasil. Coleção Pernambucana, Vol. XVII, Recife: Secretaria de Educação 
e Cultura, 1978. 

MATTOSO, Kátia M. de Queiros. Ser Escrovo no Brasil, 2º ed, São Paulo: Brasiliense, 1988. 
MATTOS, Hebe Maria. Escravidão e Cidadania no Brasil Monárquico, Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2000. 
MOTT, Maria Lucia de Barros. Submissão e Resistêncio: A mulher na luta contra a escravidão. São Paulo: 

Contexto, 1988. 

NABUCO, Joaquim. Minha Formação. Rio de Janeiro: José Olympio Editora, 1957. 

PRADO Jr, Caio. História Econômica do Brasil, 362, São Paulo: Ed. Brasileira, 1988. 

REIS, João José; GOMES, Flávio dos Santos Liberdade por Um Fio. História dos Quilombos no Brasil. São Paulo, 

Companhia das Letras, 1996. 

REIS, João José e SILVA, Eduardo. Negociação e Conflito. A Resistêncio Negra no Brasil Escravista. São Paulo, 
Companhia das Letras, 1999, 

TOLLENARE, L. F. “Sob o céu do Recife”. n: SOUTO MAIOR, Mário e SILVA, Leonardo Dantas (Orgs.). O Recife: 
Quatro séculos de sua paisagem. Recife: Massangana, 1992, 

VEIGA, Gláucio. O Desembarque de Sirinháem tn Revista do Instituto Arqueológico, Histórico e Geográfico 
Pernombuco, vol. XLVII, Recife, 1975. 





Escravas Feiticeiras em Portugal! 

na Época Moderna 

Daniela Buono Calainho 

Resumo: Este ensaio tem por objetivo opresentar algumos considerações acerca dos manifestações 
múgico-religiosas da poputação ferinina de origem africana em Portugal entre os séculos 
XVi e XVII. Os africanos e seus descendentes, fossem escravos ou libertos, trouxeram do África 
variados rituais e costumes, que foram por vezes considerados heréticos pela tareja católica, e 
por 1sso condenados pelo tribunal da Inquisição portugueso como próticas de feitiçaria. Neste 
rol de manifestações, encontramos próticas curativas, adoroções de ídolos individualmente ou 
em grupo, uso de amuletos protetores, dentre outros, mesclados em alguns casos a elementos 
do cristianismo e da própria cultura européia, demonstrando um importante mecanismo de 

reconstrução de uma nova identidade social e culturo! fora do África. 

Procuraremos abordar neste trabalho de que modo as escravos tentoram minimizar os mazelos de 
sua condição sócio-econômica por meio do usa de próticas mágicas em seu cotidiano, tentando 
superar a dureza das relações escravistos a que eram submetidas. À documentação utilizada 
compõem-se dos processos inquisitoriais a que estas rés foram submetidas, analisando-a à luz dos 
conceitos desenvolvidos pelo historiador itoliano Carto Ginzburg, sobre circularidade dos níveis erudito 
e popular da cuttura, e ainda sobre indícios etnogróficos inerentes a estas fontes processuais. 

As manifestações tidas por feiticarias vinculadas aos relacionamentos pessoais, amorosos 
ou de inimizades e ódios foram inúmeras, exaustivamente exploradas e estudadas pelos 
historiadores da bruxaria portuguesa, colonial e européia em geral, e serão estes aspectos 
que aqui iremos abordar. Contidas também na documentação produzida pelo Santo Ofício, 
tais manifestações são narradas com riqueza de detalhes nos processos inquisitoriais. Com- 
portamentos relativos aos amores, desejos sexuais, desafetos, ódios e angústias traduziram-se 

num sem número de procedimentos e práticas mágicas no sentido de induzirem vontades, 

perpetrarem adivinhações e provocarem malefícios, tanto por brancos como negros. Diria 

Gilberto Freyre que: 

o amor foi grande motivo em torno do qual gírou à bruxaria em Portugal. Compreende-se 

aliás a voga dos feiticeiros, das bruxas, das benzedeiras, dos especialistas em sortilégios 

afrodisíacos, no Portugal desfalcado de gente que, num extraordinário esforço de virilidade, 

pôde ainda colonizar o Brasil. A bruxaria foi um dos estímulos que concorreram, a seu modo, 

para a superexcitação sexual de que resultou preencherem-se legítima ou ilegitimamente, na 

escassa população portuguesa, os claros enormes abertos pelas querras e pelas pestes! 

1 Gilberto Freyre, Casa-Grande e Senzala. Rio de Janeiro: José Olympio, 1958, pp. 450/51. 



70 Condição Feminina no Império Colonia! Português 

As estatísticas nos revelam que para Portugal, nos séculos XVII e XVIII, as práticas mágico- 

religiosas voltadas para as relações afetivas aparecem genericamente como uma das mais 

comuns, e para os negros e mulatos chegam a um percentual de 38,7% entre os séculos 

XVl e XVIIl. O excedente feminino e as crescentes limitações de uniões informais em prol do 

sacramento do matrimônio, estimulado pelo espírito tridentino, cristalizaram as tensões entre 

as mulheres e homens”. 

O universo das relações pessoais, de “inclinação de vontades”, era fundamentalmente 

feminino também entre os negros, correspondendo a 69,5% dos casos. Induzir os homens 

ao matrimônio, ao intercurso sexual, a prendê-los para sempre aos seus encantos, era 

comum entre as negras, tendo estas ainda inúmeras “clientes” brancas. As feiticeiras de 

Angola — as “gangazambes” — “atraíam ódio e amoar, e nisto entram muitos brancos da 

terra” através de variada gama de procedimentos e ingredientes?. Citemos agora alguns 

exemplos interessantes. 

A forra Catharina da Maya foi degredada para Angola pelos inquisidores de Lisboa em 1658 

pela eficiência de suas receitas no arranjo de casamentos, por vezes associadas a elementos 

cristãos, como orações que evocavam santos. Usava sangue de criança, sal bento do batismo 

de um menino e três velas verdes; pó vermelho, lançado numa igreja; um coração de um 

galo atravessado com alfinetes e um dente de cão metido em cera, dizendo “quando este 

cão ladrar, e quando este galo cantar, então há de unir fulano comigo falar”, e ainda um 

credo a São Mateus por cada alfinete tirado*. 

A parda Maria Ortega, residente em Lisboa, ensinava em 1637 “desconjuros de palavras 

para unir homens e mulheres, gabando-se de ter “grande mão” para estas tarefas. Furava 

ainda o coração de um frango vivo, fervendo-o em vinagre; utilizava orações e fervedouros 

de vinagre e enxofre para adivinhar o paradeiro de pessoas, e apelava ainda para as almas: 

quase meia-noite arrumava um altar com duas velas acesas embaixo de um painel de fogo 

do Purgatório e a figura de Cristo crucificado, com um pão e um vaso de vinho, Depois de 

rezar 18 rosários ao longa de três noites seguidas “pela alma mais necessitada”, esta lhe viria 

falar o que quer que perguntasse ou atender o que pedisse”. 

“Com dois te vejo, com três te prendo, o coração te parto, o sangue te bebo, quando 

não me vires, por mim suspires, e quando me vires a mim te arrimes pelo pau do lenho de 

vera cruz para sempre, amém, Jesus”, rezava Antônia Pereira em 1732 para tentar prender o 

amante que desaparecera”. 

Isabel Furtada, que vivia “de portas a dentro” com um homem, finalmente conseguira 

casar em 1612 graças às artes da preta Domingas Fernandes, natural da Guiné. Usou “ossos 

” 

? F Bethencourt, Op.cit., p. 75. 

? — Arquivo Nacional da Torre do Tombo (ANTT) , Conselho Geral do Santo Ofício, Coleção Manuel da Cunha, Tomo 

XXXI, livro 272. 

4 ANTIT, Inquisição de Lisboa, Processo 11834. 

* —ANTT, Inquisição de Lisboa, Processo 834. 

* —ANTT, Cadernos do Promotor 129, livro 318.



Escravas Feiticeiras em Portugal na Época Moderna | 71 

de finado” — artigo valoroso entre as feiticeiras — e um lenço do pretendido, além de pó de 
pedra d'ara e pó de olhos de cães. Unia homens casados a outras mulheres, tirava amantes 
de maridos e, para desligar homens, se valia de fervedouros de urina dos mesmos num altar 
em sua casa, levando em seguida à uma ribeira”. A filha de outra mulher conseguiu o mesmo 
feito depois desta negra ter posto fervuras de bode numa encruzilhada à noite, jogando a 
seguir uns pós na porta do futuro marido da clienteº. 

O uso de animais peconhentos era comum, sobretudo sapos, que secos e transformados 
em pó, eram ministrados às vítimas. Catarina Maria, de Évora, em 1750, foi denunciada por 
ter espetado um sapo para assar, e o que dele pingou colocou num pão, dizendo “assaste 
sapo, e pingaste pão para cegar os olhos deste cabrão”, para que seu marido não descobrisse 
seus pecados*, 

As secreções humanas, cabelos e unhas aparecem novamente como ingredientes poderosos 
da magia erótica, usados para alimentar e desfazer relacionamentos. Marcelina Maria, presa 
em 1734, aprendeu que se tivesse cópula com um homem e quisesse prendê-lo, molhasse o 
dedo “no vaso natural” e fizesse duas cruzes sobre os olhos; podia também dar-lhe de comer 
um ovo que estivesse metido entre suas pernas durante uma noite, Aproveitou a ocasião 
para denunciar que uma tal Catarina Inácia, branca, amante de um criado de seu primeiro 
senhor, “se trata com uma mulata feiticeira chamada Felícia, e com outras mais, usando 
de feiticarias” para que seu marido não descubra seus outros amantes”º... À preta livre Ana 
Josefa, vingando-se do marido deu-lhe de comer um bolo, incluindo nos ingredientes “cabelos 

de cabeça, sovaco e das partes pudentas”". 

“Cale-se padre, que me hás de pagar”, bradou a escrava Gregória de Abreu em Évora, 
denunciada em 1725. Seu senhor conversava numa roda de amigos, e o Padre Manuel Paes, 
“por galanteria”, disse aos presentes: “cá tem vocês esta bruxa”, referindo-se a ela. Furiosa, 
imprecou contra ele, que se considerou enfeitiçado pelas várias visões noturnas de horrendas 
figuras diabólicas, cabeças disformes — inclusive a dela própria — e pelas vozes e campainhas 
que ouvia”, 

AÀ angolana Antônia foi denunciada em 1733 por atormentar seu amante que havia 
deixado de vê-la. Inchação no ventre, dores de estômago, ânsias no coração, dores de 

cabeça, tudo isso pelos ensinamentos da mestra Maria de Jesus, afamada feiticeira negra de 

ANTT, Inquisição de Evora, Processo 101017 

Idem, Pós de várias origens eram muito usados para enlaçar pessoas. A famosa feiticeira colonial Maria Gonçalves 
Cajada, a “Arde-lhe-o-rsabo”, uma das várias estudadas por Laura de Melio e Souza, fazia pós sob encomenda, 

como o que salu “de um sapo tersado e que lhe custaram muito trabalho para fazê-los, e que fora ao mato 

falar com os diabos e que vinha moída deles”. Cf. Laura de Mello e Souza, O Diabo e a Terro de Santa Cruz., p. 
239 

ANTT, inquisição de Lisboa, Cadernos do Promotor 108, livro 300. 

ANTT, Inquisição de Lisboa, Processa 631. 

ANTT, Cadernos do Promotor 138, livro 306. 

ANTT, Inquisição de Évora, Cadernos do Promotor 54, livro 260. 



72 Condição Feminina no império Colonial Português 

Lisboa. “Atravessada pelo peito e pelo pescoço, sem poder dormir nem descansar”, a esposa 

começou a sentir as mesmas coisas, e implorando “pelas chagas de Cristo”, desfizeram o 

feitiço. Entre meia-noite e uma hora, a “mestra“ queimou tudo que estava atordoando 

o casal: dentro de um saco de |ã, posto embaixo da cama, um boneco atravessado pela 

cabeça com alfinetes, um embrulho contendo ossos de defunto, “uns pauzinhos” e um 

pano vermelho". 

Interessante cotejar tais costumes com certos ritos amiúde praticados por mulheres brancas 

que, em pleno ato sexual, diziam as palavras da consagração da Eucariístia em latim, na 

crença de que o amante lhes quereria sempre bem, costume bastante difundido em Portugal 

e no Brasil a partir do século XVI". Também na religiosidade popular portuguesa, portanto, 

nota-se a presença de magias predominantemente femininas com o propósito de conquistar 

amantes ou amansá-los. Mas igualmente interessante seria registrar os contrastes: entre as 

mulheres brancas o proferimento das palavras eucarísticas em latim, ainda que profanamente, 

misturadas aos gemidos da cópula; entre as mulheres de origem africana, o predomínio de 

ritos sacrificiais, derramamento de sangue, degola de animais. 

É importante chamar atenção sobre o caráter ambíguo da figura da feiticeira. Ao mesmo 

tempo solicitada para satisfazer os desejos de seus clientes — curas, amores etc. —, era 

também bastante temida pelas possibilidades perversas inerentes às suas habilidades, A elas 

imputavam-se desgraças e dissabores: mortes repentinas de adultos ou recém-nascidos; doenças 

desconhecidas que ainda a medicina estava longe de decifrar; destruição de bens materiais 

como colheitas, animais, embarcações, impotência sexual; confecção de vodus — bonecos 

compostos de objetos da vítima”, 

EN 

Mesmo em Portugal os5 escravos urdiram toda sorte de magias para se livrarem da ira 

de seus senhores, embora no Reino o escravismo fosse ancilar ou secundário na economia 

portuguesa. Mas issa não significa que a resistência e a necessidade de proteção contra a 

violência senhorial não fizessem parte do cotidiano dos cativos; nesse sentido, a feitiçaria foi 

Uuma alternativa a mais para aliviar as tensões entre senhores e escravos. Não foi à toa que de 

todos o5 negros, negras, mulatos e mulatas processados e denunciados por feiticaria 48,4% 

fossem escravos e 18,3% forros. 

A resistência ao sistema escravista no mundo colonial se apresentou sob diversas formas, 

desde formas explícitas - coma as fugas individuais e coletivas, revoltas e formação de 

quilombos — até as mais sutis, vinculadas ao quotidiano e vivenciadas no interior do próprio 

? ANTT, Cadernos do Promotor 99, livro 292, 

* R Vainfas, “Moralidades brasílicas: Deleites sexuais e linguagem erótica na sociedade escravista”. /n L. de M. 

€ Souza (Org), Híistória da Vida Privada no Brasil, pp. 249/50. 

* )P Paiva, Op.cit., p. 126.



Escravas Feiticeiras em Portugal na Época Moderna 

sistema — como roubos, suicídios, abortos, assassinatos e atentados à produção senhorial”. As 
práticas tidas por magia inseriram-se, pois, nessa segunda categoria. Laura de Mello e Souza 
considerou-as como necessárias à formação social escravista colonial, uma vez que eram ao 
mesmo tempo alternativa de luta contra o sistema, “muitas vezes à única possível”, assim 
como instrumento legitimador da repressão e violência”. 

Em Portugal, escravos e escravas procuraram se resquardar dos maus tratos que por 
vezes sofriam, valendo-se de toda sorte de feiticos, tal qual aqueles que serviram no Brasil. 
Conserveiro e copeiro do Duque de Cadaval, o escravo Afonso de Melo apresentou-se à Mesa 
inquisitorial de Lisboa para confessar. Há quase um ano seu senhor destratava-o e castigava-o 
duramente. A aflição era muita, e um forro seu amigo indicou-lhe um preto da Alfama, José 
Francisco, que fez um fervedouro de sangue de frango preto, pedaços de algodão e aguardente. 
Depois queimou o coração do frango e um pano com o qual havia limpado a sola de sapato 
do senhor. Tudo isso devia ser posto num prato e dormido ao sereno, mas Afonso assustou-se, 
pois “não queria fazer malefício algum a seu senhor, nem coisa que lhe causasse prejuízo, e 
somente pretendia que o mesmo o tratasse com aquele agrado que antes fazia”. Aprendeu 
ainda que também o “abrandaria” se jogasse sobre a mesa ou à roupa de seu senhor uns 
pós de cor cinza que ganhara, o que tentou uma vez “com grande medo, respeito e pouca 
fé”, mas de nada resultou. Por fim, tentou mascar um pau pela manhã em jejum e depois 
cuspir por onde passasse o senhor — “e no dito cuspo havia ele de por o pé esquerdo” —, 
mas também foi em vão"º. 

Mastigar determinada erva na crença de que ela acalmaria os humores dos senhores, ou 
ainda utilizar as raspas das solas de seus sapatos como material de feitiços eram costumes 
também observados nas denúncias e processos, não só em Portugal, mas também no Brasil. 

Esta última prática, comum à tradição européia, viu-se temperada pelos africanos, fosse na 
colônia, fosse na metrópole. 

Causar moléstias físicas aos senhores também foi prática corrente por meio de feitiços: 
“Florinda de São José, enraivecida, fez um boneco de trapos enfiando ainda uma dúzia de 
alfinetes. Enrolando-o com três cordas de viola, pôs dentro do colchão de sua senhora com 
o fito de adoecê-la, procedimento aprendido com “seus pais na sua terra e outras pretas' em 

Angola, onde havia nascido“ * Por isso, foi presa pela Santo Ofício em 1736. 

João Reis e Eduardo Silva, Conflito e Negociação. A resistência negra no Brasil escravista. São Paulo: Companhia 

das tetras, 1989, 

“No Brasil esta crença no poder redentor e purificador da violência física encontrou poderoso aliado na 

necessidade escravista do castigo exemplar. Escravos podiam ser legitimamente castigados também porque 

eram feiticeiros. Enxergá-los como feiticeiros, por sua vez, foi uma das manifestações da paranóia da camada 

senhorial na colônia”, Souza, L. de M. e. O Diobo e a Terra de Santa Cruz, p. 205. 

ANTT, Inquisição de Lisboa, Cadernos do Promotor 112, livro 304. Agradeço a Luiz Mott a indicação deste 

caso. 

* ANTT, Inquisição de Lisboa, Processo 437. 

7 



74 Condição Feminina no Império Colonial Português 

Também de Angola viera em 1729 Catarina Maria, então com 10 anos. Suspeita de pôr 

feitiços na comida de seu segundo senhor, bem como de suas criadas, foi presa em 1732. 

Aprendeu com seus país palavras que acreditava terem poder de fazer malefícios e curar: 

carinsca, cafunideque, carisca, cazamfriar. Pensou ter quebrado a cabeça de seu senhor e 

ter-lhe proporcionado “tormentos no coração”, insônias, febres, tosses, dores de dentes, 

Oouvidos, olhos, nariz e estômago”. 

Adoecer os senhores e provocar-lhes um mal mais direto eram ações que também 

compunham o leque de manifestações dos escravos e escravas, embora seja importante 

frisar que a feitiçaria praticada por eles em Portugal - e também no Brasil - não visava uma 

oposição frontal e direta ao sistema escravista, encetando rebeliões ou mesmo libertação, 

fosse violentamente, fosse pela via da alforria. Estava em jogo sobretudo uma questão de 

sobrevivência, muito mais do que propriamente uma resistência frontal ao sistema. 

Quando queriam ser vendidos, os escravos também recorriam aos feitiços. Raspas de sola 

do sapato, escarro e lixo da casa do senhor, junto com um pouco de enxofre, foi o que pediu 

José Francisco em Lisboa para ajudar uma escrava em 1730. Esses ingredientes, postos numa 

bolsa enterrada na porta do senhor por três dias, lhe garantiria a venda?. O Santo Ofício 

serviu assim, em certos casos, para alguns escravos tentarem desvencilhar-se de sua terrível 

condição. Foi o caso de Rosa Inácia, que em 1742 se disse autora de feitiços e de opiniões 

blasfemas sobre a hóstia — queimada num fogareiro —, a Imagem de Cristo e o próprio Santo 

Ofício, amaldiçoado por ela. Descobriu-se, no entanto, que tudo não passou de invencionices 

da escrava, pois de acordo com Francisco Ferreira, seu senhor, queria livrar-se a todo custo 

do cativeiro. Ao tentar fugir, afirmou, mereceu devido castigo com “brasas ardentes nos 

pés”, Via na Inquisição, ironicamente, a possibilidade de outras condições de existência. Teve 

melhor sorte pela mão do próprio senhor, que não à acusou e vendeu-a para um capitão 

que morava no Rio de Janeiro?. 

O jesuíta Antonil, em seu Cultura e Opulência do Brasil, publicado em inícios do século 

XVIII, já advertira os senhores de engenho no Brasil para que moderassem os castigos aos 

escravos, pois do contrário poderiam fugir “para algum mocambo no mato”, suicidarem-se 

ou então vingarem-se de seus algozes enfeitiçando-os??. AÀ documentação inquisitorial é 

farta em mostrar que muitos destes escravos e escravas de fato apelaram para seus saberes 

“mágicos” nas relações com seus senhores. 

No caso das negras escravas e forras, sua difícil condição de sobrevivência era de 

algum modo compensada com a prática da feitiçaria. Detentoras de saberes “mágicos”, 

a fama pública fazia-as requisitadas também por brancos, o que geralmente elevava seu 

?º ANTT, Inquisição de Lisboa, Processo 6286, 

?! / ANTT, Inquisição de Lisboa, Processo 11767. 

? ANTT, inquisição de lisboa, Cadernos do Promotor 112, livro 304. Agradeço a Luiz Mott a indicação deste 

caso. 

?? João Antônio Andreoni, Cultura e Opulência do Braosil por suas Drogas e Minos. São Paulo: Companhia Editora 

Nacional, 1967, p. 64. 



Estravas Feiticeiras em Portugal na fpoca Modema | 75 

status junto à sua própria comunidade e possibilitava, através das curas, feitiços amorosos 
e confecção das mandingas, a obtenção de ganhos materiais não só em dinheiro, mas 
ainda em gêneros, Para os senhores era um grande inconveniente ter seus escravos iden- 
tificados como feiticeiros pela Inquisição, uma vez que estes, quando presos, dificilmente 
retornavam aos seus ofícios. Negros feiticeiros também se armaram com suas bruxarias 
para defenderem-se das agruras do cativeiro, em tentativas variadas para aplacar a ira 
senhorial, desvencilharem-se de castigos e livrarem-se de maus tratos, dessa forma resistindo 

cotidianamente à sua condição. 

Alguns estudos importantes perceberam hem a relação entre a feiticaria e tensões sociais. 
O trabalho do antropólogo inglês Evans-Pritchard sobre a bruxaria Zande do sul do Sudão e 
nordeste do Congo, publicado em 1937, mostrou o papel da feitiçaria naquela comunidade 
como um mecanismo de escape de tensões e medos, encarnados na figura do bruxo*. Cerca 
de trinta anos depois, esta análise foi objeto para reflexões acerca da feitiçaria européia. As 
mazelas trazidas por um século XIV difícil, com pestes, fome, crise econômica, desesperança, 
pessimismo, herança abraçada pelo alvorecer da Época Moderna e acrescida ainda de conflitos 
religiosos, fizeram aumentar cada vez mais as pressões sociais. Assim, as desgraças que 
assolavam os indivíduos eram encarnadas na figura da bruxa, responsável direta por muitas 
destas intempéries. Como bem definiu Jean Delumeau: 

(...) na estrutura de uma sociedade que ainda permanecia amplamente no estágio mágico, 
era necessária portanto como bode expiatório, sendo aliás verdade que certos indivíduos 
realmente procuraram desempenhar esse papel nefasto de enfeiticador.2º 

Vale lembrar que autores do porte de Keith Thomas e MacFarlaine viram-se influenciados 
por estas reflexões. No portentoso estudo de Keith Thomas, 4 Religião e o Declínio da Magia, 
de 1971, a perseguição às bruxas aparece vinculada não apenas às elites mas também ao 

crescente descontentamento do campesinato inglês face às mudanças no mundo rural, levando 
a um aumento das tensões sociais e, portanto, do número de denunciados?. 

Peter Burke demonstra com brilhantismo o grau de heterogeneidade da cultura popular 

na Europa dos Tempos Modernos, apontando a existência de “muitas culturas populares”; 

entendida também como “um modo de vida”, a diversidade é notável. As categorias que 

protagonizaram esse estrato cultural são variadas, desde o campesinato até os trabalhadores do 

mundo urbano (sapateiros, ferreiros, mineiros, soldados, marinheiros etc). Nas cidades, Burke 

distingue ainda as minorias étnicas, como judeus e mouros. Assim, o conceito de “subcultura” 

aparece neste contexto para diferenciar estas camadas, embora ressalte a relativa autonomia 

destes subgrupos, não separados por completo das demais manifestações da cultura popular: 

* Edward Evans-Pritchard, Bruxario, Oráculos e Magia entre os Azande. Rio de Janeiro: Zahar, 1978. 

** Jean Delumeau, História do Medo no Ocidente. 1300-1800. São Paulo: Companhia das Letras, 1996, p. 376. 

* Keith Thomas, A Religião e o Declínio da Magia. São Paulo: Companhia das Letras, 1991 



76 | Condição Feminina no Império Colonial Português 

a subcultura é um sistema de significados partilhados, mas as pessoas que participam dela 

também partilham os significados da cultura em geral”. 

No caso dos africanos em Portugal, percebemos claramente essas relações ao consta- 

tarmos que muitos procedimentos de cura e de enfeiticamentos manifestados pelos negros 

e negras mantêm uma fronteira fluida e incerta em relação ao que se praticava por parte de 

portugueses brancos e europeus, sendo assim difícil de se resgatar o que era originalmente 

africano, embora se possa fazê-lo pontualmente. Vistos como um subgrupo cultural, os africanos 

em Portugal apresentaram como manifestações mais tipicamente vinculadas às suas raízes, 

o porte e uso das bolsas de mandingas e, em segundo lugar, os calundus, ainda que esses 

últimos tenham sido pouco registrados entre as “feiticarias” do Reino. 

?” Peter Burke, Cultura Poputar na tdade Moderno. São Paulo: Companhia das tetras, 1998, p. 69. 



Escravatura Feminina, 

Economia Doméstica e Estatuto Social 

nos Prazos do Zambeze no Século XVIII 

Eugênia Rodrigues 

Resumo: Nasequência da expansão portuguesa no Áfrico Oriental, a extensa região do vote do Zambeze 
foi divídida em territórios — os prazos — administrados por uma elite originária de Portugo! e 

da Índia e pelos seus descendentes mestiços. A par dos ofricanos livres, designodos colonos, os 
escrovos constituíam uma parte importante da poputação dos prozos do Zambeze, Totalizando 
entre dezenas e milhores de indivíduos por senhor, eles forneciom a grande parte do trobolho 

necessário à manutenção da sociedade colonial, As mulheres escravas desenvoltviam diversos 

actividades, desde as que estavam ligados à economio dos prazos às que eram exigidas pelo 

funcionamento do mundo doméstico. 

Neste ensaio, pretende-se analisar o papel das mulheres escravas no contexto doméstico. Nas 

casas senharíais localizadas nos prozos ou nas estabelecidas nas vilas, a escravatura feminina 

providenciou parte do mão-de-obro usada na economia doméstica, ossegurando torefas distintas, 

frequentemente em razão de uma especiatização adquirido desde a infância. Não obstante, as 

escravas não desempenhavam apenas funções faborais ou mesmo sexuais. Elas preenchiom 

igualmente funções simbólicos, associadas ao estatuto social dos seus senhores. 

1. Escravatura e sociedade nos Rios de Sena 

Conquanto impulsionada pela expansão comercial, a presença portuguesa no vale do 

Zambeze, na actual República de Moçambique, desembocou no domínio territorial sobre uma 

extensa região, a partir do final de Quinhentos. Por esta altura, as populações africanas do vale 

do Zambeze, organizadas em pequenas unidades políticas, reconheciam a tutela distante dos 

Estados karangas no sul do Zambeze — Monomotapa, Quiteve, Manica e Barue — e maraves 

a norte do rio — Lundu, Kalonga e Undi. As terras adquiridas aos chefes africanos de ambas 

as margens do rio, por conquista ou em resultado de alianças políticas, foram cedidas pela 

Coroa de Portugal a súbditos portugueses. Do ponto de vista do direito português, essas 

concessões, designadas prazos, regiam-se pelas normas da enfiteuse. À Coroa portuguesa 

mantinha o domínio directo da terra, cedendo o seu domínio útil, em troca do pagamento 

de um foro em ouro. Estas concessões eram geralmente por três vidas, reconhecido também 

o direito de renovação, podendo a sucessão recair em parentes ou em estranhos. Como, na 

prática, a Coroa deixou aos foreiros a administração desses territórios e a jurisdição sobre as 

suas populações, os prazos acabaram por funcionar como chefias políticas, 

Não era tanto a agricultura dessas terras a interessar os moradores, cujas principais 

actividades económicas estavam ligadas ao comércio. Desde o início da colonização, o 



78 Condição Feminina no Império Colonial Português 

negócio do ouro, nas feiras do planalto a sul do Zambeze, e do marfim, um pouco por todo 

o território, constituíra a base dos proventos desses indivíduos. Às actividades mercantis, 

juntara-se, depois de os portugueses terem perdido o acesso a grande parte das feiras no 

final do século XVII, a exploração de minas de ouro a norte do Zambeze. À partir do segundo 

quartel de Setecentos, o tráfico de escravos para as ilhas francesas do Índico e, depois, para 

o Brasil adquiriu progressivamente importância. Embora tudo indique que a maior parte dos 

rendimentos dos moradores provinha da actividade comercial, os prazos eram importantes 

para recrutar dependentes e alojar os escravos usados no comércio, na mineração e na querra, 

Ademais, os senhores recebiam diversas rendas e prestações judiciais das populações africanas 

residentes nas terras. Os prazos eram, assim, fonte de riqueza, poder e prestígio, garantindo 

a base material de um pequeno grupo de famílias da região do Zambeze, conhecida em 

Setecentos por Rios de Sena. 

A elite colonial era composta por indivíduos ariundos de Portugal e do Estado da Índia 

e pelos seus descendentes mestiços, os “naturais”, fruto da união com mulheres africanas. 

Com efeito, embora também chegassem à região mulheres estrangeiras, umas tantas de 

Goa e algumas raras de Portugal, a maior parte dos que af afluíam eram homens. Devido 

à elevada mortalidade que atingia os europeus e a práticas administrativas adoptadas em 

determinados períodos, as mulheres adquiriram, ao longo da centúria, a maioria dos títulos 

dos prazos. Essas mulheres ganharam, aliás, uma reconhecida notoriedade, traduzida no 

tratamento de donas, controlando as populações dos prazos mais eficazmente do que os seus 

maridos, Estes membros da elite dos Rios de Sena eram conhecidos por casados ou moradores,. 

Integrando este pequeno grupo de pessoas, estavam ainda os missionários, dominicanos 

e jesuítas, cujas ordens eram detentoras de prazos e que participavam pessoalmente no 

comércio e mineração. 

Os principais núcleos urbanos da região, os quais adquiriram em 1763-64 o estatuto de 

vilas dotadas de senados municipais, distribuíam-se ao longo do Zambeze. Quelimane, no 

delta do rio, era o porto de acesso ao sertão. Sena, localizada 60 léguas para o interior, fora 

a principal povoação desde o início da colonização, mas perdeu, em 1767, o seu estatuto de 

assento do governo dos Rios, o qual passou para Tete, outras 60 léguas rio acima. A principal 

autoridade portuguesa na região era o tenente-general! e governador dos Rios de Sena, 

que dependia do governador da capitania, com assento na capital, a llha de Mocambique. 

No entanto, conservava uma larga autonomia, como a generalidade dos governadores do 

império português, a qual era reforçada pela distância e pela demora das comunicações 
com a iilha. 

A população africana destes territórios dividia-se, do ponto de vista jurídico, em livres 

e escravos. Os africanos livres, designados colonos, viviam em aldeias sob a autoridade de 

chefes de linhagem, os afumu, e territoriais, os amambo. Pagavam várias taxas aos senhores 

dos prazos e eram obrigados a determinados serviços (Lobato 1957; Lobato 1962; Isaacman 

1972; Newitt 1973; Newitt 1995; Capela 1995; Rodrigues 2002).



Escravatura Ferninina, Economia Doméstica e Estatuto Social nos Prazas do Zambeze no Século Xvili 

Os escravos constituíam uma parte importante da população dos prazos do Zambeze. 
Totalizando entre dezenas e milhares de indivíduos por senhor, eles forneciam a grande parte 
do trabalho necessário à manutenção da sociedade colonial, Para além dos conseguidos pela 
reprodução biológica, a elite dos Rios de Sena obtinha escravos de vários modos, basicamente 
os mesmos que os forneciam nas sociedades africanas. Eles podiam ser prisioneiros de guerra, 
um meio que facultara a posse de inúmeras pessoas nas centúrias anteriores, mas que perdeu 
relevância em Setecentos. Parte era adquirida por compra aos chefes vizinhos, nomeadamente 
no norte do Zambeze, onde eram também cativos de querra e, eventualmente, raparigas 
usadas pelos tios que chefiavam as linhagens matrilineares como meio de pagamento de 
mercadorias. Pessoas livres eram também escravizadas em consequência de decisões judiciais 
e algumas delas iam parar à mão dos moradores enquanto senhores das terras. No entanto, 
a maior parte dos escravos tinha origer no “corpo vendido”, uma instituição que previa que 
Uuma pessoa se tornasse escrava de outra, geralmente quando não podia assegurar a sua 
própria sobrevivência, em épocas de escassez de subsistências, ou pagar dívidas contraídas 
(Rodrigues 2002: 627-633). 

De modo distinto de outras sociedades (Robertson e Klein 1983: 12-13), nos Rios de Sena 
muitos dos escravos eram identificados como propriedade de mulheres e não de senhores 
em geral ou de homens. Tal relacionava-se com o lugar das mulheres na sociedade colonial 
dos Rios de Sena como detentoras de terras e de pessoas. Ademais, como os maridos eram 

frequentemente oriundos do reino e de outros territórios do império português, as senhoras 
dos prazos, maioritariamente nascidas na região e dominando os seus códigos sociais, 

detinham um notável controlo sobre os escravos. Ou seja, nesta sociedade, as mulheres não 

eram apenas utilizadoras como também proprietárias de escravos (Capela 1995: 67-101; 
Rodrigues 2000). Note-se, ainda, que a posse de escravos não era um exclusivo desta elite, 
embora no decurso do século XVIII os senhores dos prazos fossem os maiores proprietários. 
Como noutros lugares de África (Robertson e Klein 1983: 15), pessoas livres de menor estatuto 

social e igualmente os próprios cativos eram donos de escravos (Capela 1995: 202-203; 

Rodrigues 2002: 637-639). 

A mão-de-obra escrava fornecia a maior parte do trabalho requerido pelo funcionamento 

da sociedade colonial, embora os africanos livres pudessem ser coagidos a trabalhar para 

os senhores dos prazos. Fundamentalmente, os homens eram utilizados como carregadores, 

comerciantes, querreiros, caçadores, artesãos e em algumas tarefas relacionadas com a 

agricultura, como o corte de árvores, enquanto as mulheres eram aplicadas no cultivo dos 

campos e na mineração do ouro. Entretanto, todos eles eram utilizados no serviço doméstico, 

diferentemente do padrão de divisão sexual do trabalho nas sociedades africanas, onde esse 

serviço cabia às mulheres (v.g. Manning 1995: 115-116; Isaacman e Isaacman 2004; 14715). 

Na verdade, grande parte do trabalho produtivo cabia às mulheres. Elas entregavam-se ao 

cultivo dos campos, nas aldeias de escravos existentes nos prazos e nas hortas localizadas junto 

às residências dos senhores. No distrito de Tete, nas minas que os portugueses exploravam 

a norte do Zambeze, a mineração do ouro ocupava ainda um elevado número de mulheres. 

79 



8O | condição Feminina no Império Colonial Português 

Ocasionalmente, elas podiam ser usadas como carregadoras, como aconteceu, em 1798, 

na expedição conduzida pelo tenente-general Francisco de Lacerda e Almeida ao interior 

de África (Isaacman 1972: 47-56; Newitt 1973: 187-203; Capela 1995: 189-209; Rodrigues 

2002: 620-646). 

As funções em que eram utilizados parece explicarem o desequilíbrio da razão entre 

homens e mulheres no conjunto dos escravos de um senhor, conquanto ocorressem variações 

regionais. Nos distritos de Sena e Quelimane, as mulheres escravas constituíam cerca de um 

terço, ou ainda menos, dos adultos: 36,5% em Gorongosa, 17,4% em Cheringoma e 26,6% 

em Chupanga, três vastíssimos prazos na margem direita do Zambeze. No distrito de Tete, 

onde asseguravam também a mineração, elas chegavam a quase metade da população, 

como acontecia nas duas residências dos jesuítas: 40,8% em Marangue e 46,7% em Tete'. As 

mulheres estavam, portanto, em minoria na sociedade colonial dos Rios de Sena, diferentemente 

dos padrões que caracterizavam uso dos escravos na maior parte das sociedades africanas 

(Robertson e Klein 1983: 4-5). Tal parece relacionar-se com a preponderância do comércio e 

das actividades bélicas na sociedade colonial, em conexão com a divisão sexual do trabalho 

vigente nas sociedades africanas da região, onde aquelas actividades eram masculinas. 

2. Escravatura Feminina e Mundo Doméstico 

A actividade dos moradores dos Rios, que podia incluir deslocações às feiras, desdobrava-se 

entre os prazos e as povoações de Quelimane, Sena e Tete, onde se manejava o comércio, se 

fazia política e se participava nos rituais religiosos. Nos prazos, os senhores tinham uma área 

residencial, o “luane”, composta pelos aposentos familiares, pelos armazéns e pelas casas dos 

escravos ligados directamente ao trabalho nesse espaço, Em volta deste conjunto de edifícios, 

estendiam-se pomares, hortas e searas, cultivados pelas escravas?. Tudo indica que, no final 

da centúria, os “luanes“ eram habitações cada vez mais secundárias e, portanto, o maior 

número de escravos domésticos concentrar-se-la nos centros urbanos, podendo deslocar-se 

entre estes e os prazos. 

Diferindo entre si, as povoações do Zambeze eram retratadas como conjuntos de casas 

distantes umas das outras e rodeadas de amplos cercados, “um misto de quintas, e cazaes”, 

* ““Mappas do Rendim.to da Terra Gorungoza, e Seus Costumes Seguintes Maruo” in Dias 1956: 342-357; Relação 

da casa de Manuel Ribeiro dos Santos, 9/1/1788, Arquivo Histórico Ultramarino (AHU), Moç., cx. 56, doc. 3; 

Auto da inventário, sequestro e leilão dos bens dos jesuítas da casa de Marangue, 22/4/1760, AHU, MOç., cx. 

17, doc. 72; Auto do inventário, sequestro e leilão dos bens dos jesuítas da casa de Tete, 22/4/1760, AHU, Moç., 

ex. 17, doc. 73. 

? Ver por exemplo, Relação da casa de Felizardo Joaquim Pais de Menezes e Bragança, 7/1/1788; Relação da 

casa de João Fernandes do Rosário, 8/1/1788, Arquivo Histórico Ultramarino (AHU), Moçambique (Moç.), cx. 

56, doc. 1; Relação da casa de Manuel Ribeiro dos Santos, 9/1/1788, AHU, Moç., cx. 56, doc. 3; Relação da casa 

de Manuel Estácio da Ponte Pedreira, 9/1/1788, AHU, Moç., cx. 56, doc. 76; Relação da casa de João Filipe de 

Carvalho, 18/11/1801, AHU, Moç., cx. 90, doc. 42. 



Escravatura Feminina, Economia Doméstica e Estatuto Social nos Prazos do Zambeze no Século XvIII ] 81 

na visão de um cronista aplicada a Quelimane (Montaury c. 1788 in Andrade 1955: 355), 
Francisco de Melo e Castro, que governou os Rios de Sena entre 1740 e 1745, descreveu essas 
habitações, construídas em adobe ou taipa, podendo ser de pedra principalmente em Tete, 
onde esta matéria prima era mais abundante, e cobertas de colmo ou telha. Eram, em geral, 
edifícios assobradados e com varandas; o primeiro piso servia de armazém das fazendas do 
comércio, enquanto o segundo albergava à habitação. Em redor, localizavam-se os celeiros e 
mais afastadas, por causa do fogo, ficavam as cozinhas, as oficinas, as habitações dos escravos 
e pequenas hortas. O conjunto era envolvido por um recinto de taipa (Castro 1861: 22-24). É 
provável que nem todos os escravos residissem aqui, espalhando-se alguns pelos arredores 
das povoações (Montaury c. 1788 /n Andrade 1955: 355), Naquele complexo residencial, os 
espaços eram, portanto, bem diferenciados, com áreas destinadas aos senhores, aos escravos 
e às actividades laborais. 

O conjunto de cativos empregados no labor doméstico incluía tanto homens como 
mulheres, distintamente do padrão vigente nas sociedades africanas da região, onde cuidar da 
casa e educar filhos eram tarefas femininas. Mas, as condições de trabalho e os mecanismos 
de controlo desta mão-de-obra estão pouco documentados. Importa salientar que, tal como 
entre a restante escravatura, existia uma organização e uma hierarquia entre os escravos 
domésticos. No caso das mulheres, elas compunham grupos de trabalho, comandados 
por uma nyacoda e subdivididos em núcleos de cerca de cinco, a cargo de uma murcata. 
Presumivelmente, a experiência associada à idade e o reconhecimento da autoridade pelas 
demais cativas estariam subjacentes à construção destas chefias, como sucedia com os outros 
escravos (Rodrigues 2002: 579-580). 

A fraca visibilidade dos conflitos no espaço doméstico, evidenciados em relação a outros 
grupos de escravos, sugere que as condições de trabalho não seriam muito penosas, quer 
do ponto de vista do ritmo laboral, quer no tocante à disciplina. Claro que as circunstâncias 
não seriam uniformes em todas as casas e dependeriam também do próprio senhor. À 
ocorrência de disputas era mais provável quando os senhores eram recém-chegados à 
região, designadamente no caso dos religiosos, que não dispunham, ao contrário de outros 
membros da elite dos Rios, da mediação das mulheres no relacionamento com os escravos. 
Por exemplo, o padre austríaco Mauriz Thoman contou que quando chegou aos prazos da 
Companhia de Jesus em Tete e Marangue, em 1758, não encontrou os cativos de Serviço. 
Segundo ele, ambas as residência eram lugares de tal modo devastados que foi obrigado a 
pedir pão a um morador português. O padre acusou o seu antecessor de, com uma severidade 
excessiva, ter afugentado os escravos, que só regressaram quando foram convencidos da sua 
própria brandura (Thoman 1788: 93-94)?, Evidentemente, o relacionamento entre escravos e 
senhores passava por processos de negociação, apoiados nos códigos vigentes e em acordos 
anteriores (Rodrigues 2001). 

: Uso os excertos traduzidos provisoriamente por Gerard Liesegang (1996), a quem manifesto o meu profundo 
agradecimento. 



82 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Pouco sabemos sobre o número e as funções dos escravos adstritos ao serviço doméstico. 

Afora alusões dispersas por alguns textos, existem algumas relações de escravos datadas da 

segunda metade de Setecentos. Os inventários das residências dos religiosos aparentam ter 

um grau de fiabilidade superior ao das listas fornecidas por senhores de Sena, em 1788, em 

resposta a um inquérito administrativo. Alguns senhores apontaram uma estimativa do total 

dos seus cativos, omitindo quantos possuíam realmente, e também não discriminaram àas 

suas funções. Além disso, muitos dos escravos arrolados como adstritos ao serviço da casa 

não estavam exclusivamente dedicados a funções domésticas. Era, por exemplo, o caso dos 

ourives, que dedicavam a maior parte do seu tempo a tarefas relacionadas com o negócio 

do ouro. Ou os 300 escravos listados por um senhor, nos quais decerto se integrariam os 

cativos empregados no comércio. Ainda assim, umas poucas relações detalhavam os ofícios 

dos escravos, como cozinheira ou alfaiate, num conjunto de trabalhadores citados como 

“negras”, “negrinhas”, “cafres”, um aportuguesamento de káfir (infiel), o nome árabe para 

as populações da costa oriental africana, ou “bichos”, a designação aplicada aos escravos 

masculinos antes da idade adulta. Os termos “negrinha” ou “bicho” não eram empregues 

uniformemente, sendo claro que alguns senhores incluíam nessa categoria crianças com mais 

de um ano, enquanto outros a reservavam para as que tinham uma idade superior. Estas 

classificações, apoiadas apenas no sexo e numa idade descritiva, não subsidiam o apuramento 

do total de escravos agregados a determinada tarefa doméstica (ver quadro). 

Pese embora a ambiguíidade das classificações usadas e a imprecisão dos quantitativos 

indicados, essas listas evidenciam um elevado número de cativos ocupados com o trabalho 

doméstico. Tal facto estava associado ao estatuto social dos moradores, como salientou o 

tenente-general dos Rios de Sena, José Caetano da Mota. Em 1767, este governante tentou 

restringir o que considerou o excessivo luxo dos moradores, limitando a cerca de 30 os 

cativos ao serviço de cada umº. Porém, à elite dos Rios resistiria a mudar os seus símbolos 

de prestígio e o total de escravos domésticos permanerceria alto. 

As listas referidas em anexo fornecem um quadro das tarefas desenvolvidas pelos escravos 

Nas casas senhoriais dos Rios de Sena, comprovando a existência de funções espercializadas. 

Dado que os padrões culturais e sociais da elite dos Rios eram distintos dos prevalecentes nas 

sociedades africanas de onde eram originários os escravos, conquanto pudessem admitir a sua 

influência, um vasto conjunto de serviços exigia um treino específico conducente à formação da 

mão-de-obra. Essa aprendizagem fazia parte de um processo de socialização que implicava um 

estágio como “discípulo” junto de um “mestre”. Deste modo, o escravo adquiria determinada 

formação de modo a poder satisfazer o estilo de vida dos senhores. Estes escravos especializados 

eram presumivelmente mais considerados pelos seus senhores, que os tratariam melhor do 

que aos restantes cativos domésticos. Como explicava o padre M. Thoman: “Se alguém tem 

º “Representação aos moradores” do tenente-general José Caetano da Mota, 11/4/1767, AHU, Moç,, cx. 27, doc. 

66. 



Escravalura Ferinina, Economia Doméstica e Eslatuto Social nos Prazos do zambeze no Século XVII | s 

aptidões e aprende um ofício neste caso é mais apreciado pelo seu amo, melhor mantido e, 
finalmente, talvez instruído no cristianismo” (Thoman 1788: 135-136). 

Alimentar, Vestir, Limpar 

De entre os empregos especializados, destacavam-se os vinculados à preparação de 
comida, o que indicia a relevância da alimentação no contexto sócio-cultural dos Rios de 
Sena. Como foi já salientado em diversos estudos, a alimentação, além de satisfazer uma 
necessidade básica, constítui um sistema simbólico integrante da identidade histórico-cultural 
de um indivíduo ou de um grupo. Faltam descrições sobre a dieta dos senhores no vale do 
Zambeze, embora ocorram menções à admiráveis refeições e ao luxo com que se tratavam. 
A “despesa que fazem no seu tratamento é grande, a sua mesa é explêndida” (Almeida 
1944: 152) relatava um governador no final do século XVIIl, enquanto outro se referia aos 
banquetes nas casas dos moradores dos Rios”. O padre M. Thoman aludiu apenas a uma 
cozinha “à maneira europeia” (Thoman 1788: 105). Mas, atendendo à origem dos senhores 
dos Rios, a sua culinária basear-se-la seguramente nas tradições portuguesa e goesa, esta já 
com influências lusas (Lopes 1995: 318-322; Gracias 2005), não sendo de excluir a adopção de 
pratos locais. Hábitos alimentares entroncados em ambas as gastronomias estavam presentes 
na llha de Moçambique, com idêntica cotonização. Henri Salt, um viajante que visitou a ilha 
em 1809, descreveu um lauto almoço na casa do governador, sobre o qual informou ser 
“mui abundante e bem servido, e em que as iguarias estavam preparadas, parte segundo 
o uso indiano e parte à maneira europeia” (Salt 1944: 15), O médico genovês Luís Vicente 
de Simori, físico-mor da capitania, reportou também que o prato indiano de “arroz de caril 
apimentado e cheio de drogas” estava muito divulgado na ilha, informação corroborada 
pelo prelado Fr, Bartolomeu dos Mártiresó. Certamente, a elite da região do Zambeze tendia 
igualmente a replicar a culinária dos seus países de origem como forma de identidade cultural 
e sinal de posição social. No entanto, tudo indica que incorporava matérias-primas e técnicas 
locais, não só porque a maioria das mulheres era natural do país, como também porque 
os produtos de Portugal e de Goa eram pouco acessíveis. Tendo como principais cereais o 
arroz e o trigo, a alimentação dos senhores era distinta da dos africanos, que consumiam 
principalmente milho fino, sorgo e legumes (Thaman 1788: 106; Rodrigues 2006: 638. 
Isaacman e Isaacman 2004: 45). Não é, portanto, surpreendente que os escravos treinados 

na confecção da comida fossem muito cotados. No caso dos cozinheiros, o jesuíta M. Thoman 

s Comentários do governador-geral D. Diogo de Sousa Coutinho à margem da “Denuncia que faz Manuel do 

Nascimento Nunes”, post. 28/11/1795, AHU, Moc., cx. 72, doc. 58 

Luís Vicente de Simoni, “Tratado Medico sobre Clima e Enfermidades de Mocambique”", 1821, Biblioteca Nacional 
do Rio de Janeiro, Secção de Manuscritos, cód. 1-26-18-22; fl. 117; Fr. Bartolomeu dos Mártires, “Memoria 
Chorografica da Provincia ou Capitania de Mossambique na Costa d'Africa Oriental conforme o estado em que 
se encontrava no anno de 1822”, 1823, Arquivo Histórico de Moçambique, SE a 1l P 9, nº 216 a, 1138 (Cópia 
do original do Arquivo da Casa Cadaval, cód. 826). 



84 | condição Feminina no Império Colonial Português 

informou em relação aos africanos dos Rios de Sena: “Também aprendem bastante bem a 

cozinhar à maneira europeia, e os portugueses deixam geralmente fazer a sua cozinha por 

africanos, geralmente homens, raramente por mulheres pretas, o que têm à sua boa razão 

de ser“ (Thoman 1788: 105). 

O padre não justificou a presumível preferência da elite local por homens para cozinhar, 

confirmada no tocante aos jesuítas pelos inventários elaborados em 1759, quando do sequestro 

dos bens da Companhia. Eventualmente, existiria em parte dessa elite a crença de que as 

mulheres poderiam enfeiticar a comida, o que seria mais fácil em pratos condimentados do 

que por outras vias alimentares. Acusações de feitiçaria, associadas a relacionamentos afectivos, 

recaíam frequentemente sobre as mulheres, que usariam todos os ardis para prender as vítimas 

aos seus encantos. Não obstante, as listas de escravos de outros senhores não testemunham 

o exclusivismo masculino na cozinha. Os próprios dominicanos tinham escravas cozinheiras 

e outros moradores dos Rios empregavam número idêntico de mulheres e homens. 

Todavia, a factura de doces, pão e conservas parece ter estado delegada nas mãos de 

mulheres, conforme a tradição portuguesa. Foi já notado o relevante lugar da doçaria na 

gastronomia portuguesa e a sua transposição para os espaços do império (Consiglieri e Abel 

1999; Algranti 2005). Em Goa, existiam igualmente fortes tradições doceiras, tanto na culinária 

hindu, como na cozinha cristã (Lopes 1996: 319-320; Gracias 2005). Mesmo integrando como 

matéria-prima os produtos da terra, as técnicas gastronómicas eram seguramente transportadas 

de Portugal e de Goa, dada a fraca evidência de uma doçaria africana. Os doces tinham um 

lugar de destaque em acontecimentos festivos, mas eram também um alimento diário. No 

início de Oitocentos, o seu elevado consumo na Ilha de Moçambique foi notado por vários 

observadores. O médico Luís Vicente de Simoni louvou os delicados doces de amêndoa, mas 

não deixou de censurar o constante gasto de bolos folhados, bolachas e biscoitos (Rodrigues 

2006: 642, 657). O prelado Fr. Bartolomeu dos Mártires reportou igualmente a importância 

alimentar e social dos biscoitos, que acompanhavam o chá a todos o5 momentos do dia”. 

O grande número de doceiras em algumas casas dos Rios sugere a confecção de guloseimas 

sofisticadas, revelando também como a docaria adquirira uma função social, diferenciadora 

do estatuto dos senhores. 

O papel das padeiras nas casas dos moradares dos Rios de Sena era certamente indis- 

pensável. O pão de trigo era um dos alimentos distintivos da posição social e da identidade 

alimentar da elite por oposição ao consumo africano de “mucates”, um pão coriáceo feito de 

milho fino, cozido ou assado, quer no fogo quer no forno. No vale do Zambeze, a panificação 

do trigo regulava-se por métodos e paladares locais. Designadamente, em lugar de fermento, 

era usado pombe no interior e sura no litoral, onde as palmeiras eram abundantes?. Algumas 

? Fr Bartolomeu dos Mártires, “"Memoria Chorografica ... fl. 27. 

* Opombe é uma bebida fermentada feita a partir de cereais, geralmente milho miúdo. À sura é uma bebida 

confeccionada a partir do suco do coqueiro. Pode beber-se fresca ou fermentada em aguardente. Sobre a sua 

utilização no fabrico de pão nos Rios, ver Livingstone 1868, p. 684. Para uma descrição das técnicas de confecção 

de pão em Moçambique, ver Rodrigues 2006, pp. 641-643. 



Escravatura Feminina, Economia Goméstica e Estatuto Social nas Prazos do Zambeze no Século XvIII I 85 

casas incluíam ainda o ofício de conserveira. As técnicas de preservar os alimentos estão 

pouco documentadas, mas existem referências, por exemplo, às caldas de frutos (Rodrigues 
2006: 658). Saliente-se, então, o lugar preponderante das mulheres no conjunto de escravos 
especializados na preparação dos vários tipos de alimentos dos senhores, tarefa que decerto 
envolveria outros serviçais. 

Entre os ofícios diferenciados estavam também os ligados à confecção e ao tratamento 
do vestuário. Nos Rios de Sena, a indumentária era ainda uma marca de identidade cultural 
&, principalmente, de distinção social. Os homens da elite local usavam vestuário europeu, 

como calção, camisa e véstia, e indiano, geralmente a cabaia, uma túnica comprida. As 
cabaias, de resto, parecem ter estado bastante vulgarizadas, como notou um governador: 
“o costume destas gentes, tanto nacturaes de Goa, como os poucos filhos da terra, e desse 
reyno, hê porem se logo de chinellas, cabayas, e barrette”º, Várias denúncias sobre o escân- 
dalo provocado pela moda de tal indumentária, envergada pelos próprios oficiais régios, 
sugerem uma utilização quotidiana. Em 1767, o governador dos Rios, farto da “indecência 
com que alguns moradores se tratão nos actos publicos”, passeando “de dia em cabaya pelas 
ruas”, publicou, sem sucesso, um bando proibindo o seu uso público"º. Quanto ao vestuário 
feminino, faltam notícias sobre o seu estilo nos Rios de Sena durante este período. Mas, na 

Ilha de Moçambique, o traje europeu terá sido reservado para as saídas à rua, ataviando-se 
as mulheres no dia-a-dia sobretudo com panos, os antecessores das actuais capulanas. Por 

exemplo, o médico Luís Vicente de Simoni censurava esses trajes envergados pelas mulheres, 

que dispensavam o espartilho, perguntando-lhes: “podeis vos esquecer a este ponto de vos 

mesmas para vos igualar em tudo as selvages que vos rodeão como escravas?”““", Certamente, 

neste aspecto, seria sobretudo o tipo de tecido, e não a sua confecção, a distinguir o estatuto 

social das mulheres, já que as escravas também vestiam panos. Além da indumentária pessoal, 

também era usada uma grande variedade de roupa de mesa e de cama, desconhecida nas 

sociedades africanas”?. 

Aos Rios de Sena, chegava ocasionalmente roupa já facturada, quase sempre em segunda 

mão e remetida de Goa. Na ausência de um mercado onde adquirir o vestuário, a sua 

confecção fazia-se nas casas dos senhores. E dado que a farpela da elite dos Rios divergia 

da usada pelos africanos, composta de fibras de árvore, peles de animais e, para um grupo 

restrito, panos de algodão (v.g. Isaacman e Isaacman 2004: 64-66), o seu fabrico exigia 

competências específicas. TAambém nesta actividade, se encontravam tanto mulheres como 

Carta do governador-geral Baltazar P. Lago para o secretário de Estado, 17/8/1766, AHU, Moç., cx. 26, 

doc, 67. 

Bando do tenente-generat? dos Rios José Caetano da Mota, 14/2/1767, AHU, Moç., cx. 27, doc. 66. Ver também 

Carta do vereador da câmara de Sena para o tenente-general dos Rios João de Sousa Brito, 15/1/1797, AHU, 

Mor., ex. 77, doc. 18. 

” LuísVicente de Simoni, “Tratado Medico ...”, fl. 101-107Tv. 

Ver, por exemplo, o inventário dos bens de um negociante da feira de Manica. Treslado do inventário dos bens 

de António da Silva Xavier, 16 de Março de 1781, AHU, Moç,, cx. 35, doc. 67. 



86 | condição Feminina no império Colonial Português 

homens, excepto no caso dos religiosos, que admitiam apenas alfaiates. Já a lavagem da 

roupa cabia indistintamente a mulheres (“mainatas”) e homens (“mainatos”). A limpeza 

de tecidos delicados, empregados no vestuário e na casa dos senhores, imporia decerto um 

adestramento especial. 

Um conjunto de outros ofícios especializados era exclusivamente masculino. Era o caso dos 

barbeiros, cirurgiões e trompetistas, detidos por alguns senhores, ou de uma grande variedade 

de artesãos ligados à construção e reparação dos edifícios e de diversos instrumentos, como 

pedreiros, telheiros, carpinteiros, ferreiros, calafates, etc. Saliente-se que estes artesãos agregados 

à casa podiam não estar unicamente votados à sustentação do mundo doméstico, exercendo 

tarefas relacionadas com as actividades económicas promovidas pelos seus senhores. 

Mas, a maioria dos escravos de ambos os sexos tinha funções menos particularizadas 

dentro do mundo doméstico. Aparentemente, as tarefas que lhes eram exigidas seguiam 

a divisão sexual do trabalho prevalecente nas sociedades africanas. Todavia, conquanto a 

documentação coeva notície que as mulheres se ocupavam do trabalho doméstico, não 

foram reportados pormenores relativos à execução concreta dos diversos serviços. Assim, é 

possível que ocorressem desvios no tocante à partilha costumeira das tarefas por sexo. Todas as 

residências possuíam um grupo de escravos chamados “cafres da porta” e outro de “bichos da 

porta” ou, mais vulgarmente, “bichos do corredor”, que parece terem servido principalmente 

como carregadores de machilas e palanquins, em que os senhores eram transportados, como 

polícias, defendendo as habitações de ocasionais ataques de escravos de outros senhores, 

e como correios, podendo ser enviados às terras ou a outras povoações. Muitos dos rapazes 

eram “discipulos” de vários ofícios ou ajudavam em diversas tarefas, donde a referência, por 

exemplo, aos “bichos da copa”, que auxiliavam no serviço das refeições". 

O correspondente feminino destes homens eram as “negras” e as “negrinhas da casa”, 

estas por vezes chamadas “negrinhas da porta”, Estas mulheres cumpriam afazeres mais 
próximos dos desempenhados pelas mulheres nas sociedades africanas, embora alguns 
exigissem aprendizagem. Os serviços relacionados com a limpeza da casa, cujos materiais de 

construção e mobiliário eram diferentes dos das habitações africanas, implicavam seguramente 

um treino específico. Elas fariam também tarefas como a moagem dos cereais, a recolha da 
lenha e o transporte de água. Presumivelmente, eram elas a preparar a comida dos próprios 
escravos. Também seriam elas a cuidar das pequenas hortas circundantes das residências e, 

certamente, cabia-lhes tratar dos animais criados nos quintais. Mas, não raro, ocupavam-se 

de outros afazeres. Tal como os homens, podiam ser recrutadas para a construção e reparação 
das obras públicas, como as fortalezas, trabalhos para os quais os senhores dos prazos estavam 
obrigados a fornecer mão-de-obra”. 

* Inventário dos escravos da casa de S. Domingos de Quelimane, 25/8/1765 (treslado de 12/8/1777) AHU, Moç., 
cx. 32, doc. 33. 

* Ver, por exemplo, a portaria do governador dos Rios António Melo e Castro, 20/4/1784, AHU, MOS,, Cx. 46, 
doc. 13. 



Escravatura Feminina, Economia Daméstica e Estatuto Social nos Prazos do Zambeze no Século XVIII 

Os escravos moviam-se, assim, entre espaços delimitados da unidade doméstica, espaços 

esses que contaminavam o próprio nome com que eram classificados. Os que detinham ofícios 
especializados estavam associados aos espaços externos à habitação: a cozinha e as oficinas. 
E era também no exterior, no vasto quintal, que se juntavam os “cafres da porta”. As várias 
categorias de mulheres, excluindo as que tinham um emprego diferenciado, penetravam no 
espaço privado das residências, ao qual parece terem tido iqualmente acesso os “bichos do 
corredor”, 

As mulheres contabilizavam 826/836 pessoas, cerca de 39% do total dos 2137/2157 escravos 
arrolados nestas listas como adstritos ao serviço doméstico. Elas constituíam, portanto, uma 
minoria, congruentemente com o padrão apurado para o conjunto da escravatura de um 
senhor. Mas, convém lembrar que as relações fornecidas pelos moradores incluíam homens 
ocupados com outras tarefas, os quais viviam agregados directamente à casa. Deste modo, 
tudo indica que as escravas faziam a maior parte do trabalho doméstico, já que partilhavam 
com os homens as funções especializadas e cumpriam a generalidade dos demais serviços. 

Educar, Sociabilizar 

Às ocupações manuais das escravas, acresciam funções que nem sempre eram discriminadas. 

Qualquer escrava podia servir sexualmente o seu senhor ou membros da sua família. Além 

disso, era nos grupos de “negras” e “negrinhas” que eram recrutadas as mulheres aplicadas 

à educação dos filhos dos senhores e às práticas de sociabilidade das senhoras. 

As funções sexuais e reprodutoras destas mulheres, muito destacadas na literatura 

sobre a escravatura feminina, estão escassamente documentadas no que tange à sociedade 

setecentista do vale do Zambeze. De facto, conquanto abundando alusões à actividade sexual 

das africanas, invariavelmente rebarbativas, elas não se reportavam especificamente às cativas. 

Formuladas por europeus, na maior parte funcionários e missionários, as imagens das mulheres 

retratavam-nas como sexualmente muito activas e promíscuas. Embora ganhando diferentes 

matizes, cujos desenvolvimentos não cabem aqui, estas representações atingiam as mulheres 

de todas as sociedades da região, africanas e colonial. Uma rara referência ao relacionamento 

sexual das escravas e dos senhores surge numa memória de 1766, assinada por António Pinto 

de Miranda. Este memorialista recriminava os senhores dos Rios, que, adiantava, além “das 

proprias mulheres, não deixão de procurarem outras. Servemsse alguns das portas para dentro 

com cem e mais escravas, e tendo com alguas ajuntamento, morrendo as deixão captivas” 

(Miranda c. 1766 in Andrade 1955: 253). No vale do Zambeze, tal como acontecia noutras 

sociedades escravistas, algumas escravas seriam concubinas dos seus senhores, enquanto 

outras estariam sujeitas a relações ocasionais. De resto, a larga quantidade de mesticos 

existentes na região deixa supor um intenso intercurso sexual com as africanas, mas seria 

imprudente concluir que todas eram escravas. As funções reprodutoras destas mulheres, 

independentemente de quem eram os seus parceiros sexuais, foram abonadas pela referência 

nos róis da escravatura a fulana tal e aos seus filhos. Em suma, a reprodução biológica era 

87 



8B Condição Feminina no Império Colonial Português 

também um meio de obter escravos, como em todas as sociedades escravístas. Alguns estudos 

concluíram que, nas sociedades africanas, o relacionamento sexual entre escravas e senhores 

e, particularmente, o nascimento de filhos resultavam numa maior incorporação famíliar e 

social dessas mulheres (v.g. Robertson e Klein 1983: 6; Lovejoy 1983: 7-8,214-217,240). No 

entanto, na sociedade colonial dos Rios, tais situações não conduziram à integração famíliar 

das escravas, como notou o memorialista e atestam as reduzidas alforrias. 

Para além de criarem a sua própria prole, as escravas ocupavam-se da amamentação e 

da educação dos filhos dos senhores. O seu papel na socialização dos descendentes da elite 

dos Rios era notado pelos recém-chegados, que recriminavam os paiís pela sua demissão 

nesse processo. Em consequência, alegavam, as crianças adquiriam os mesmos “pessimos 

procedimentos” dos mestiços de baixa condição social (Miranda c. 1766 in Andrade 1955: 

253). Na verdade, cabendo às escravas a principal responsabilidade na socialização dessas 

crianças, os modelos culturais transmitidos tinham necessariamente um recorte africano. Do 

ponto de vista das cativas, a função de ama era compensadora, pois era geralmente retribuída 

pelas senhoras. De facto, as aias foram nomeadas nos pouquíssimos testamentos conhecidos. 

D. Inês Gracias Cardoso incluiu na disposição das suas últimas vontades a libertação das 

três amas dos seus filhos e de uma aia que então educava a sua afilhada, D, Inês Pessoa 

Castelbranco”. Esta, por sua vez, ordenou aos seus testamenteiros a entrega de duzentos 

panos e quatro escravos à aia dos seus filhos, Bárbara, enquanto a ama da sua filha, por 

nome Arma, foi contemplada com cem panos e dois escravos", Estas recompensas incluíam, 

portanto, a outorga da alforria, a oferta de caros tecidos importados ou a doação de gente, 

um dos principais meios de acumular riqueza e prestígio nas sociedades africanas. 

Ainda que a posse de um grande número de escravos domésticos fosse em si própria 

um signo de distinção social, essa função simbólica recaía em especial sobre as escravas 

denominadas “bandázias”, um aportuguesamento de bandazi, que significa criado nas 

línguas da vale do Zambeze. Na sociedade coloanial dos prazos, o vocábula foi empregue 

no masculino”, mas estava mais generalizada à sua utilização no feminino. Com efeito, o 

termo vulgarizou-se para designar o grupo específico das escravas que acompanhavam as 

senhoras, as aias, numa acepção mais próxima do exuabo, a língua falada em Quelimane 

(Festi e Valler 1994). De acordo com a mesma memória de 1766, “bandázias são captivas, 

de 10 thé 25 annos, que servem as Senhoras de dentro, e fora das cazas” (Miranda c. 1766 
in Andrade 1955: 268). As funções de “bandázia” estavam, assim, ligadas a um estádio da 

vida destas escravas, depois da infância e antes do casamento, que decerto podia ocorrer 

antes da idade indicada. 

* Testamento de D. Inês Gracias Cardoso, 23/4/1758, treslado de 2/3/1761, AHU, Moç,, cx. 19, doc. 18. 

* Testamento de D. inês Almeida Castelbranco, 14 de Outubro de 1796, Arquivo Nacional / Rio de Janeiro, cx. 701, 

pac. 1, doc, 28. 

” Frloãode Santa Ana, (c. 1767), “Escuridades Ethiopicas”, Biblioteca Nacional, Reservados, cód. 11550, fl. 30.



Escravatura feminina, Economia Doméstica e Estatuto Social nos Prazos da Zambeze no Século XVIII W 89 

Cada senhora dispunha de um séquito destas escravas, cujo papel mais relevante era 
acompanhá-las no lar e em diversas ocasiões sociais. Em casa, o tempo destas jovens era 
passado com brincadeiras e danças. Por exemplo, foi referido o curioso costume de retalhar os 
frutos à imitação das escarificações usadas pelas donas e vesti-los como bonecas, que faltavam 
na região (Miranda c. 1766 in Andrade 1955: 268). Estas escravas preenchiam, assim, tarefas 
ligadas ao lazer das suas senhoras, embora não seja de excluir a realização de pequenos 
trabalhos. Não obstante, as suas actividades mais notadas situavam-se no espaço público. Um 
dos seus afazeres era deslocarem-se, no início e no fim do dia, às casas das demais senhoras 
para entregar cumprimentos das amas e, censuravam os seus detractores, inquirir sobre o 
que lá se passava. Essas visitas podiam ter um propósito menos benévolo. Conforme uma 
descrição, as donas usavam as “bandázias” em contendas com outras senhoras, enviando-as 
para insultar as suas dependentes ou directamente as próprias opositoras"t. As “bandázias” 
preenchiam, portanto, um notório papel de mediadoras no relacionamento entre as donas dos 
Rios, estabelecendo pontes entre os vários mundos familiares. A visibilidade destas escravas 
era notória sobretudo quando acompanhavam as senhoras à igreja e nas visitas às outras 

famílias (Miranda c. 1766 /n Andrade 1955: 254), 

Todos os testemunhos evidenciam a associação entre, por um lado, o luxo e o número 

de “bandázias” e, por outro, o prestígio da sua senhora e família. À exibição destas escravas 
passava por as adornar, seguramente consoante o estatuto da própria dona. Conforme uma 

descrição, elas envergariam “fotas”, um pano rico que as cobria da cintura para baixo, usando 

lenços, presumivelmente para cobrir o peito, e uma “imensidade das continhas”", De facto, 

as senhoras possuíam, além das aplicadas ao atavio pessoal, um conjunto de jóias, desde 

missangas a ouro, destinado a ser ostentado pelas suas “bandázias”, Era o caso de uma das 

principais donas da segunda metade da centúria, a referida D. Inês Almeida Castelbranco. 

No seu testamento, ela reportava a posse de adornos de ouro, prata, diamantes e outras 

pedras preciosas, aclarando tratar-se de jóias de uso próprio e das suas “bandázias”2º, Pela 

mesma altura, os bens de uma viúva da !lha de Mocambique, D. Quitéria Maria de Sousa, 

uma brâmane originária de Goa, incluíam igualmente, para ornato particular e das suas 

escravas, jóias de ouro e prata, avaliadas em seis mil cruzados?. 

Quanto ao número, o memorialista Pinto de Miranda referiu que as senhoras levavam 50 

escravas para a igreja (Miranda c. 1766 in Andrade 1955: 254). Embora esta avaliação fosse 

provaveimente superlativa no que respeita à maior parte das donas, o total de “bandázias” 

"Representação aos moradores“ do tenente-general José Caetano da Mota, 11/4/1767, AHU, Moç., cx. 27, doc. 

66. 

"Representação aos moradores” do tenente-general José Caetano da Mota, 11/4/1767, AHU, Moç., cx. 27, doc. 

66. A “fota”, um termo indiano, designa “um pano que cobre da cintura para baixo, em fazenda rica, veludo 

bordado a ouro, tisso”, Lopes 1996: 324. O tenente-general era um reinol que passara alguns anos em Goa, 

donde o uso deste terma que não era vulgar nos Rios de Sena. 

? Testamento de D. inês Almeida Castelbranco, 14/10/1796, AN/RJ, ex. 701, pac. 1, doc. 28. 

Representação de Manuel Nascimento Nunes à rainha, c. 1789, AHU, Moç., cx. 59, doc, 91. 



E Condição Feminina no Império Colonial Português 

era seguramente elevado. A já mencionada D. Inês Castelbranco declarou possuir 30 destas 

jovens num dos seus prazos, sendo provável que dispusesse de outras??. Quando, em 1767, o 

tenente-general dos Rios de Sena intentou balizar o número de escravos domésticos, apontou 

quatro “bandázias” como bastantes para assistir a cada senhora, o que sugere que o seu 

número seria costumeiramente superior. Ele argumentou que, reduzindo o número de serviçais, 

as senhoras expenderiam menos nos seus atavios, podendo “cubrir a essas poucas de prata 

€ ouro que luzem mais e guarneçem as poucas melhor do que o grande numero dellas” , 

Esta medida pretendia também marcar melhor as distinções sociais dentro da elite dos Rios, 

ao deslocar os seus símbolos da quantidade de escravas para a qualidade dos seus adornos. 

Com efeito, os que se situavam na base desta elite não poderiam competir com os principais 

moradores na aquisição de ouro e prata. 

Quer o número de escravas quer os seus atavios indiciam o especial investimento feito nas 

funções sociais e simbólicas das “bandázias”. Elas faziam parte do círculo de sociabilidade das 

senhoras dos Rios, constituindo como que a sua corte, no que se juntavam a outras mulheres 

livres agregadas à casa. Essas escravas participavam ainda nas práticas de sociabilidade 

pública, que se esparramavam em visitas privadas e saídas para a igreja. Tanto em casa 

como no espaço público, as “bandázias” evidenciavam o estatuto social das suas senhoras. 

Elas compunham certamente um grupo privilegiado no conjunto dos escravos domésticos, 

mas importa lembrar a transitoriedade do seu papel. 

3. Trabalho Doméstico, Género e Preços de Escravos 

No universo do trabalho doméstico da sociedade dos Rios de Sena, os escravos detentores 

de competências mais diferenciadas eram os mais raros e, portanto, os mais caros. Essa norma 

era válida tanto para os homens como para as mulheres. De facto, os poucos dados apurados 

contrariam um dos aspectos estabelecidos pelos estudos sobre a escravidão em diversas regiões 

de África, qual seja o preço superior pago pelas mulheres, em consanância com à sua maior 

demanda e a sua predominância no conjunto dos escravos (v.g. Robertson e Klein 1983: 5). 

Esse valor estaria relacionado, conforme os autores, com as funções reprodutoras (v.g. Lovejoy 

1983: 5-6) ou produtoras das mulheres (Meillassoux 1983; Meillassoux 1995: 234-236). 

No caso dos Rios de Sena, as informações disponíveis sugerem que o valor atribuído pelos 

senhores a determinadas capacidades se reflectia no preço dos escravos, tanto masculinos 

como femininos. Isso é claro numa avaliação dos escravos dos prazos Gorongosa e Cheringoma, 

feita em 1764. Estes eram dois grandes prazos, cuja senhora detinha várias casas em Sena. 

Os cativos domésticos alistados eram, presumivelmente, os existentes nos “luanes” dos dois 

prazos, não incluindo, portanto, os que residiam na vila. Os escravos mais caros eram os 

* “Mappas do Rendim.to da Terra Gorungoza ..” fn Dias 1956: 342-357. 

*? “Representação aos moradores” do tenente-general José Caetano da Mota, 11/4/1767, AHU, Moç., cx. 27, doc. 

66.



Escravatura Feminina, Economia Doméstica e Estatuto Sacial nos Prazos do Zambeze no Século xviir | a1 

tocadores de trompete e flauta, instrumentos estranhos à cultura musical local. Eram todos 

homens e o seu preço (50 meticais?º) duplicava o mais elevado de todas as outras categorias. 
Seguiam-se os empregos ligados à preparação de comida: cozinheiros e cozinheiras (25 e 15, 
respectivamente); doceiras (20); padeiras (15); nunas (10). As “bandázias”, as “paneleiras” 
e as “mainatas”, tal como os “mainatos”, eram avaliados em 5 meticais. Entre os ofícios 
exclusivamente desempenhados por homens, para além dos músicos referidos, eram mais 
caros os barbeiros (20), seguindo-se os carpinteiros (16 meticais e 6 tangas) e, finalmente, 
os ferreiros, avaliados também em 5 meticais. Em suma, os escravos domésticos, homens e 
mulheres, com especializações tendentes a satisfazer a ostentação dos senhores de acordo 
com modelos culturais estranhos às sociedades africanas da região adquiriam um alto preço 
devido ao lugar do luxo nestas sociedades. 

Notas conclusivas 

Na sociedade colonial dos Rios de Sena, a posse de um grande número de escravos 

domésticos assegurava o fausto de uma pequena elite e erguia-se como um dos principais 
Símbolos do seu estatuto social. De facto, esses escravos não tinham apenas funções laborais, 

mas também simbólicas, as quais recaífam em particular sobre as “bandázias”, 

Nas residências senhoriais dos Rios, o trabalho doméstico era operado como que a dois 
níveis: um especializado na execução de tarefas cuja configuração pretendia responder aos 

modelos culturais da elite colonial, distintos dos vigentes nas sociedades africanas; outro, 

cujo padrão seguia basicamente o que enformava a realização de tarefas domésticas nas 

sociedades africanas. Ao nível dos ofícios especializados, tudo indica ter existido uma fraca 

divisão sexual num conjunto de funções que no mundo contemporâneo são consideradas 

domésticas, como cozinhar, costurar e limpar a roupa. De facto, encontravam-se mulheres 

e homens a desempenhar estas tarefas, tanto nos lares dos casados como nas residências 

dos religiosos. Este padrão, assente na dessexualização daqueles serviços, afastava-se do 

predominante nas sociedades africanas do vale do Zambeze, onde todo trabalho doméstico 

cabia às mulheres, Aparentemente, nos lares da elite dos Rios, apenas o asseio da casa e a 

educação das crianças terá cabido unicamente a mulheres, 

Importa, portanto, salientar que a preponderância do trabalho doméstico masculino nas 

casas coloniais do século XX, estudada para várias sociedades da África Austral e também para 

o Sul de Mocambique, não tem profundidade histórica no que respeita ao vale do Zambeze. 

A hegemonia dos homens neste universo laboral parece relacionar-se com as transformações 

operadas pelo colonialismo a partir do século XIX. Vários argumentos foram aduzidos para 

explicar a masculinização do trabalho doméstico nas residências dos colonos europeus, 

na época contemporânea. A consideração de distintas “ameaças” sexuais suscitadas pela 

*? Metical era a unidade de peso de ouro equivalente a 4,25 g em todo o mundo islâmico. Cada metical tinha 8 

tangas e 100 meticais faziam uma pasta. 



92 | condição Feminina no Império Colonial Português 

presença africana nas casas coloniais integrou o debate ideológico sobre o género do labor 

doméstico desde o final do século XIX. No final, terá saído vitoriosa a posição das mulheres 

europeias cujo ciúme sexual das africanas e firmeza na defesa da moralidade branca teriam 

fundamentado a escolha do trabalho masculino. Estas mulheres considerariam mais temível a 

miscigenação resultante do relacionamento sexual dos seus maridos e filhos com as africanas 

do que uma eventual ameaça à sua própria integridade decorrente da presença de serviçais 

africanos (v.g. Schmidt 1992: 155-179; Penvenne 1994: 54-61, 141-153; Zamparoni 2000). À 

documentação setecentista não fornece qualquer indício de uma discussão deste tipo, nem 

esclarece qual seria a posição das senhoras dos Rios face ao sexo dos seus serviçais, tanto no 

caso das mestiças, como no das goesas ou mesmo das poucas europeias estabelecidas na 

região. Tal parece indicar que esta foi uma preocupação posterior, ligada à emergência de 

uma nova moral e de uma ideologia baseada na defesa de fronteiras raciais. 

Numa tentativa de perspectivar esta questão de um ponto de vista africano, foi iqualmente 

alegado que o trabalho assalariado nos lares europeus afastava as africanas dos afazeres 

da sua própria casa, pelo que nem elas estavam dispostas a procurá-lo nem os maridos 

a autorizá-las. Mais recentemente, Valdemir Zamparoni defendeu, relativamente ao Sul 

de Moçcambique, que o principal motivo pelo qual as mulheres não se ofereciam para tais 

serviços se relacionava com o seu papel de produtoras agrícolas e reprodutoras biológicas, 

destacando a prática do fobola (o dote pago à família, privada do trabalho da futura esposa) 

como meio de garantir a integridade da mulher enquanto reprodutora da linhagem mas- 

culina. Salientou que a cautela com a defesa da linhagem conduzia os homens africanos a 

controlarem fortemente as mulheres, preservando-as de contactos sexuais com os homens 

brancos. Neste contexto, o sistema de linhagens que estruturava as sociedades africanas 

levaria a que fossem os homens e não as mulheres a responderem à demanda de trabalho 

doméstico assalariado (Zamparoni 2000: 169). No que se refere à sociedade setecentista 

dos Rios de Sena, onde, porém, o trabalho doméstico era escravo, faltam indícios de tal 

perspectiva africana, o que não significa que ela não existisse. Devido ao facto de a “venda 

do corpo” estar na origem de grande parte dos cativeiros, muitos escravos eram naturais 

da região e estavam integrados em linhagens, que podiam incluir homens livres. Ou seja, 
distintamente do argumentado para outras sociedades escravistas, estes escravos não eram 

pessoas sem parentesco e sem linhagem. E, embora pudessem não estar sujeitos à vontade 

irrestrita dos senhores, infelizmente faltam informações sobre o modo como encaravam o 

trabalho doméstico nas suas casas. Não obstante, muitas mulheres chegavam aí vendidas 

pelos seus parentes, em particular das sociedades matrilineares do norte do Zambeze, ou 

eram oferecidas como presentes pelos chefes das sociedades patrilineares a sul do rio, Estas 
mulheres, oriundas de terras distantes, escapavam aos mecanismos de controlo pelas suas 
linhagens. Elas estariam mais desprotegidas face a qualguer demanda do senhor, mas faltam 

indícios que apontem para a sua utilização exclusiva nas tarefas domésticas. Em suma, esta 

questão exigirá certamente investigações mais aprofundadas. 



Escravatura Feminína, Economia Doméstica e Estatuto Social nos Prazos do Zambeze no Século XVIII ] 93 

Bibliografia 

Algranti, Leila Mezan, 2005, “Os doces na culinária luso-brasileira: Da cozinha dos conventos à cozinha da 

“casa brasileira “ Séculos XVI a XIX” in Anaiís de História de Além-Mar, vol. VI, pp. 139-158. 

Almeida, Francisco José de Lacerda e, 1944, Diários de Viagem, (ed. de Sérgio Buarque de Holanda), Rio de 

Janeiro, Imprensa Nacional. 

Capela, José, 1995, Donas, Senhores e Escravos, Porto, Afrontamento. 

Castro, Francisco de Melo e, 1861, Descripção dos Rios de Senna. Anno de 1750, Nova Goa, Imprensa 

Nacional. 

Consiglieri, Carlos e Abel, Marília, 1999, A Tradição Conventual na Doçaria de Lisboa, Sintra, Colares Edi- 

tora. 

Dias, Luiz Fernando de Carvalho (ed.), 1956, Fontes para a História, Geogrofia e Comércio de Moçambique 

(séc. XVili), Lisboa, JIU. 

Gracias, Fátima da Silva, 2005, “Trail of the Aroma” in Gracias, F. S., Pinto, C. e Borges, C., Indo-Portuguese 

History — Global Trends, Panjim, Goa, Maureen & Camvet Publishers, pp. 273-288. 

Isaacman, Allen, 1972, Mozambique: The africanization of a European Institution. The Zambezi Prazos. 1750-1902, 

Madison, The University of Winsconsin Press. 

Isaacman, Allen F. e Isaacman, Barbara S., 2004, Slavery and Beyond. The making of Men and Chikunda Ethnic 

Identities in the Unstable World of South-Central Africa, 1750-1920, Portsmouth, Heinemann. 

Livingstone, David, 1868, Missionary Travels and Researches in South Africo, New York, Harper & Brothers 

Publishers. 

Lobato, Alexandre, 1957, Evolução Administrativa e Económica de Mocambique. 1752-1763, Lisboa, AGU. 

Lobato, Alexandre, 1962, Colonização Senhorial da Zambézia e outros Estudos, Lisboa, 4IU. 

Lopes, Maria de Jesus dos Mártires, 1996, Goa Setecentista: Tradição e modernidade (1750-1800), Lisboa, 

CEPCEP / Universidade Católica Portuguesa. 

Lovejoy, Paul £., 1983, Transformations in Slavery. A history of slavery in Africa, Cambridge, Cambridge University 

Press. 

Manning, Patrick, 1995, Slavery ond African Life, Cambridge, Cambridge University Press. 

Meillassoux, Claude, 1983, “Ferale Slavery" in Robertson, C. €. e Klein, M. C. (ed.), Women and Stavery in 

Africa, Madison, The University of Wisconsin Press, pp. 49-65. 

Meillassoux, Claude, 1995, Antropologia da Escravídão. O Ventre de Ferro e Dinheiro, Rio de Janeiro, Jorge 

Zahar Editor. 

Miranda, António Pinto de, “Memória sobre a Costa de África” (c. 1766) /n Andrade, A. A. Banha, 1955, 

Relações de Mocambique Setecentista, Lisboa, AGU, pp. 231-312, 

Montaury, João Baptista de, “Maoçambique, Ilhas Querimbas, Rios de Sena, Villa de Tete, Villa de Zumbo, 

Manica, Villa de Luabo, Inhambane” (c. 1778) 1n Andrade, À. À. Banha, 1955, Relações de Mocambíque 

Setecentista, lLisboa, AGU, pp. 339-373. 

Newitt, M.D.D., 1973, Portuguese Settlerent on the Zambesi, London, tLongman. 

Newitt, Malyn, 1995, A History of Mozambique, London, Hurst & Company. 

Penvenne, Jeanne Marie, 1994, African Workers and Cotonial Racism. Mozambicon strategies and strugales in 

Lourenço Marques, 1877-1962, Portsmouth, Heinemann. 

Robertson, Claire C. e Klein, Martin C. (ed.), 1983, Women and Slavery in Africa, Madison, The University of 

Wisconsin Press. 



94 | cCondição Feminina no Império Colonia! Português 

Radrigues, Eugénia, 2000, “Chiponda, a “senhora que tudo pisa com os pés”. Estratégias de poder das donas 

dos prazos do Zambeze no século XVIII" fn Anais de História de Além-Mar, vol. 1, pp. 101132. 

Rodrigues, Eugénia, 2001, “Senhores, Escravos e Colonos nos Prazos dos Rios de Sena no Século XVIII: Conflito 

e Resistência em Tambara” in Portuguese Studies Review, vol. 9, nº 1-2, pp. 289-320. 

Rodrigues, Eugénia, 2002, Portugueses e Africanos nos Rios de Sena. Os Prozos da Coroa nos Séculos XV e 
XVIII, Dissertação de doutoramento em História, Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, Universidade 

Nova de Lisboa (pol.). 

Rodrigues, Eugénia, 2006, “Alimentação, saúde e império. O físico-mor Luís Vicente de Simoni e a nutrição 
dos moçambicanos” in Arquipélago, vols. IX-X, pp. 621-660. 

Schmidt, Elizabeth, 1992, Peasants, Traders, and Wives, Shona Wornen in the History of Zimbabwe, 1870-1939, 

Portsmouth, Heinemann. 

Thoman, Mauriz, 1788, Mauriz Thomans, Ehemaligen Jesuitens und Missionars in Asien und Afrika, Reise-und 

tebensbeschreibung. Von ihm selbst verfasset, Augsburg, bey Matthãus Riegers sel. Sóhnen. 
Zamparoni, Valdemir, 2000, “Cênero e trabalho doméstico numa sociedade colonial: Lourenço Marques, 

Moçambique, c. 1900-1940” in Afro-Ásia, nº 23, pp. 147174 



A
n
e
x
o
s
 

Es
cr
av
os
 d
om
és
ti
co
s 
na
s 
ca
sa
s 
do
s 
mo
ra
do
re
s 
do
s 

Ri
os
 d
e 
Se
na
 (
17
59
-1
78
8)
 

co
zi
nh
ei
ra
 
|
 
do

ce
ir

a 
pa

de
ir

a 
|
 c

on
se
rv
ei
ra
 
| 

co
st
ur
ei
ra
 
|
 m
ai
na
ta
 
|
 p

an
el
ei
ra
 
| 

ne
gr

in
ha

 
ne

gr
a 

of
íc
io
s 

to
ta

l 

/ 
/ 

/
 

/
 

/ 
/ 

Í 
1 

/ 
ma
sc
ul
in
os
 

co
zi
nh
ei
ro
 
|
 

 d
oc
ei
ro
 

pa
de

ir
o 

|
 c

on
se
rv
ei
ro
 
| 

al
fa

ia
te

 
ma
in
at
o 

| 
pa

ne
le

ir
o 

bi
ch
o 

ca
fr
e 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H 
M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

6 
2 

15
6 

16
 

18
 
|
 6
ba
rb
ei
ro
s 

1
0
8
 

| 
3 
pe
dr
ei
ro
s 

5 
ca

rp
in

te
ir

os
 

| 
3 
bo

ie
ir

os
 

| 
3 
pe

sc
ad

or
es

 

| 
2 
fe
rr
ei
ro
s 

6 
ou
ri
ve
s 

Ca
sa
 d

os
 j

es
uí
ta
s 

n
 

4 
7 

de
 T
et
e 

(1
75

9)
 

| 

Ca
sa
 d
os

 j
es
uí
ta
s 

7 
6 

2 
23
 

18
 

25
 
|
 a
4p
ed
re
ir
os
 

75
 

de
 M
a
r
a
n
g
u
e
 

(1
75

9)
 

Ca
sa
 d
os

 j
es
uí
ta
s 

de
 C
ai
a 
(1
75
9)
 

Ca
sa
 d
os

 
4
 

3 

do
mi

ni
ca

no
s 

de
 Q
ue
li

ma
ne

* 

(1
76
5)
 

3 
] 

2 
| 

6 
2 c

al
af
at
es
 

36
 

4 
fe

rr
ei

ro
s 

3 
ca
rp
in
te
ir
os
 

1t
en

de
ir

o 

2 
ni

pe
ir

os
 

3 
ca
ça
do
re
s 

3 
pe

sc
ad

or
es

 
" 

: 
1 

.“
 

.
 

7 
ca
rp
in
te
ir
os
 

12
5 

30
 

6 
5 
fe
rr
ei
ro
s 

2 
te
nd
ei
ro
s 

71
6 
ou
ri
ve
s 

31
pe
sc
ad
or
es
 

D. 
In

ês
 C
as
te
l-
 

10
 

7 

br
an
co

 

(G
or

on
go

sa
) 

f1
76
4)
 

Escravatura Feminina, Economia Doméstica e Estatuto Social nos Prazos do Zambeze no Sécula xvilt | 95



co
zi

nh
ei

ro
 
|
 
do
ce
ir
a 

pa
de

ir
a 

) 
co

ns
er

ve
ir

a 
| 

co
st
ur
ei
ra
 
|
 m
ai

na
ta

 
| 

pa
ne
le
ir
a 

| 
ne

gr
in

ha
 

ne
gr
a 

á 
/ 

/ 
/ 

f 
ú 

/ 
/ 

/ 
co
zi
nh
ei
ro
 

do
ce
ir
o 

po
ad
ei
ro
 
| 

co
ns
er
ve
ir
o 
|
 
al
fa
ia
te
 

ma
in

at
o 

| 
pa
ne
le
ir
o 

bi
ch

o 
ca
fr
e 

of
íc

io
s 

ma
sc

ul
in

os
 

M/
 

H
 

M/
 

H
 

M
 

|H
 

M
 

H
 

M
/
I
H
|
M
 

H
 

M|
 

H
 

| 
M
|
H
 

M
 

to
ta

l 

D.
 I
nê
s 
Ca
st
el
- 

4 
5 

4 
1 

1 
6 
tr

om
pe

ti
st

as
 e
 

fl
au

ti
st

as
 

1 
ba

rb
ei

ro
 

6 
ca
rp
in
te
ir
os
 

4 
ou
ri
ve
s 

6 
pe

sc
ad

or
es

 

38
 

Jo
ão

 
Fe
rn
an
de
s 

3 
6 

2 
8 

3 
1 

1 
3
0
 
|
 5
0
 

8
0
 

Ro
sá
ri
o 
(1

78
8)

 
25

 
| 
2b
ar
be
ir
os
 

7 
ca

rp
in

te
ir

os
 

2 
sa
pa
te
ir
os
 

A
 c
er

ie
ir

os
 

2 
ou
ri
ve
s 

22
6 

Fe
li

za
rd
o ).

 P.
 M
. 

1 
1 

)
 

Br
ag

an
ça

 (
17

88
) 

6 
2 
bi
ch
os
 

tr
om
pe
ti
st
as
 

22
 

| J
er

ón
im

o 
Pe

re
ir

a 
2 

2
0
 

/2
0 

6 
pe
dr
ei
ro
s 

2 
fe

rr
ei

ro
s 

2 
ca
rp
in
te
ir
os
 

52
 

96 | condição Feminina no Império Colonial Port uquês



co
zi

nh
ei

ra
 
|
 
do
ce
ir
a 

pa
de

ir
a 

| 
co
ns
er
ve
ir
a 

| 
co

st
ur

ei
ra

 
|
 m
ai

na
ta

 
|
 p

an
el

ei
ra

 
| 

ne
gr

in
ha

 
ne

gr
a 

of
íc

io
s 

to
ta

l 

Vá
 

/
 

”
 

Í 
/ 

Í 
/ 

/ 
/ 

ma
sc

ul
in

os
 

co
zi

nh
ei

ro
 

do
ce
ir
o 

pa
de

ir
o 

|
 
co
ns
er
ve
ir
o 

| 
al

fa
ia

te
 

ma
in

at
o 
|
 p

an
el

ei
ro

 
bi

ch
o 

ca
fr
e 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

n
 

M
 

H
 

M
 

H
 

6
 

7 
3
 

3
 

3
 

3
0
 
|
 
3
0
 

1
4
0
 

3
0
0
 
|
 2
b
a
r
b
e
i
r
o
s
 

5
9
4
 

1 
sa

ng
ra

do
r 

12
 t
ro
mp
et
is
ta
s 

6 
sa

pa
te

ir
os

 

17
 c
ar

pi
nt

ei
ro

s 

6 
pe

dr
ei

ro
s 

8 
fe

rr
ei

ro
s 

2 
to

rn
ei

ro
s 

7 
ce
ri
ei
ro
s 

8 
te
lh
ei
ro
s 

2 
ca
la
fa
te
s 

2
0
/
3
0
 
| 
2
0
/
3
0
 

4
0
 

/6
0 

M
a
n
u
e
l
 R
ib

ei
ro

 
1 

do
s 
Sa
nt
os
 (
17

88
) 

Ag
os
ti
nh

o 
C.
 G

. 

Ma
ga

lh
ãe

s 
/ 

D,
 

In
ês
 C
as

te
lb
ra
nc
o 

(1
78

8)
 

An
tó

ni
o 
M
a
n
u
e
l
 

3 
1 

de
 S
ou

sa
 (
17

88
) 

2
 

3
0
 
|
 8
0
 

1
0
0
 

2
0
0
 

|S
 o
ur
iv
es
 

4
2
9
 

5 
pe
dr
ei
ro
s 

2 
fe

rr
ei

ro
s 

S5
te

lh
ei

ro
s 

2 
30
 
/
 8O

0|
 

10
0 

2
0
0
 
|
 5
ou
ri
ve
s 

4
2
9
 

S 
pe
dr
ei
ro
s 

2 
fe
rr
ei
ro
s 

5 
te
lh
ei
ro
s 

Ma
nu
el
 E

. 
Po
nt
e 

Pe
dr
ei
ra
 (
17

88
) 

M
a
n
u
e
l
 E

, 
Po

nt
e 

Pe
dr
ei
ra
 (

17
88

) 

Escravatura Feminina, Economia Doméstica e Estatuto Social nos Prazos do Zambeze no Século XVII I 97



co
zi

nh
ei

ra
 
|
 
do

ce
ir

a 
pa
de
ir
a 

|
 
co

ns
er

ve
ir

a 
| 

co
st

ur
ei

ra
 
|
 m
ai
na
ta
 
|
 p

an
el

ei
ra

 
| 

ne
gr

in
ha

 
ne

gr
a 

of
íc
io
s 

to
ta

l 

/ 
/
 

/ 
4
 

À 
Í 

1 
Í 

/ 
ma

sc
ul

in
os

 
co

zi
nh

ei
ro

 
do
ce
ir
o 

pa
de
ir
o 

|
 c

on
se
rv
ei
ro
 
|
 
al

fa
ia

te
 

ma
in
at
o 
|
 p

an
el
ei
ro
 

bi
ch

o 
ca
fr
e 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

M
 

H
 

Jo
ão
 F
el

ip
e 
de

 
2 

2 
5 

3 
53

 
4
9
 
|
 2
ca

rp
in

te
ir

os
 

12
2 

Ca
rv
al
ho
 (
17
88
) 

6 
pe

dr
ei

ro
s 

Ma
ri
a 

So
fi

a 
Ca

br
al

 
4
0
 
|
 2
0 

6
0
 

de
 A
br

eu
 (
17
88
) 

Ca
et
an
o 

Pir
es 

3 
1 

2 
2 

3 
1 

30
 

49
 
|
 2
ca
be
le
ir
ei
ro
s 

96
 

Xa
vi

er
 d
e 
Mi
ra
nd
a 

1 
ca

rp
in

te
ir

os
 

(1
78

8)
 

2 
ou

ri
ve

s 

Ma
nu
el
 L
ob

o 
de

 
5 

6 
n
 

Ag
ui

ar
 (
17

88
) 

To
ta
l 

28
 

/ 
47
 

/1
 

/0 
|5

 
o 

10
 

o 
5 

n
/
2
0
/
1
0
 

1 
o
 

|1
95

 
/2
7 
|
 
50
9 

71
8 

|2
54
 

21
37

 

s
n
 

72
8 

21
57
 

Ta
be
la
1 

* 
Re
la
ti
va
me
nt
e 
ao

s 
es

cr
av

os
 q
ue

 t
ra
ba
lh
av
am
 n
a 
su
a 

re
si

dê
nc

ia
, 
os

 d
om

in
ic

an
os

 i
nd

iv
id

ua
li

za
ra

m 
os
 “
bi
ch
os
 d
o 
co

rr
ed

or
 q
ue
 f
ic

ão
 d
en
tr
o 
da

 c
as

a”
 e
 a
s 
“n
eg
ra
s 
da
 c
as
a”
, 
on

de
 

in
cl
uí
ra
m 
ap
en
as
 m
ul

he
re

s 
c
o
m
 o

fí
ci

os
 e
sp
ec
ia
li
za
do
s.
 D
if

er
en

te
me

nt
e 
de

 o
ut
ra
s 

li
st

as
, 
to
do

s 
os

 e
sc

ra
vo

s 
c
o
m
 o

fí
ci

as
, 
c
o
m
a
 f
er
re
ir

os
 a
u 

ca
rp

in
te

ir
os

, 
fo

ra
m 

re
fe
re
nc
ia
do
s 
c
o
m
o
 

vi
ve

nd
o 
na
s 
po
vo
aç
õe
s 
do
 s
eu

 p
ra
zo
. 

**
 h
an

dá
zi

as
 (

ai
as

) 

**
* 
nu

na
s 
(“

mo
ur

as
 d
e 

co
r 
mo

re
na

”,
 C
AP
EL
A 
19
95

: 
76
) 

Fo
nt

es
: 
Au
to

 d
a 

in
ve
nt
ár
io
 d
os

 b
en

s 
do

s 
je

su
ít

os
 d
a 
ca

sa
 d
e 

Ca
ia
, 
3/

9/
17

59
, 
AH
U,
 M
oc
.,
 c

x.
 1
6,

 d
oc
. 

37
; 
Au

to
 d
o 

in
ve
nt
ár
io
, 
se
qu
es

tr
o 
e 

le
il

ão
 d
os
 b
en
s 
do
s 

je
su
ít
as
 d
a 

ca
sa
 d
e 

Ma
ra

ng
ue

, 
22
/4
/1
76
0,
 A
HU
, 

Mo
g,
, 

cx
. 

17
, 
do
c.
 7
2;

 A
ut

o 
do
 i
nv
en
tá
ri
o,
 s
eq
ue
st
ro
 e
 l
ei

lã
o 
do

s 
be

ns
 d
os
 j
es

uí
ta

s 
da
 c
as
a 
de
 T
et

e,
 2
2/
4/
17
60
, 
AH
U,
 M
oç
.,
 e

x.
 1

7,
 d
oc
. 
73
; 

In
ve
nt
ár
io
 

do
s 
es
cr
av
os
 d
a 
ca

sa
 d
e 

5.
 D
om

in
go

s 
de
 Q
ue

li
ma

ne
, 
25

/8
/1

76
5,

 (
tr

es
la

do
 d
e 
12

/8
/1

77
7)

 A
HU
, 

Mo
ç.
.,
 c
x.
 3
2,

 d
oc
. 
33
; 
“M
ap
pa
s 
do
 R
en
di
m.
to
 d
a 
Te
rr
a 
Go
ru
ng
oz
a,
 e
 S
eu
s 
Co
st
um
es
 

Se
gu

in
te

s 
M
a
r
u
o
”
 i
n 
Di
as
 1
95
6:
 3
42
-3
57
; 
Re

la
çõ

es
 d
as

 c
os

as
 d
e 
di

ve
rs

os
 m
or

ad
or

es
 d
e 
Se

na
, 
17

88
, 
AH
U,
 M
oç

.,
 c
x.

 5
6.
 

98 | condi ição io Feminina no Império Colonial Port juguês



Contribuição dos “Anais de Vila Bela: 17341789” 
para o Estudo da Escravidão no Império Português 

leny Caselli Anzai 

Resumo: &s anaisde Vila Bela” abordam ano a ano a história da Capitania de Mato Grosso no século 
XVII, desde 1734, quando se deu “o primeiro descobrimento do sertão do Mato Grosso”, até 
1789, ono em que terminou o governo de Luiz de Albuquerque de Melo Pereira e Cóceres, 4º. 
governador da capitonia (1772-1789). Tudo indica que o ex-capitão general tenha levado uma 
versão integral do manuscrito a Portugal, onde permaneceu por 200 anos, até ser vendido 
à Newberry Library, nos Estados Unidos. Localizado no ano 2000, o manuscrito foi transcrito 
€ recenterente publicado. Seus textos — escritos anualmente por vereadores da Cômara de 
Vila Beta da Sontíssima Trindade, vito capital — fornecem informações privilegiadas sobre a 
configuração de uma sociedade focalizada no centro oeste su! armericono, região até agoro 
oindo muito pouco estudada pela historiografia brosileiro e portuguesa, apesar da riqueza de 
documentação à disposição. 

Dos diversos núcleos narrativos que compõem os “Anais” destacamos dois: um relocionado à 
busco e apropriação do trabaltho indígena, e outro relacionado à presenço e atuação do escravo 
negro na região. Em relação aos indios, o documento demonstra como, devido à voriedade de 
povos, culturas e situações de interoção, no século XVII! não se pode falar em umo, mas em 
mútltiplos histórios indígenos nao copitonio, com destoque à atuação das mulheres índios, Em 
relação o0os negros, os “Anais” informam quando e como chegaram à úreo, preços, rebeliões, 
fugas de escravos para o lado espanhol, e a existência e o funcionamento de quilombos, como 
a Grande, comandado por Tereza de Benguela. Em suas 117 folhas manuscritas, os “Anais” 
oferecem registros sobre o cotidiono de homens, mulheres e crianças — negros, índios, brancos, 
mestiços, em uma das áreas mais interiores do império luso, muito distante de Portugol, mas 

conectada com o mundo otlântico, com a Ásia e com a África. 

Este ensaio tem o intuito de divulgar aos estudiosos da história do Império Português 
na América um documento que publicamos recentemente, em co-autoria com Janaína 
Amado, os Anais de Vila Bela — 1734-1789, composto por 117 folhas manuscritas e 36 textos', 

produzidos por diferentes autores, todos eles vereadores do Senado da Câmara de Vila Bela 
da Santíssima Trindade. Os “Anais” registram acontecimentos desde 1734 — quando se deu “o 
primeiro descobrimento do sertão do Mato Grosso” — até 1789, ano que marca o término da 
administração de Luiz de Albuquerque de Melo Pereira e Cáceres, 4º. capitão general, substituído 
no governo da capitania, após quase dezoito anos, por seu irmão, João de Albuquerque. 

7 AMADO, Janaína; ANZAI, Leny Caselli. Anais de Vila Bela : 1734-1789. Cuiabá: EGUFMT- Editora da Universidade 
Federal de Mato Grosso / Cartini & Caniato, 2006. 



100 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Tudo indica que a versão dos “Anais de Vila Bela" que utilizamos deixou a Vila capital 

em 1789, quando Luiz de Albuquerque iniciou sua viagem de retorno a Portugal. O capitão 

general levou com ele cópias dos muitos documentos produzidos durante sua administração 

— conservados na Casa da Ínsua, solar da família Albuquerque, mandado construir pelo 

próprio Luiz de Albuguerque em Penalva do Castelo, a 30 quilômetros da cidade de Viseu, na 

região da Beira. Os “Anais” permaneceram na Casa da Ínsua cerca de 200 anos, junto com 

outras fontes importantes para à história de Portugal e da América Portuguesa, sobrevivendo 

inclusive a um incêndio, na década de 1970. 

Em 1995, o manuscrito dos “Anais de Vila Bela” foi vendido à Newberry Library, biblioteca 

de Chicago, por Richard C. Ramer, negociante norte-americano especializado em documentos 

€ livros raros portugueses e espanhóis”. AÀ Newberry Library, de Chicago, é uma importante 

biblioteca de pesquisa, com coleções muito relevantes em seu acervo, dentre as quais a 

Greenlee?, sobre a qual o historiador Charles Boxer escreveu em 1951: “é provavelmente à 

melhor e mais completa coleção sobre história portuguesa em qualquer biblioteca norte- 

americana”4, Foi para integrar seu acervo de história luso-brasileira que a Newberry Library 

adquiriu, em 1995, os “Anais de Vila Bela”. 

No ano 2000, a professora Janaína Amado, então docente do Departamento de História 

da Universidade de Brasília recebeu uma Bolsa de Pesquisa (Andrew Mellon Fellowship) da 

Newberry Library, para ali desenvolver pesquisas históricas. Os “Anais de Vila Bela” foram 

descobertos por ela, quando realizava pesquisa sistemática nos manuscritos da biblioteca 

relativos à história da América Portuguesa. Após a microfilmagem do documento, passamos 

ambas a desenvolver minuciosas e necessárias pesquisas bibliográficas e documentais sobre o 

assunto, dentre as quais a localização de possíveis cópias integrais dos “Anais de Vila Bela”. 

No entanto, nada encontramos na Fundação Biblioteca Nacional e Arquivo Nacional, no 

Rio de Janeiro; Arquivo Público do Estado de Mato Grosso; Arquivo Histórico Ultramarino, 

Arquivo da Torre do Tombo e Biblioteca Nacional, em ltisboa. Portanto, parece que o manuscrito 

integral da Newberry Library é o único preservado até o momento. 

Entretanto, a parte inicial do documento, a que cobre os anos de 1734 a 1754 foi publicada, 

e no exemplar da Newberry Library, essa parte corresponde às folhas de número 1 a 8, do total 

das 117 folhas escritas. O primeiro a empreender a publicação da parte inicial do documento, 

até o ano de 1754, foi João Afonso Côrte-Real, que o localizou na Biblioteca Nacional de Lisboa, 

onde ainda se encontra”. Corte-Real escreveu que o documento, até então inédito, iria lançar 

Para informações sobre o alfarrabista Richard €C. Ramer, consultar o site http://www.livroraro.com. 

? Paramais informações sobre a biblioteca, consultar o site http://www.newberry.org e, em português: Amado, 

Janaína. “Importante coleção de história luso-brasileira na Newberiy Library”, Estudos Históricos, Rio de Janeiro: 

CPDOC/FGV, 2001/1, nº 27, pp. 236-240; este último texto pode ser encontrado também no site da Newberry, 

na página sobre “The William B.Greentee Collectian”, 

Boxer, Charles. “The Collection”, The Newberry Library Bulletin, Chicago, Second Series, no. 6, pp. 169-178. 

* — Côrte-Real, João Afonsa. “Anal de Vita Bela desde o primeiro descobrimento deste sertão da Mato Grosso, no ano 

de 1734”, in; Comissão Executiva dos Centenários. Congresso do Mundo Português: Memáórias e comunicações 



Contribuição dos “Anais de Vila Bela: 1734-1789” para o Estudo da Escravidão no Império Português I 101 

“mais luz sobre muitos pontos ainda desconhecidos [da história de Mato Grosso] e provará 
de maneira magnífica o cuidado religioso que sempre mantivemos no desenvolvimento do 
Brasil”s, Existe uma cópia datilografada desse mesmo documento, depositada na Biblioteca 
Nacional, no Rio de Janeiro, que é cópia do texto existente na Biblioteca Nacional de tisboa, 
localizado e publicado por Côrte-Real”. 

Em 2001, o Instituto Histórico e Geográfico de Mato Grosso fez nova publicação do 
mesmo documento, sob o título Anais de Vila Bela da Santíssima Trindade, na qual o autor da 
Apresentação, tLouremberg Alves, após referir-se à publicação de Côrte-Real chama a atenção 
para o fato de o documento continuar desconhecido. Na edição do IHGMT, a autoria do texto 
é creditada a Francisco Caetano Borges, pois se lê no final da versão do documento publicada: 
“... e eu Francisco Caetano Borges, escrivão da Câmara o escrevi”º, 

Dos autores consultados, o único que se refere à versão dos “Anais de Vila Bela” hoje 
depositada na Newberry Library, texto integral, é Gilberto Freyreº. Na década de 1960D, Freyre 
hospedou-se na Casa da Ínsua, para ali desenvolver pesquisas sobre Luiz de Albuquerque, 
governador da capitania de Mato Grosso, e elaborou uma “Relação dos manuscritos conser- 
vados na Casa da Ínsua que importam à biografia de Luiz de Albuquerque de Mello Pereira 
e Cáceres”, na qual não listou os “Anais”. Isso, certamente, por não julgá-los especialmente 
relevantes para o enfoque biográfico de Luiz de Albuquerque adotado em seu estudo. No 
entanto, em diversas passagens do livro, Freyre faz referência a textos de anais de diversos 
anos, com a observação: “de que se conserva cópia na Casa da Ínsua”"º. Freyre também 
transcreveu algumas passagens coincidentes com as do documento da Newberry Library, não 

havendo dúvida de que o consultou na Casa da Ínsua", embora tenha reproduzido apenas 

poucas e breves passagens do documento em seu livro, 

apresentadas ao Congresso Luso-Brasileiro de História (VIl Congresso). X Volume, Tomo 2º, 1 Seção, 1º Parte, “O 

ciclo do ouro e dos diamantes”, Lisboa, Secção de Congressos, 1940, pp. 303-320. Côrte-Real acrescentou ao 

final um “Indiçe Onomático” para o texto. O documento foi descoberto pelo historiador na Biblioteca Nacional 

de Lisboa, Coleção Pombalina, Códice nº 629, Documento nº 29, “Cartas do Governador de Mato Grosso, e de 

outros, dirígidas ao Xmo. Xr. Francisco Xavier de Mendonça Furtado e do dito Exmo. Sr. a diversas pessoas”. 

Seção de Reservados. 

S Id.ib,p. 304 

Cf. Anal de Vila Bela desde o primeiro descobrimento deste sertão do Mato Grosso no ano de 1734. Mato Grosso, 

1734. Cópia dat. Biblioteca Nacional de Lisboa — Coleção Pombalina. vol. 629 - f. 29-39 v. 

ALVES, Louremberg. “Apresentação”, n BORGES, Francisco Caetano. Anais de Vila Bela do Santíssima Yrindade. 

Instituto Histórico e Geográfico MT, Publicações Avulsas nº 28. Cuiabá: IHGMT, 2001. p. 9. 

FREYRE, Gilberto, Contribuição para uma Sociologia da Biografia. O exemplo de Luiz de Albuquerque, governador 

de Mato Grosso no fim do século XVIII, Cuiabá: Fundação Cutural de Mato Grosso, 1978. 

As referências feitas por Freyre estão em op.cit., às pp. 141, 148, 148, 185, 188 e 149, respectivamente. 

” Freyre, op. cit., p. 164 



102 | condição Feminina no Império Colonial Português 

O Contexto Colonial da Fronteira Oeste nos “Anais” 

Parte das terras que constituiu, em 1748 a capitania de Mato Grosso, pelo Tratado 

de Tordesilhas pertenceriam à Espanha, que por elas até então não demonstrara maior 

interesse. Essa situação perdurou até que foi descoberto o ouro do Culabá, em 1719. Nas 

minas estabelecidas, a colonização propriamente dita teve início em fins de 1722. Em 1723 

ordens reais mandavam “fundar vila” no Cuiabá, ato regulado pelo governador de São Paulo 

apenas em 1727, quando então a Vila Real do Bom Jesus do Cuiabá passou à sediar câmara 

e estendeu jurisdição a um “termo”., 

Em 1734, quando se descobriram minas de ouro em território Pareci, passou-se a denominar 

à nova área mineradora “Mato Grosso”. Distrito do “termo” da Vila Real, Mato Grosso passou 

a receber tratamento preferencial. Em 1748, com a criação da capitania de Mato Grosso houve 

determinação real de que a capital deveria se localizar no vale do Guaporé; desse modo, em 

1752, o primeiro capitão general Antonio Rolim de Moura fundou Vila Bela da Santíssima 

Trindade. Portanto, “a capitania de Mato Grosso ficou assim composta por dois termos ou 

repartições, ou distritos: o Cuiabá e o Mato Grosso” " 

A implantação de núcleos de povoamento, o reconhecimento do rio Guaporé e sua 

ligação com o rio Madeira, e daí com o Amazonas, as tentativas de aproximação com os 

vizinhos das províncias hispânicas de Chiquitos e de Moxos ajudaram a acelerar as negociações 

políticas entre Portugal e Espanha na redefinição de suas fronteiras. Isso tudo fazia parte de 

um contexto político mais amplo, que envolvia as cortes européias, em disputa também pela 

posse dos terrítórios do vale do Paraguai e do Guaporé, e não apenas dos territórios ao sul 

da Colônia"?. Embora nos tratados assinados no setecentos não haja maiores detalhes sobre 

as possessões portuguesas instaladas na raia Oeste, as linhas divisórias sacramentaram para 

os domínios de Portugal um imenso e rico território. 

A criação da capitania de Mato Grosso foi uma das medidas para comprovar o princípio 

do uti possidetis, resultado da política traçada pelo Conselho Ultramarino para a fronteira 

Oeste, em montagem desde 1731*. Embora muito importante, esse assunto não foi tão 

discutido à época, o que pode ser interpretado como uma estratégia do governo português 

para dissuadir os espanhóis de sua posse, pois o Estado luso conferia grande importância à 

região guaporeana, conforme se pode observar na instrução real enviada ao capitão general 

Rolim de Moura: 

?  ROSA, Carlos Alberto. “Confidências mineiras na parte mais central da América do Sul” tn: Territórios e Fronteiras 

(Revista do Programa de Pós-graduação em História da Universidade Federal de Mato Grosso). Vol. 1. nº 1, 

jul-dez/2000. p. 46. Ver também, sobre o assunto: ROSA, Carlos Alberto; JESUS, Nauk Maria de, 4 Terra da 

Conquisto: História de Mato Grosso colonial. Cuiabá: Editora Adriana, 2003. 

? A esse respeito ver: CANAVARROS, Otávio. O Poder Metropolitano em Cuiabá (1727-1752). Cuiabá: EdUFMT, 

2004. 

Cf. LUCÍDIO, João Antonio Botelho. “A Vila Bela e a ocupação portuguesa do Guaporé no século XVIII", fn: 

GOVERNO DO ESTADO DE MATO GROSSO. Projeto Fronteira Ocidental. Arqueologia e História — Vila Bela da 

Santíssima Trindade / MT. Relatório final, 2004. 



Contribuição dos “Anais de Vila Bela: 1734-1789" para o Estuda da Escravidão no Império Português I 103 

Por se ter entendido que Mato Grosso é a chave e o propugnáculo do sertão do Brasil pela 
parte do Peru, e quanto é importante por essa causa que naquele distrito se faça poputação 
numerosa, e haja forças bastantes a conservar os confinantes em respeito, ordenei se fundasse 
naquela paragem uma vila, e concedi diversos privilégios e isenções para convidar a gente que 
ali quisesse ir estabelecer-se, e que para decência do governo e pronta execução das ordens 
se levantasse uma companhia de dragões, e ultimamente determinei se erigisse juiz- de-fora 
no mesmo distrito!s 

Explicitada a importância da fronteira oeste e a criação de Vila Bela da Santíssima Trindade, 
destaca-se o valor dos registros elaborados pelos vereadores do Senado da Câmara da Vila 
capítal, que apresentam, nas narrativas que compõem os “Anais”, temáticas diversas, tais 
como: escravidão, economia, diplomacia, vida cotidiana, etc. Dentre o amplo espectro de 
possibilidades que o documento oferece, destacamos aqueles que podem auxiliar análises 
sobre a escravidão negra no Império Português no século XVII. 

Negros: Escravos, Forros, Quilombolas nos “Anais de Vila Bela” 

São diversos os registros que dizem respeito às fugas dos escravos e à existência de 
quilombos. Do início ao final, o texto dos “Anais de Vila Bela” apresenta-se extremamente 
rico em informações sobre a presença e atuação dos negros na região. Os relatos ressaltam 
um fato: desde o início da colonização que Vila Bela e arredores foi branca e negra, poiís é 
enorme o número e a importância relativa dos negros em todas as atividades desenvolvidas, 

das econômicas às religiosas, das culturais às militares, das sociais às religiosas. O documento 
refere-se à quantidade de negros, quando e como chegaram à Vila, quais os preços dos 
escravos, entre outras informações relevantes. 

Mas, a maior relevância do documento talvez resida em suas pormenorizadas descrições e 

dados sobre os escravos que se rebelaram contra a escravidão, negros fugidos e quilombolas. 

Torna-se claro que as fugas eram constantes, os “Anais” estão recheados de menções a elas. 

Um dos destinos preferenciais dos fugidos eram os domínios espanhóis, e a localização 

fronteirica de Vila Bela favorecia “o embrenhamento dos negros” por terras pertencentes 

aos domínios de Castela, o que dificultava sua captura pelos antigos senhores e autoridades 

portuguesas. Dois exemplos, entre diversos, evidenciam isso: em 1768 há o registro de “escravos 

fugidos para os domínios do Peru”; e em 1773 está registrado que 51 escravos pertencentes 

a moradores de Vila Bela haviam fugido “para os domínios de Espanha”. O documento não 

deixa dúvida de que, quando o assunto eram escravos, as duas Coroas, que tanto disputavam 

* Instruções dadas pela Rainha ao Governador da Capitania de Mato Grosso, em 19/01/1749 (transcritas na 

Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, t. (V, Parte |, 1892, pp 381 — 390. Apud MOURA, Carlos 

Francisco, D, Antonio Rolim de Moura, primeiro Conde de Azambuja. Biografia. (Coleção Documentos Ibéricos 

— Série: Capitães-generais, 1); Edição comemorativa do bicentenário de seu falecimento (1782-1982). Cuiabá: 

UFMT — imprensa Universitária, 1982. p. 128. ' 



104 | Condição Feminina no Império Colonial Português 

entre si territórios, punham-se de acordo: era necessário devolver periodicamente os escravos 

fugidos aos domínios de origem, aos locais de onde haviam fugido, por força das “leis da 

boa correspondência” entre as duas monarquias ibéricas. 

Embora se trate de um documento oficial, a exigir leitura minuciosa das entrelinhas, há 

muito que se explorar nessa documentação, no que se refere à escravidão, principalmente em 

relação aos quilombos no século XVIII"º. Nele estão registrados a existência e o funcionamento 

do “pequeno quilombo no rio Sepotuba”, o da margem do rio Porrudo; o que ficava próximo 

ao arraial das Lavrinhas — sobre o qual pairava a desconfiança de que os aquilombados 

mineravam —, o do distrito do Forte do Príncipe da Beira, e o mais conhecido de todos, o 

quilombo Grande, cuja relato da destruição é minucioso, a mando do capitão general Luis 

Pinto de Souza Coutinho, que: 

... sendo informado das muitas e continuadas fugas que atualmente faziam os escravos 

dos moradores desta terra para os matos, muito principalmente para o quilombo chamado 

Grande, e desejoso de evitar tão grande dano, o melhor e mais acertado meio que pôde 

descobrir foi o criar de novo uma companhia de soldados ligeiros para o sertão e mato, com 

oficiais competentes, sendo sargento-mor dela Inácio Leme da Silva, a quem deu jurisdição 

ampla para o castigo dos soldados respectivos à mesma companhia. 

Criada assim essa companhia, deu o dito senhor as instruções necessárias ao dito sargento- 

mor para se saber haver [o quilombo], Ordenou-lhe que, mais breve que pudesse, se aprontasse 

para sair com a sua companhia atacar e devorar o quilombo Grande, que havia notícia certa 

de estar estabelecido nas campanhas do Galera, para o que lhe mandou aprontar pólvora e 

bala, retirada do armazém real, por não haver em outra parte. Como também, para maior 

respeito e maior corpo de gente, mandou que essa companhia fosse auxiliada por gente militar, 

que íria ao [ilegível]... do dito sargento-mos, para aqui logo se pôr pronto o cabo-de-esquadra 

João de Almeida, com seis pedestres escolhidos, recoamendando, mais que tudo, o dito senhor 

ao sargento-mor o inviolável segredo que devia haver na saída para o tal quilombo, a fim de 

Qque os negros não tivessem notícia dessa nunca pensada determinação. 

Conforme se observa no registro, o ataque ao quilombo foi preparado em segredo, 

fundamental aos fins pretendidos pelos enviados do capitão general Luís Pinto de Sousa 

Coutinho, que não poupou gente nem armamento para a concretização do ataque. O vereador 

* Sobre quilombos em Mato Grosso ver, principalmente: VOLPATO, Luiza Rios Ricci. “Quilombos em Mato Grosso. 

Resistência negra em área de fronteira”. In: REIS, João José; GOMES, Flávio dos Santos. Liberdade por um Fio: 

História dos quilambos no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. Sobre escravidão em Mato Grosso, 

ver também: ALEIXO, Lúcia Helena Gaeta. Mato Grosso: Trabolho escravo e trabalho livre (1850-1888). Brasília: 

Ministério da Fazenda, Departamento de Adm./Div. Documentação, 1984; VOLPATO, Luíza Rios Ricci, Cotivos do 

Sertão: Vida cotidiona e escravidão em Cuiabá em 1850-1888. São Paulo: Editora Marco Zero; Cuiabá: Editora 

da Universidade Federal de Mato Grosso, 1993. Para informações sobre as doenças que atingiam os escravos 

negros da capitania de Mato Grosso no século XVIII, ver: ANZAI, Leny Caselli. Doenços e práticas de curo no 

capitónio de Moto Grosso: O olhar de Alexandre Rodrigues Ferreira. Tese de Doutorado em História apresentada 

à Universidade de Brasília — UnB, 2004 (prelo). 



Contribuição dos “Anais de Vila Bela: 17341789” para o Estudo da Escravidão no Império Português l 105 

escrevente dos “Anais” narrou com minúcias o trajeto da tropa, a chegada e destruição do 

quilombo Grande: 

Por estarem as casas do quilombo divididas e dispersas umas das outras, em diferentes 
partes, abalroaram a primeira que toparam, onde surpreenderam muito pouca gente. E as mais, 
ouvindo alguns tiros e gritaria, se pôs em fuga, de forma que se viu precisado o sargento-mor 
a se aquartelar naquele sítio por largo tempo. Depois de aquartelado, foi expandindo escoltas 
para várias partes daquele sertão e esconderijos. Seguindo os soldados as trilhas, foram 
abatroando em várias malocas daqueles inimigos, dos quais alguns se punham em resistência, 
de forma que os soldados, em sua necessária defesa, se viram obrigados a fazerem-lhe tiro 
para salvarem as suas vidas. Sendo os encontros muitos, e muitas as resistências, não houve 
da nossa parte perigo algum de vida. Da parte daqueles infíéis morreram a tiro nove, dos 

quais foram apresentadas ao Senado 18 orelhas. 

A narrativa continua, destacando que no quilombo Grande víviam sessenta e nove pessoas 
“do gentio da Guiné, entre machos e fêmeas”; dos quais foram presos quarenta e um, e mortos 
nove. Outros haviam fugido “desarvorados pelos matos”. Havia também, no quilombo, “trinta 
e tantas índias, que os tais negros tinham apanhado no sertão, onde matavam os machos e 

traziam as fêmeas para delas usar como de mulheres próprias”, informação importante para 
os estudos sobre as relações interétnicas na capitania. 

Em seguida, o narrador registrou informações sobre a formação do quilombo Grande, 

afirmando ser muito antigo, criado pouco depois do descobrimento das minas de Mato Grosso. 

O quilombo, segundo o relato, havia sido governado por um rei que, uma vez morto, fora 

substituído pela rainha, que governara com poderes absolutos. A rainha podia mandar não só 

enforcar, “mas também quebrar pernas e braços e enterrar vivos aqueles que, arrependidos 

da fuga, queriam tornar para a casa de seus senhores, sem que para semelhantes e outros 

castigos fosse preciso legal prova”. Desejando enfatizar as diferenças entre a administração 

branca e a negra, o escrevente destaca os paderes de Tereza de Benguela como despóticos, 

já que “bastavam leves indícios para serem punidos quaisquer réus”: 

Chamavam esta muito intitulada rainha Tereza. Era de nação Benguela, escrava do 

capitão Timóteo Pereira Gomes. Era assistida e servida de todas as mais negras e índias, 

ainda melhor de que se fossem suas cativas, a quem diariamente castigava, rigorosamente, 

por qualquer coisa. Tanto era temida que nem machos nem fêmeas eram ousados a levantar 

os olhos diante dela. 

A rainha governava o quilombo “a modo de parlamento, tendo para o conselho uma 

casa destinada”, na qual se reuniam deputados, “sendo o de maior autoridade, tido por 

conselheiro, José Piolho, escravo da herança do defunto Antônio Pacheco de Morais”, Tereza 

de Benguela, a rainha, “naquele negral Senado se assentava”, e suas ordens eram executadas 

“à risca, sem apelação nem agravo”, 



106 Condição Feminina no Império Colanial Português 

No quilombo Grande, “o maior que tem havido nestas minas”, os moradores andavam 

armados, “uns com armas de fogo, outros com arco e flecha, com roupas de quase palmo 

e meio de comprido e três dedos de largo, cujas roupas fabricavam no mesmo quilombo, 

como também o conserto de ferramentas, para o que tinham duas tendas de ferreiro”. Bem 

organizados, eram auto-suficientes, pois “cada um tinha sua roça muito bem fabricada de 

milho, feijão, carás, batatas, amendoim e muito algodão, que fiavam e teciam para se vestir 

e cobrir, para o que tinham teares à moda de suas terras”, Durante o ataque, casas, roças e 

mantimentos foram totalmente destruídos, 

José Piolho, tido “por maior oráculo”, havia sido “rei em um quilombo que se dissolveu 

nos matos da cidade do Rio de Janeiro”. Durante o ataque, “fiado nas mandingas com que 

o diabo o trouxe sempre enganado, foi um dos que resistiu, isso depois de algumas ciladas 

que fez aos soldados”, Piolho “acabou a vida diabolicamente: a violência de um tiro que lhe 

empregaram no corpo”. 

O registro é minucioso, e enfatiza à luta renhida que foi travada entre os enviados do 

capitão general e os moradores do quilombo: 

A maldita rainha de quem temos tratado, na ocasião em que se abalroou o quilombo, 

Mandou os seus que pegassem em armas e tudo matassem, Alguns de seus súditos assim o 

fizeram, acudindo à voz e pegando em armas; mas não puderam usar delas pela força que 

viram contra si. Tomaram por melhor acordo retirarem-se fugitivos ao mato. Nessa retirada, foi 

também a rainha, conduzida por José Cavalo, escravo do sargento-mor Inácio Leme. Era esse 

negro capitão-mor do quilombo e, entre os mais, tido por mais valoroso. Na apressada fuga 

em que foram, no saltar de um riacho se estrepou aquela desventurada rainha em um pé, 

isso a tempo que já os soldados iam sobre ela, por a terem visto. Com facilidade a prenderam 

e trouxeram ao aquartelamento, onde estava o sargento-mor. Posta aí em prisão, à vista de 

todos aqueles a quem governou naquele Reino, lhe diziam estes palavras injuriosas, de forma 

que, envergonhada, se pôs muda ou, para melhor dizer, amuada. Em poucos dias expirou de 

pasmo. Morta ela, se lhe cortou a cabeça e se pôs no meio da praça daquele quilombo, em 

um alto poste, onde ficou para memória e exemplo dos que a vissem. 

Importância dos “Anais de Vila Bela" para a História 

Cada estudioso fará sua própria leitura e interpretação dos “Anais de Vila Bela”, já que 

os múltiplos sentidos de um texto somente se revelam na medida em que é lido, apropriado 

e reapropriado, de diversos modos e com diferentes fins. Os “Anais de Vila Bela” expressam 

a história oficial, a história contada pelas autoridades coloniais, embora não se constitua 

em uma “grande narrativa”, no sentido de contar apenas feitos gloriosos, segundo os 

cânones historiográficos da época; os textos narram uma história registrada ao sabor dos 

acontecimentos, quando os narradores ainda não sabiam qual o futuro daquilto que estava 

acontecendo.



Contribuição dos “Anais de Vila Bela; 17341789” para o Estudo da Escravidão no Império Partuguês j 107 

Se a perspectiva dos “Anais de Vila Bela” é local, exprimindo a história vivida na fronteira 

e vista da fronteira — nisso residindo um de seus maiores pantos de interesse —, a inserção 

dessa história é muito mais ampla: há registros sobre o terremoto de Lisboa, nascimentos, 
casamentos e mortes de reis, discussão sobre legislação portuguesa, acordos diplomáticos, 
comércio com o Grão-Pará e o Rio de Janeiro e, por intermédio desses portos com o mundo 
atlântico, etc. Nessa intrincada rede, se insere a experiência da capitania de Mato Grosso no 

século XVIII. 

Todos os espectros da vida administrativa da fronteira Oeste permeiam os registros 
contidos nos “Anais de Vila Bela”. Torna-se evidente, nos textos que compõem o documento, 
a importância de Vila Bela da Santíssima Trindade na fronteira luso-espanhola. No entanto, 

embora em crescimento, ainda são poucos os estudos que privilegiam essa fronteira no 
período em questão”. Acreditamos que a publicação dos “Anais de Vila Bela: 1734-1789” seja 
um passo importante nessa direção. 

Nesse espaço colonial português, na fronteira com terras de Espanha, os “Anais de Vila 
Bela” contribuem para o estudo sobre a escravidão, por exemplo, ao destacar a ação das 
companhias de comércio no fornecimento de mão-de-obra escrava negra para aàs minas 
da capitania, e as campanhas que eram feitas pelos capitães generais para a destruição 

de quilombos espalhados pelo território da capitania. É possível, por meio dos registros, 

identificar locais de quilombos, sua organização e estratégias de sobrevivência. Sobre à 

participação de mulheres negras nessas organizações, os “Anais” destacam a atuação de 

Tereza de Benguela. 

Grande parte das ações que movimentavam a fronteira Oeste da colônia lusa na América 

está registrada nos “Anais de Vila Bela”. Essas ações congregavam espanhóis, portugueses, 

Índios, negros e mestiços, em convivência complexa e problemática, na qual a negociação 

ocupava lugar de destaque. Essa riqueza multicultura! aponta para a necessidade de reflexões 

que ultrapassem o mero confronto. Em um contexto extremamente heterogêneo, a justaposição 

de práticas culturais diversificadas estimulava capacidades de invenção e improvisação, exigidas 

pela sobrevivência, em uma situação sem precedentes, na perspectiva de uma das regiões 

mais interiores do Império Português na América: a capitania de Mato Grosso, considerada 

o antemural da colônia. 

v Ver, a esse respeito, dissertações de mestrado defendidas no Programa de Pós-graduação em História da 

Universidade Federal de Matao Grosso, disponíveis no sítio http://www.ufmt.br/ppohis/, dentre as quais: 

FERNANDES, Suelme Evangelista. O Forte do Príncipe da Beira e a produção da fronteira noroeste do América 

Portuguesa (1776-1796), (2003); SILVA, João Bosco. Vila Bela à época de Luiz de Albuquerque. 1772-1789, (2005); 

OLIVEIRA, Edevamilton de Lima A povoação regular de Cazol Vasco e a Fronteira Oeste do Brasit Colônia (1783-1802), 

(2003), 





Filhos de Escrava no Império Colonial Português 
— Regime Jurídico e sua Aplicação (Séculos XVl a XIX) 

Margarida Seixas 

Resumo: 4 condição jurídica da mãe (de liberdade ou de escravidão) sempre foi determinonte — embora 
não absolutamente vinculativa - do regime jurídico dos fitlhos. Laborando um percurso sucinto 
pelo regime jurídico dos filhos e filhos da mulher escrava ao longo do tempo, pretende-se, 
em concreto, aferir quais 05 normas existentes no Direito Português sobre tal matéria entre 
os séculos XVi e XIX e em que medida estas eram ou não efectivamente aplicadas no Império 
Colonial Português. Serão alvo de análise mais pormenorizada — por trazerem significativas 
alterações de estatuto — a legislaçõo pombalina e a lei da liberdade de ventre (1856). 
Não serão abordodas figuras próximos do escravatura, nomeadamente o servidão da gleba 
e olgumas formas de semi-liberdade (malados, juniores, etc.) pois, apesor de uma certa 
proximidade em alguns aspectos do regime jurídico, são realidades distintos e com diferente 

tratamento normativo e conceptual. 

No Direito romano', o filho de mulher escrava nascia, em princípio, também escravo. 

Ainda que o pai fosse livre, se a mãe era escrava, nasceria o filho escravo?. 

Porém, esta norma comportava excepções: refere Gaio certa lei que determinava poderem 

nascer pessoas livres de uma relação entre um homem livre e uma mulher escrava, se 

aquele se une a esta julgando-a livre; nascendo filhos varões, seriam livres, nascendo filhas, 

pertenceriam ao proprietário da mãe?. 

Tal norma foi, todavia, afastada por Vespasiano, retomando-se a regra de jus gentium: 

os filhos e filhas de mulher escrava nasceriam também escravos. 

Era também excepção à regra geral o previsto no Senatus Consulto Claudiano: se uma 

mulher livre, cidadã romana, se une a um escravo alheio mas com autorização do dono 

* "Sobreodireito dos escravos em Roma, podem ver-se entre tantos outros, a monumental obra de W. W. Buckland, 

The roman Law of Slavery, University Press, Cambridge, 1908 (reimpressão de 1970), em especial para este tema, 

as pp. 21-29 e 397-401; entre nós, António dos Santos Justo, “A escravatura em Roma”, Boletim da Faculdade 

de Direito, vol. 73 (1997), Universidade de Coimbra, Coimbra, 1997, pp. 19-33. 

Gaio, |, 82 (consultámos a edição bilingue das Instituições, inserida em Textos de Derecho Romano (cord. Rafael 

Domingo, Arandazi, 2002), p. 56; D. 1, 5. 5 (consultamos a edição em castelhano, preparada por Álvaro D'Ors, 

Hernandez —Tejero, Fuenteseca, Garcia-Garrido e ). Burillo, Editorial Aranzadi, Pamplona, 1968), tomo |, 1, 

p.59. 
? Gaio,l,/85,0p.cit.,p. 56. 



no I Condição Feminina no Império Colonial Português 

deste, poderia ela permanecer livre e o seu filho nascer escravo, se tal resultasse do acordo 

estabelecido”. 

Contudo, e uma vez que se vai afirmando uma tendência clara no sentido da fibertas, a 

condição livre da mãe, no momento da concepção, durante a gravidez ou no momento do 

parto revela-se determinante para estabelecer qual o estatuto jurídico do filho. 

Assim, se a mulher era escrava durante a concepção e/ou a gravidez mas era entretanto 

manurmitida, sendo livre no momento do parto, seria livre o filho ou filha que nascesse”. 

Se, pelo contrário, a mãe era livre no momento da concepção ou em qualquer momento 

da gravidez e depois se tornava escrava, o seu filho ou filha seria livre, desde que concebido 

no seio de matrimónio legítimo". 

Se o filho fosse fruto de uma união “ilegítima”, seria escravo — esclarece Gaio que 

seria assim para conplures (muitos), que distinguiam conforme as condições específicas da 

concepção”. Porém, na versão do Digesto, afirma-se expressamente que não é relevante se 

à mãe concebeu em matrimónio legítimo ou fora dele”, o filho nascerá sempre livre. 

Da mesma forma, é considerado livre o filho de escrava, se esta deu à luz em momento 

em que, segundo cláusula de doação, devia já ter sido manumitida?. 

Existem ainda outras normas relativas ao estatuto dos filhos de escrava, embora de 

âmbito mais específico: quanto ao nascimento de gémeos, estando prevista a liberdade da 

escrava após ter determinado número de filhos"*: quanto ao declarado livre de nascimento 

por sentença"; quanto ao filho da mulher livre que dá à luz após ter sido aprisionada por 

inimigos?; quanto à impossibilidade de usucapião do filho de escrava subtraída ao seu legítimo 

proprietário e que dá à luz na posse de um comprador de boa-fé3; quanto à impossibilidade 

de o patrono declarar livre de nascimento aquele que se declara liberto”. 

O Direito Português, como os restantes ordenamentos jurídicos europeus, recebeu estas 

normas no processo de recepção do Direito Romano Justinianeu (fixado no conjunto de obras 

mais tarde apelidado de Corpus luris Civilis), entre nós com início no século XII! (quer de forma 

mediata, através das Siete Partidas, obra atribuída ao rei Afonso X de Castela e com divulgação, 

? Apropósito de um caso concreto, afirma-se no Digesto, referindo decisão do Imperador Severo, D. 50, 2. 9, op. 

cit., tomo IIl, 2, p. 813: “embora se prove que Tício nasceu quando seu pai era escravo, porém, como foi procriado 

por mãe livre, não se impede que seja decurião na sua cidade ” 

* Gaio,l,89,op.cit, p. 57; D.1,5, 5, op. Cit., loc. cit. 

6 Gaio, |, 90, ldem, lbidem. 

? tdem,90e9o. 

& D1,5.5, op.cit., foc. cit 

? D1,6 22 (corresponde à uma resposta de Modestino), op. cit., p. 61. 

* D1,5.15e16,0p. cit., p. 60. 

" D1,6.25,0p.cil,p. 61 

* D1,6.26, op. cit., Ibidem. 

? jdem, lbidem. 

º D1,6.27 Op. cit., lbidem. - 



Filhos de Escrava no Império Cotonial Português - Regime Jurídico e sua Aplicação (Séculos XVl a XIX) [ m 

tradução e aplicação em Portugal; quer directamente, também com o contributo dos Estudos 
Gerais, criados entre 1288 e 1290 por D. Dinis, em que se integrou a Faculdade de Leis). 

Ainda em 1789, Pascoal de Mello Freire faz eco dessa recepção: “O direita das pessoas (...) 
consiste especialmente na liberdade, cidadania e família; e, assim, tanto no direito Romano 
como no Pátrio, a suprema dívisão dos homens é em livres e escravos ”” . 

E continua, embora ressalvando mais à frente que ninguém já nasce escravo, por efeito 

do Alvará de 1773 (aplicado apenas em Portugal Continental, como infra melhor se dirá): 
“Os servi (escravos), assim chamados ou de servando (quardar), ou de serviendo (servir), 
nascem ou fazem-se. Nascem das nossas escravas, fazem-se ou pelo direito das gentes, isto 

é, por cativeiro, ou pelo direito civil ”, 

Refere ainda o princípio romano de que o parto segue o ventre, recebido também pelo 
Direito Português, para determinar que o filho de escrava é propriedade do dono de sua 
mãe. Curiosamente, entre os visigodos, os senhores (quando distintos) de escravo e escrava 

partilhavam entre si os filhos gerados pelo casal de escravos, dividindo “igualmente entre 

ambos os senhores a agnição da escrava que deu à luz por união de escravo alheio””, 

Ao contrário do que durante muito tempo foi defendido pela historiografia, a escravatura 

não desapareceu com a queda do Império Romano do Ocidente e, na Península Ibérica, durante 

o período de domínia visigótico, nem sequer se tornou numa instituição residual'8, 

Se se verificou uma diminuição do número de escravos, resultado de diversos factores", 

a partir do século ||, esse movimento inverte-se nos séculos seguintes, através de uma nova 

fonte de prisioneiros: os embates bélicos com os povos “bárbaros”. O regime jurídico que 

acima descrevemos não foi entretanto alterado. 

Interessa neste momento uma breve referência à situação da Península Ibérica após a 

queda do Império. A monarquia visigótica manteve, como referimos, a existência de escravos 

(mesmo de escravos cristãos) e também o nascimento como forma de aquisição dessa condição. 

Pascoal José de Mello Freire, fnstituições de Direito Civil Português, edição traduzida por Miguel Pinto de Meneses, 

Boletim do Ministério da Justiça, Lisboa, 1966, Livro H, Título 1, S l, p. 10. É a transcrição quase literal da definição 

de Gaio (11), 8 = D. 1. 5.1; Inst. 1. 2. 12; (II1), 9 =D.1.5,3; Inst. 1. 3 pr 

% fdem, S Ul p. 1. 

" fidem, 8 V, pp. 1112. 

Tal como prova claramente Charles Verlinden, “U Esclavage dans le Monde Ibérique Médiéval” in Anuario de 

Historia del Derecho Espofiol, tomo XI, Madrid, 1934, e foi sendo estudada por vários autores posteriores. Entre 

nós, veja-se, por exemplo, Domingos Mauricio, S.)., “A Universidade de Évora e Escravatura”, Didaskalia, vol. 

VU, fasc. 1, 1977, pp. 153-200 (para uma resenha bem conseguida da evolução da escravatura, em especial as 

pp. 154-158) e mais recentemente, para uma síntese bem esclasecedora, veja-se Maria do Rosário Pimentel, 

Viagem oo fundo das consciências: a escravatura no época moderna, Colibri, Lisboa, 1995, pp. 17 e ss. 

São normalmente mencionadas as influências do estoicismo e do cristianismo mas, segundo alguns autores 

(cf. Verlinden, op. cit., pp. 317 e ss.), a célebre pax romana terá limitado o “recrutamento” de escravos entre 

os prisioneiros de querra. Este tipo de prisioneiros, em conjunto com os filhos de escrava, fornecia o Império 

de forma matioritária, uma vez que diminuíra consideravelmente o número de escravos de ius civile e a servitus 

poeno. 



T | condição Feminina no Império Colonial Português 

Os filhos de escravos eram propriedade dos donos de seus paiís — se os pais pertenciam a 

diferentes proprietários, estes dividiam entre si os filhos do casal; existindo apenas um filho, 

seria confiado à mãe até à idade de doze anos”º (é esta a norma mencionada por Mello 

Freire, que atrás referimos). 

Se a criança fosse fruto de uma união legal entre um escravo ou uma escrava e uma 

pessoa livre, seguiria sempre a condição de escravo, com desvio à regra antes enunciada de 

que a parto segue o ventre”. 

Todavia, existiam algumas excepções. Sucedia, por vezes, que um proprietário fazia passar 

um escravo por livre para que casasse com mulher livre e assim poder apropriar-se dos filhos 

do casal — nesta situação, pai e filho tornar-se-lam livres, desde que provado o dolo (o que 

se não deveria afigurar fácil)*, 

Igualmente seria livre o filho, fruto do casamento entre mulher livre e homem escravo 

fugitivo, que se fazia passar por ingénuo, novamente provado o dolo — na falta de prova, o 

proprietário recuperava não só o fugitivo mas também adquiria o seu filho?. 

lentamente, vai-se instalando a diferença entre os escravos cristãos (que hão-de ser 
equiparados aos servos) e os não cristãos, judeus e, principalmente, muçulmanos (existentes 

na Península ainda antes da invasão de 711). 

Os escravos muçulmanos — a partir da Reconquista, essencialmente prisioneiros de 
querra — mantinham-se enquanto tal, embora também tenham sido mais tarde, passadas 
algumas gerações e muitas vezes após canversão ao cristianismo, integrados na classe dos 
servos — e pode detectar-se tal fenómeno ainda no século XI?. 

Contudo, os filhos de escravo sofriam discriminação, como comprova o fuero de Villavicencio, 
posterior a 1020: todos os servos são admiítidos na nova comunidade, salvo os escravos maouros 
comprados e os seus descendentes imediatos?. 

Também em território português se foi fazendo sentir uma progressiva integração na 
categoria dos homens de criação, em especial nas zonas reconquistadas há mais tempo, 

Acresce que se verificou igualmente em Portugal o progressivo desaparecimento dos 
escravos cristãos, que já não existiam de todo no século XIIºS, e um cada vez maior número 
de mouros lívres?”, resultado da nova política de Reconquista, que valorizava o povoamento 

por população livre, ainda que de origem inimiga. 

? teg. Vis, X,l, 17 (MGHU, T , P 389), citado por Charles Verlinden, op. cit., Pp. 350 e 351. 
* CLMG H leg. Vis, IIl,3,9, p. 143, citado por Charles Verlinden, op. cif., p. 335. 

* Idem, Ul, 2,7, p. 336. 

* idem, IX,1,15, p. 337 

* Cf Charles Verliden, op. cit., pp. 385 e ss. O autor apresenta um dacumento do final do século X| — um texto 
do tombo do Mosteiro de Sobrado — com a genealogia de escravos mouros. Entre outros exemplos interessa, 
nesta sede, o de um escravo mouro cujo filho veia a ser baptizado — este converso casou com uma mulher livre 
mas os filhos do casal pertenciam ao Mosteiro, 

* fdem,p.402. 

* fdem, p. 406. 

? Já mencionados, por exemplo, no foral de Santarém de 1095. 



Filhos de Estrava no império Colonial Português - Regime Jurídico e sua Aplicação (Séculos xvi a x1) | TIa 

O fenómeno da escravatura há-de manter-se na Europa, de forma menos residual do que 
o tradicionalmente defendido e registando até um crescimento significativo entre os séculos 
Xill a XV%, mas tem já pouca expressão no nosso país a partir do mesmo século XIIl, embora 
com algumas manifestações?. 

Porém, devemos salientar que as Siete Partidas?º, em pleno século XIII, admitiam várias 
formas de sujeição e estipulavam expressamente que a condição era transmitida pela mãe, 
recuperando à regra romana: “Nascendo de paí livre e mãe escrava, os filhos são escravos, 
porque seguem a condição da mãe”*', Pormenorizando depois alguns aspectos (é livre o filha 
de mulher escrava libertada durante a gravidez; mesmo regressando a mãe à escravidão, o 
filho permanece livre), enuncia a regra contrária: os filhos de pai escravo e mãe livre serão 
livres, pois seguem a condição da mãe. 

Mais à frente, acerca da condição dos nascituros, prevê-se ainda uma outra situação: se 
o proprietário ordena a libertação de uma escrava grávida e aquele disso encarregue protela 
a libertação, esperando maliciosamente que nasça a criança para que seja escrava, são livres 
mãe e filho desde o dia indicado pelo senhor?2. 

Todavia, em Portugal, a preocupação régia em promulgar legislação relativa aos escravos 
não estava ainda muito presente em meados do século XV, quando foram publicadas as 
Ordenações Afonsinas (1446-1447), mas surgiu posteriormente, com a regulação de diferentes 
e numerosos aspectos — o que se justifica perante o aumento progressivo do número de 
escravos, resultado da Expansão, que deu início à “deslocação do comércio do Mediterrâneo 
para o Atlântico”*, 

Para o aspecto que agora estudamos, tem bastante interesse a carta régia de 29 de 
Janeiro de 1515, do rei D. Manuel, acerca das escravas concedidas aos primeiros povoadores 
de São Tomé e Príncipe. 

Segundo relata a mesma carta, levantavam-se dúvidas sobre a condição jurídica das 
ditas escravas e dos seus filhos*º, concebidos com os povoadores — teria sido preso como 
cativo um desses filhos, um ta! Brás Gil. Para esclarecer a situação deste preso e todas as 

demais, a carta declara “todas as escravas que os ditos degredados e pessoas a que pelo 

* Cf. Maria do Rosário Pimentel, op. cit., p. 19. 

? Idem,pp.20e21. 

Obra acima mencionada a propósito da recepção do Diseito Romano e que terá sido elaborada em meados do 

século XII! na corte de Afonsa X de Castela, embora existam dúvidas quanto à sua data exacta e se discuta a 

autoria — veja-se, para um resumo da polémica, Ruy e Martim de Albuquerque, História do Direito Português, 

Pedro Ferreira, Lisboa, 2004, | volume, tomo |, pp. 218 e ss. 

Quarta Partida, título XXI, lei 2, tos Siete Partidas del Sabio Rey D. Alonso IX (sic), Imprenta de Antonio Bergnes, 

Barcelona, 1844, tomo |l, p. 1105. 

tdem, título XXIII, lei 3, op. cit., p. 1123. Parece ser um desenvolvimento da norma romana que acima referimos 

e identificamos — nota 9: D. 1, 6. 22. 

* Mariado Rosário Pimentel, op. cit., p. 25. 

* n Arquivo Histórico Português, val. |, 1903, p. 302. 

n 

n 



T4 | condição Feminina no Impéria Colonial Português 

dito regimento se deram, e os filhos que delas nasceram, por livre e forros para fazerem de 

si o que bem lhes vier (...)”. 

Esta era, porém, uma excepção e não invalidava a recepção da norma romana, esta 

última totalmente assimilada, não sendo sequer necessário consagrá-la expressamente. 

Vejam-se as Ordenações Manuelinas, cuja edição “definitiva” data de 1521: quanto às 

crianças nascidas em “nossos Reinos e Senhorios” das escravas vindas da Guiné, mandava 

el-rei que “os seus senhores sob as ditas penas as façam baptizar aos tempos que os filhos 

dos Cristãos e Cristãs se devem, e costumam baptizar” (Título XCIX do Livro V das Ordenações 

Manuelinas: Que todos os que tiverem Escravos de Guiné os baptizem). AÀ pena prevista para 

o infractor era a perda do escravo não baptizado. 

As Ordenações Filipinas, publicadas em 1595 e a vigorar desde 1603, mantiveram a 

obrigação e estipulavam mesma punição para o não cumprimento (Título XCIX do Livro V 

das Ordenações Filipinas: Que os que tiverem Escravos de Guiné os baptizem). 

Quanto à aplicação desta norma, parece ter-se verificado o seu acatamento parcial, pois 

nos registos baptismais encontram-se, ao lado dos assentos das crianças de pais livres, os de 

crianças filhas de escravas”*. 

A taxa de natalidade dos escravos tem sido estudada através dos registos de baptismo, 

uma vez que não existem outras fontes com carácter sistemático. 

Para a ilha da Madeira, por exemplo, Alberto Vieira apurou um progressivo aumento 

nos assentos de baptismo de crianças filhas de mãe escrava entre 1591 e 1680 (embora com 

momentos de retrocesso) e uma quebra acentuada a partir de 1680, coincidente com uma 

diminuição dos registos de baptismo de crianças livres?, 

Os nomes adoptados eram nomes cristãos vulgares, por vezes a criança recebia o nome 

próprio e o apelido do proprietário de sua mãe” mas não era usual o mesmo apadrinhar 

a criança*, Normalmente, os padrinhos seriam familiares, amigos ou mesmo criados do 

proprietário da mãe da criança. 

* Sobre esta matéria ver, entre outras, A. C. de C. M. Saunders, História Social dos Escravos e Libertos Negros em 

Portugal (1441-1555), Lisboa, Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1994, pp. 128 e ss. 

* Alberto Vieira, Os escravos no arquipélago do Madeira: séculos XV a XVII, Funchal, Secretaria Regional do Turismo, 

Cultura e Emigração. Centro de Estudos de História do Atlântico, 1997. O autor apurou ainda uma média de 

1,37 filhos por mulher escrava, valor bastante reduzido para os padrões da época. Também Arlindo Manuel 

Caldeira, Mulheres, Sexualidade e Casamento em São Tomé e Príncipe (Séculos XVXVIII), Edições Cosmos e 

Grupo de Trabalho para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, Lisboa, 1999, p. 80, a propósito 

dos escravos de São Tomé e Príncipe, menciona que “os índices de fecundidade não eram elevados”, 

Arlindo Caldeira, op. cit., p. 68, refere o caso de uma escrava (comprada pos um proprietário são-tomense, 

João Álvares da Cunha), que deu à luz no barco que a transportava para S. Tomé. Foi sugerido ao padre que 

a bordo baptizou a criança que lhe desse o nome do dono da mãe. 4o chegarem a São Tomé, João Álvares 

achou graça ao sucedido e adoptou o menino, a quem, por morte, veio a deixar o seu património. 

?*º Para a Madeira, Alberto Vieira, op. cit.: “Confrontado o nome dado às crianças com o dos progenitores, ou, 

quando é caso disso, os proprietários conclui-se pela precariedade na manutenção dos nomes. No caso das 

crianças do sexo feminino apenas 3% têm origem no proprietário e 14% na mãe, enquanto no masculina surgem 



Filhos de Escrava no Império Colanial Português - Regime Jurídico e sua Aplicação (Séculos XV a XIX) I s 

Sucederia ainda que, por vezes, o padrinho era o pai da criança, que não podia assumir 
tal condição. 

Uma vez que o casamento entre escravos ou entre mulher escrava e homem livre não era 
frequente*?, a maioria das crianças nasceria de ligações “ilegítimas”: o assento de baptismo 
registava o nome da mãe mas raramente era mencionado o do pai — tal referência era uma 
excepção e só sucedia sendo o paíi escravo ou livre de baixa condição”. 

Porém, se o pai de condição social e económica mais elevada — muitas vezes o proprietário 
da mãe — quase nunca assumia a paternidade da criança”, encontrava muitas vezes forma 
de ajudar ou beneficiar mãe e filho?. 

Para muitos dos proprietários, o nascimento dos filhos das suas escravas eram uma 
óptima oportunidade para aumentar o património, como documentado nos relatos da época, 
nomeadamente em Clenardus, em carta de 1535: os donos incentivavam as relações sexuais 
das suas escravas para aumentar a probabilidade de nascimento de crianças e assim potenciar 
O lucro, comparando o autor o processo ao das criação de animais: 

Os mais ricos têm escravos de ambos os sexo, e há indivíduos que fazem bons lucros 
com a venda dos filhos dos escravos, nascidos em casa. Chega-me a parecer que os criam 
como quem cria pombas para levar ao mercado [Longe de se ofenderem com as ribaldias 
das escravas, estimam até que tal suceda, porque o fructo segue a condição do ventre: nem 
ali o padre vizinho, nem eu sei lá que cativo africano o podem reclamar...]º. 

Um pouco mais tarde, em 1571, Giambattista Venturino, o Cardeal Alexandrino, segundo 
Alexandre Herculano, descreveu de forma idêntica o que se passava com o “rebanho” de 

8% com base no do proprietário. (...) Num total de 3.413 antropónimos atribuídos a crianças recém-nascidas, 
só cento e seis (3%) derivam dos pais, sendo noventa e três da mãe, e treze do paí, e setenta do proprietário. 
Os restantes adquirem a origem em diferentes situações, de acordo com a devoção aos santos e a tradição 
local”. 

tdem: "Ao estabelecer-se uma relação entre a condição sacial e étnica dos nubentes concluiu-se pela tendência do 
preto ou do mulato para se unisem primeiro à mulher livre e, depois, à liberta. Note-se que a referida estratégia 
de união ou casamento de uma escrava com um homem livre ou liberto era bem vista pelo proprietário, pois 

as crianças nascidas deste enlace continuavam a ser escravas”. 

De novo quanto à ilha da Madeira, Alberto Vieira, op. cit., indica que apenas em 5% dos registos de baptismo 

de filhos de escrava é mencionado o nome do paí. 

Saunders, op. cit., p. 150, nota 15, afirma ter encontrado apenas 25 casos de pedidos de legitimação in ANTT, 

teituro Nova, Legitimações, 1e 3. 

Saunders, op. cit., p. 129, refere o caso de um fidalgo que, sem assumir a paternidade de uma criança filha de 
uma escrava mulata que não lhe pertencia, pagou a liberdade da mãe e esta e o filho foram depois contemplados 
com generosidade no testamento do fidalgo (datado de 1546), recomendando ainda este que ao menino fosse 
ensinado a ler e a escrever. 

E 

ao 

a 

E 

a Nicolau Clenardus, carta de 20 de Março de 1535, dirigida a ). Latomus, traduzida e publicada por M. Gonçalves 
Cerejeira, O Humanismo em Portugal. Clenardo, Coimbra Editora, Coimbra, 1926. O texto entre parêntesis rectos 

foi riscado pela censura no exemplar da Biblioteca da Universidade de Coimbra. 



116 | condição Feminina no Império Colonial Português 

escravas do paço de Vila Viçosa, equiparando o seu tratamento ao dos cavalos de raça em 

Itália e salientando que a mesma prática era comum “em Portugal e nas Índias”“, 

Contudo, o nascimento de uma criança podia significar a liberdade da mãe, pois, por 

exemplo, no Brasil, os proprietários libertavam muitas vezes as suas escravas que lhe davam 

filhos e 05 números parecem confirmar essa prática: “A taxa de alforria de escravas adultas 

era o dabro da taxa de escravos adultos”, 

Porém, no Brasil, segundo Maria do Rosário Pimentel: 

[...] os colonos não estavam interessados na reprodução natural dos escravos. Para eles, 

era menos dispendioso utilizar os escravos até ao esgotamento e depois substitui-los por 

outros do que facilitar a repradução natural, que acarretava uma série de despesas até que 

mãe e filho estivessem em condições de trabalhar.º 

Não abordaremos aqui a justificação jurídico-filosófica da escravatura — é tema já muito 

tratado pela historiografia””, Interessa, porém, referir os argumentos apresentados para 

legitimar a hereditariedade da condição de escravo*?, 

Se, como vimos, a norma jurídica romana, recebida pelos ordenamentos europeus 

posteriores, determinava a condição do filho através da condição da mãe, este preceito 

continuava a ser tolerado e mesmo defendido por alguns dos grandes pensadores do séculos 

XVI, XVH e XVIH, 

Mesmo os autores da Segunda Escolástica, críticos por vezes ferozes das práticas escla- 

vagistas portuguesas e espanholas, aceitavam certas formas “lícitas” de adquirir a condição 

de escravo e, entre elas, o nascimento de mulher escrava”*. 

* Cf edição de Alexandre Herculano, Archeotogia Portuguesa: Viagem do Cardeao! Alexondrino, 1571, in Opúsculos, 

Controvérsias e Estudos Históricos, tomo |, p. 564 (corresponde a cópia “tirada do códice 7.607 da Bibliotheco do 

Vaticano”). Quanto à esta passagem do manuscrito, Herculano opta por não transcrever integralmente, pois 

“a finguagem do autor é bastante softa“(!) e refere apenas algumas expressões usadas, 

*5  Robin Blackburn, A Construção do Escravismo no Novo Mundo. Do Barroco ao Moderno 1492-1800, Editora Record, 

Rio de Janeiro, 2003. 

* Mariado Rosário Pimentel, Viagem ao fundo das Consciências, op. cit., p. 127. 

* Vejam-se, entre tantos outros, para uma visão de conjunto: Manuet Alonso Olea, De la servidumbre ol Contrato 

de Trabajo, Editorial Tecnos, Madrid, 1979, e Maria do Rosário Pimentel, Viagem ao Fundo dos Consciêncios, op. 

cit., pp. 195 ess. 

** Sobre este aspecto, veja-se, com maior desenvolvimento, Maria do Rosário Pimentel, Escravo ou livre?: AÀ condição 

de filho de escravos nos discursos jurídico-fitosóficos, Separata de Cultura — Revista de História das ldeias, vol. 13, 

2º série, Lisboa: UNL, Centro de História da Cultura, 2000-2007, 

*º Veja-se, por exemplo, para a posição assumida pelos professores da Universidade de Évora, Domingos Maurício, 

S. )., A Universidade de Évora e a Escravatura, op. cit, Os autores aí enunciados admitiam a norma partus seguitur 

ventrem: Fernão Pérez (p. 166), Molina (p. 177 e 179), Fernão Rebelo (p. 181), Estêvão Fagundes (p. 187), 



Filhos de Escrava no Império Colonial Português — Regime Jurídico é sua Aplicação (Séculos XVl a XIX) ] m 

Não podemos deixar de referir os missionários que assistiram às maiores barbaridades e 

as denunciaram — e dos quais se destacou o célebre Frei Bartolomeu de Las Casas, defensor 

dos Índios e, mais tarde, também dos guanches e dos negros”“, 

Devem também salientar-se os teólogos da Escola Peninsular: Francisco de Vitória, 
Domingos Soto, Martim de Azpilcueta Navarro, Martim de Ledesma, Luís de Molina, Francisco 
Suárez, Manuel da Nóbrega, entre outros ainda””. 

A regra “o filho segue a condição da mãe” estava absolutamente enraizada, Veja-se o 
uso que dela fez o Pe. António Vieira num notável sermão, em que negava à inferioridade 
dos escravos e dos negros. À propósito da afirmação de Maria após a anunciação do anjo 
São Gabriel — “Eis a escrava do Senhor! Faça-se em mim segundo a tua palavra” (lc 1, 
38) — explicava Vieira: 

Sabeis por que a Virgem Maria se reconheceu e confessou por escrava antes de conceber 

ao Filho de Deus? A razão e mistério altíssimo foi porque o parto, segundo as leis, não segue a 

condição do pai, senão a da mãe: Partus sequitur ventrem — e quis a Senhora por esta declaração 

antecipada, que o Filho, que havia de ser seu, como Filho de escrava, nascesse também escravo 

nosso. Enquanto Filho de seu Pai, é Senhor dos homens; mas, enquanto Filho de sua Mãe, quis 

à mesma Mãe que fosse também escravo dos mesmos homens.5º (sublinhado nosso) 

Autores como Grócio”?, Hobbes* ou Domat” referiam, sem crítica, o carácter hereditário 

da escravatura. 

Samuel Pufendorf abordou o tema com maior desenvolvimento, na sua principal obra. 

Este autor distinguia entre a escravatura imposta (por exemplo a do prisioneiro de guerra) e a 

“aceite” (a que resultava de contrato). O filho da escrava de guerra é escravo porque o dono 

não matou a mãe e possibilitou o nascimento da criança ou porque há que presumir que 

o filho consentiu tacitamente a sua escravidão perpétua, a troco de sustento durante a sua 

infância*. Esta última construção é totalmente artificial e, na minha opinião, juridicamente 

Vejam-se em especial 8revíssima Relação da Destruíçõo da Índias, publicada peta primeira vez em Sevilha, em 

1552 (recentemente em Portugal pela Antígona, Lisboa, com 2º edição em 1996), e ainda Historia de tas Índias, 

publicado pela primeira vez apenas em 1875, de que se destaca a defesa dos quanches — habitantes nativos 

das Canárias — e dos negros, nos capítulos 17 a 27 (recentemente publicados em Portuga! de forma autónoma 

€ com título próprio: Brevíssima Relação da Destruição das Índias, Antigona, Lisboa, 1996). 

Para o pensamento de Luís de Molina, ver António Manuel Hespanha, “Luís de Molina e à escravidão dos 

negros”, Anúlise Social, vol. XXXV, nº 157, 2001, pp. 937-960. 

2 António Vieira, Sermão XX, Maria, Rosa Mística. 

53 Hugo Grócio, De iure beili ac pacis (a primeira edição é de 1625), livro IIl, VII: são escravos os descendentes de 

ESCravos, “os que nascem de mãe escrava após a escravaturo”, 

Thomas Hobbes, tevíiathon (a primeira edição é de 1651), parte ||, cap. XX, refere que a proprietário do escravo 

é também dono dos seus filhos. 

s 

ss Jean Domat, Les fois cíviles dans tleur ordre nature (a primeira edição é de 1689 ), livro 1l, mencionava que a 

escravatura recaía sobre a descendência de escrava, pois “os filhos desta são escravos por noscimento”, 

Samuel Pufendotf, De jure naturae et gentium (a primeira edição é de 1672), livro VI, cap. IIl. 



18 | condição Feminina no Império Colonial Português 

indefensável, uma vez que do silêncio se presume a declaração negocial, através de um suposto 

consentimento de um sujeito menor e em situação de absoluta dependência. 

O filho daquele ou daquela que se vendeu como escravo não seguia a condição do 

progenitor, sendo livre, e devia ser alimentado pelo proprietário como condição implícita do 

contrato celebrado com o pai ou à mãe. 

Na sua obra seguinte, Pufendorf distinguia entre escravatura, servidão perpétua e 

servidão temporária e, embora incluindo os filhos de escrava no primeiro grupo, aplicava-lhes 

o tratamento devido ao segundo grupo, com consequências importantes: não podiam ser 

vendidos”, 

Outro autor posterior mas com posição bastante mais dúbia — ao menos se a sua 

opinião correspondia ao que escreveu — é Montesquieu. Depois de considerar inadmissível a 

escravidão contratual e de defender o fim da escravatura resultado da guerra, afirmou que o 

nascimento também não é causa lícita de adquirir a condição de escravo, pois se alguém não 

pode vender-se a si próprio, menos pode vender o seu filho que ainda não nasceu e se um 

prisioneiro de guerra não pode ser reduzido à escravatura, ainda menos os seus filhos”. 

Porém, quanto à escravatura dos negros parece pronunciar-se favoravelmente”º, Os 

argumentos apresentados são de tal forma absurdos — o açúcar seria demasiado caro sem 

escravatura, não pode imaginar-se que Deus concedesse uma alma a um corpo todo negro, 

os negros preferem um colar de vidro ao ouro, entre outros ainda”º — que esta posição foi 
interpretada, mesmo por contemporâneos como Condorcet, no sentido oposto, como crítica 
irónica aos que defendiam a escravatura”', 

A polémica sobre o nascimento como forma de adquirir a condição de escravo também se 
fazia sentir em Portugal, nomeadamente em autores como o Pe. Manuel Ribeiro da Rocha&2, 

defendendo a hereditariedade. 

Porém, a escravatura e a hereditariedade da mesma também tinham sido contestadas, 

por autores do passado ou contemporâneos. 

Jean Bodin, que mencionava o nascimento de mulher escrava como forma tradicional 
de adquirir a condição de escravo, não aceitava essa norma e defendia, ainda no século XVI, 

a proibição total da escravatura, com fortíssimos argumentos&, 

* idem, De offício hominis et civis iuxta legem noturalem (a primeira edição é de 1673), livro (, cap. IV. 

5 Montesquieu, De / esprit des Lois (a primeira edição é de 1747), tomo |, livro XV, cap. 1l. 

* tdem, livro XV, cap. V. O autor começa este capítulo com à seguinte expressão: “Si javois à soutenir fe droit 
que nous avons eu de rendre les nêgres esclaves, voici ce que je dirois". Mantivemos a língua original para que 
melhor se apreenda o toque alegadamente irónico. 

º idem. Diz, por exemplo, que se pode julgar a cor da pele pela cor da cabelo — entre os egípcios as consequências 

eram tais que matavam todos os homens ruivos. 

6'* Para maior desenvolvimento e um enunciado das opiniões especializadas sobre a obra de Montesquieu, veja-se 

Maria do Rosário Pimentel, Viagem ao Fundo das Consciências, op. cit., pp. 202-206. 

%* Nasua obra ftiope resgatado, empenhado, sustentado, corrígido, instruído e libertado, Lishoa, Officina Patriarcal 
de Francisco Luiz Ameno, 1758. 

* jean Bodin, tes Six Livres de ta République, (a primeira edição é de 1576), livro l, cap. V. 



Filhos de Escrava no Império Colonial Português — Regime Jurídico e sua Aplicação (Séculos XVl a ) l ne 

Rousseau afirmava ser nulo e absurdo o direito da escravatura, pois “estas palavras, 
escravatura e direito são contraditórias, excluem-se mutuamente”*%, Assim, não admitia o autor 
a hereditariedade da escravatura pois seria aceitar que “de um homem não nasce um homem” 
Oou que a violência contra a natureza cometida aos pais podia transmitir-se aos filhos. 

A posição de Rousseau parece menos inequívoca quanto à entrega de um filho como 
escravo pelo pai mas, ainda assim, não admitindo tal situação se feita de forma irrevogável 
e incondicional. 

Também Condorcet e Diderot assumiram posições claras contra a escravatura em geral 
e contra o nascimento como forma de aquisição. 

Entre nós, António Ribeiro Sanches (admitindo a escravidão dos toamados como cativos ou 
comprados) e José Veríssimo dos Santos (este não rejeitando totalmente a escravatura mas 
reservando-a somente como pena para crimes muito graves)º advogavam com veemência 
a liberdade de ventre. 

Porém, a alteração substancial do regime até então vigente iniciou-se com a legislação 
pombalina: as determinações régias de 19 de Setembro de 1761 e de 2 de Janeiro de 1767 
(estabeleciam a imediata liberdade de todos os negros e mulatos provenientes da América, 
África e Ásia que desembarcassem em Portugal continental) e, com maior relevo para o nosso 

tema, o Alvará com força de lei de 16 de Janeiro de 1773. 

Interessantes são as justificações apresentadas por este último alvará, mencionando 

primeiro aquelas “pessoas tão faltas dos sentimentos de humanidade e religião” que têm 

ainda escravas para que se reproduzam e assim obterem novos escravos, sob “pretexto de que 

os ventres das mães escravas não podem produzir filhos livres conforme o direito civil” 

De salientar também a referência a este direito civil, de que se tem um tão grande abuso, 

para afirmar que o mesmo não permite impor aos filhos de escravos o cativeiro, comparando 

à situação destes com a dos descendentes dos réus de crimes atrozes. 

Assim, considerando as indecências, as confusões e ódios entre vassalos e os prejuízos 

para o Estado, o diploma estabelece regime diferenciado para os escravos já existentes: 

permanecem nessa condição os filhos e netos de escravaé”; os bisnetos tornam-se livres, ainda 

que tenham sido escravas mãe e avó. Basta, assim, que a condição de escravo remonte, pelo 

menos, à bisavó para que a mesma cesse de imediato*, 

6º Jean-Jacques Rousseau, Contract Social (a primeira edição é de 1762), livro |, cap. W. 

* Cartas sobre a Educação do Mocidade, Colónia, 1760. 

6 À liberdade dos filhos dos escrovos demonstrado pelas leis da noturezo ou dissertação em que a respeito do 

escravidão se tem um meio entre a doutrina de Pufendorf e Borbeirac por uma parte, Montesquieu e o autor do 

artigo do Enciclopédio relativo o esta matéria pela outra, manuscrito (Real Mesa Censória, Ms. 1463), Proibido, 

1772. 

Ordena o Alvará: “todos aqueles escravos ou escravas, ou sejam nascidos dos sobreditos concubinatos, ou ainda 

de legítimos matrimânios, cujos mães e avós são ou houverem sido escravas, fiquem no cativeiro em que se 

aocham durante a sua vida somente (...)”. 
68 Diz o texto que “aqueles cujo cotiveiro vier das bisavós fiquem livres e desembargados, posto que os mães e as 

avós tenham vivido em catíveiro”. 



120 [ Condição Feminina no Império Colonial Português 

Mais ordena o Alvará a absoluta fiberdade de ventre de todos os filhos de escrava nascidos 

em Portugal continental após a sua publicação”. 

Outro aspecto importante é a condição em que ficam aqueles que são considerados 

livres pelo Alvará: são considerados hábeis para todos os cargos, sem qualquer limitação 

ou distinção quanto aos demais súbditos. Afasta-se, assim, a condição de liberto, apelidada 

como inaceitável em Portugal como nos restantes reinos da Europa”. 

Torna-se pertinente relembrar aqui o que atrás se mencionou quanto aos argumentos 

apresentados por alguns dos jus-filósofos da época para justificar a “escravatura de ventre”, 

invocando os mesmos o ius gentium e o ius cívile, uma vez que do jus naturole sá podia 

concluir-se nascerem livres e iguais todos o5 homens. 

Eis porque consideramos o Alvará de 1773, medida legislativa ainda do ancien régime, 

como notável para a época em que foi publicado. 

Mello Freire, na obra que já atrás referimos, ao comentar o Alvará de 1773, esclareçe que 

foi questão polémica (na qual! também tivera opinião o célebre Hugo Grócio) a de saber se 

“a escravidão se estende aos filhos pelo direito natural, ou pelo direito das gentes””, mas o 

nosso autor desconsidera a polémica pois entende que os filhos não sucedem na escravidão 

dos pais. 

Este começo auspicioso não teve, porém, continuídade, pois o anterior regime manteve-se 

nos demais territórios do império durante um período ainda muito longo. 

É verdade que o abolicionismo foi ganhando adeptos em Portugal. Em 1820, Francisco 

Soares Franco, futuro deputado às Cortes, defendia a abolição gradual da escravatura, nome- 

adamente através da liberdade de ventre — acautelando, contudo, os interesses dos senhores, 

pois os filhos de escrava deviam servi-los gratuitamente até aos 25 anos de idade”?. 

Porém, mesmo quanto às actuais Regiões Autónomas — Açores e Madeira, o Alvará de 1773 

só veio a ser aplicado mais tarde, por força de Decreto do Duque de Palmela, em 1832. 

Entretanto, tinha-se desenrolado toda à polémica concernente ao tráfico e sua abolição, 

que ocorreu, finalmente, ainda que com algumas excepções, pelo Decreto de 10 de Dezembro 

de 1836, de Sá da Bandeira, o então Ministro dos Negócios Estrangeiros. 

ºº São estas as palavras do Alvará: “quanto o futuro, todos os que nascerem, do dia da publicação dessa lei em 

diante, nascam por benefício dela inteiramente livres, posto que as mães e as ovós hajam sido escravos”. 

" Estabelece o Alvará: “e que todos os sobreditos, por efeita desta minha paternal e pio providência tibertados, 

fiquem hábeis para todos os ofícios, honras e dignidades sem a nota distintivo de — libertos — que a superstição 

dos romanos estabeleceu nos seus costumes, e que a união cristã e a sociedade civil foz hoje intolerável no meu 

reino, como o tem sido em todos os outros da Europa”, 

” Pascoal José de Mello Freire, op. cit., Livro 1I, Título |, $ IV, p. 11. Mais à frente, fdem, & XII, pp. 17-18, o autor 

tritica, ainda que cautelosamente, a escravatura dos negros no Brasil, considerando desejável a harmonização 

das rozões do humanidode com as rozões civis. 

” Francisco Soares Franco, Ensaio sobre os melhoramentos de Portugal e Brazil, quarto caderno, Lisboa, 1820, 

citado por João Pedro Marques, “O retorno do escravismo em meados do século XIX”, Andálise Social, vol. XU, 

nº 180, 2006. 



Filhos de Escrava no Império Colonial Português - Regime Jurídico e sua Apticação (Séculos XV a XIx) | 121 

Esta matéria não será aqui tratada, uma vez que não teve consequências específicas para 
o regime jurídico sabre o qual nos debruçamos. 

Interessa-nos, porém, a proposta à Câmara dos Pares, que o mesmo Sá da Bandeira 
apresentara a 26 de Março de 1836, onde propunha, para lá da proibição do tráfico e do 
registo dos escravos existentes no Império, a absoluta liberdade de ventre para todos os que 
nascessem em qualquer possessão portuguesa após a publicação do diploma, determinando 
ainda que, uma vez que as mães permaneciam escravas, os proprietários deveriam alimentar 
os filhos livres até à idade de 12 anos, sob pena de os perder (cf. Diário do Governo, 29 de 
Abril de 1836). 

Embora Sá da Bandeira advogasse uma liberdade imediata para todos os escravos”, 
tinha noção que o mesmo não era compatível com a posição dos membros das Cortes em 
Portugal — situação a que se aliava um erário público exausto, incapaz de fazer face ao 
pagamento de indemnizações aos proprietários (tal, como, por exemplo, fora aprovado em 
Inglaterra, em 1833, e estava a ser implementado nas colónias inglesas). 

Ainda assim, o registo obrigatório e a liberdade de ventre foram mal recebidos nas Cortes; 
o texto foi enviado a uma comissão especial e par lá morreu. 

Sá da Bandeira não desistiu, porém, dos seus intentos e, em 1842, juntamente com 
tavradio, apresentou uma proposta mais modesta (provavelmente esperançado numa aprovação 
facilitada), que previa, para os territórios de Goa, Damão, Diu, Macau, Timor e Solor, a abolição 
total da escravatura no prazo de 15 anos e a imediata liberdade de ventre. 

A proposta acabou por ser enviada a uma comissão ad-hoc, composta pelos abolicionistas, 

que deu parecer positivo e apresentou um projecto-lei, alterando de 15 para 3 anos o prazo 
para a abolição. Discutido em Novembro de 1843, foi adiado sine die e o mesmo voltou à 
suceder em QOutubro de 1844 e em 1845, sempre sem sucesso. 

Novo projecto de lei foi apresentado no final de Maio de 1849, por Sá da Bandeira. À estes 

juntaram-se ainda Tojal, Gomes de Castro e o Barão de São Pedro, propondo uma vez mais a 
“liberdade de ventre” para todo o território colonial, assim como a emancipação de todos os 
escravos propriedade do Estado e um sistema rigoroso de registo dos escravos existentes. 

Este projecto não foi discutido, pois o governo requereu, com êxito, o adiamento. 

Sá da Bandeira optou então por decompor o projecto, apresentando, no início de 1857, 
juntamente com Lavradio e Rodrigo da Fonseca, um projecto que estabelecia apenas a 

liberdade de ventre (abdicando por ora das demais propostas contidas no projecto de 1849). 

Contudo, o projecto não chegou a ser aprovado. 

Só em 1856 seria aprovada a liberdade de ventre (Carta de Lei publicada no Diário do 

Governo, nº 178, 30 de Julho de 1856). A primeira proposta surgira por iniciativa de Jeremias 

Mascarenhas, apresentada na Câmara dos Deputados em Agosto de 1854, e estava ainda 
em aberto quando, em Abril de 1855, Sá da Bandeira apresentou nova proposta nos Pares. 

” Cf afirmava claramente em O Trafico do Escravatura, e o Bifl de tord Palmerston, Typ. De José Baptista Morando, 

Lisboa, 1840, pp. 8-9. 



122 | condição Feminina no Império Coloniai Português 

Remetida esta última à Câmara dos Deputados, o projecto foi enviado à Comissão da Ultramar, 

onde se fundiu com a primeira proposta. 

Apesar dos diversos pedidos de adiamento (na verdade, tentativas de adiar o processo 

sine die), que tiveram o previsível sucesso, o projecto acabaria por ser aprovado (Diário da 

Câmara dos Deputados, sessão de 14 de Junho de 1856). 

O essencial da Lei pode resumir-se em três pontos: eram livres tados os que, após a 

publicação, nascessem filhos de escrava em qualquer província ultramarina portuguesa (art. 

72); os filhos de escrava, embora livres, estavam obrigados a trabalhar para os senhores de 

suas mães até atingirem 20 anos de idade (art. 2º da Lei — foi esta a significativa alteração 

introduzida por Morais Carvalho ao projecto inicial); o proprietário de mãe escrava estava 

obrigado a alimentar e educar os filhos desta enquanto pelos mesmos fossem servidos 

gratuitamente (art. 3º). 

Curiosamente a Lei estendia a obrigação de alimentos aos filhos das filhas de escrava (art. 

7º) — se a filha livre de escrava desse à luz estando obrigada, nos termos do art. 2º, a servir 

gratuitamente o proprietário da escrava, este tinha de suportar a alimentação e educação 

da criança até que cessasse a obrigação da sua mãe. 

O art. 2º da Lei colocava, assim, os filhos de escrava numa situação, idêntica à escravatura, 

ainda que transitória — se transitório podemos chamar a um lapso de 20 anos. 

Acresce que os jovens, depois de criados como escravos até à idade de vinte anos, eram 

depois “libertados”, quiçá quebrando os laços familiares e provavelmente sem qualquer apoio 

ou preparação para iniciar uma vida autónoma. 

A obrigação de servir o proprietário da mãe só cessaria antes dos vinte anos se fosse pago 

o valor dos serviços ainda a prestar ou a despesa até então já efectuada com alimentação 

e educação (art. 4º), embora a Lei não refira se a opção por uma das prestações cabe ao 

credor ou ao devedor. 

A Lei regulava ainda outros aspectos, de ta! forma que possibilitava verdadeiros dramas 

humanos. 

Que sucedia ao filho (livre mas ainda menor) de mulher escrava se a propriedade da 

mesma fosse alienada ou de alguma forma transmítida? O menor acompanharia a mãe até 

aos sete anos de idade (art. 5º). Resulta, a contrario, que tendo idade superior, deveria a 

criança continuar a servir gratuitamente o primeiro proprietário, sendo separado de sua mãe. 

Só assim não seria se o proprietário fosse indemnizado, nos termos do art. 4º — hipótese 

obviamente muito improvável. 

Poderia também suceder que a mãe escrava obtivesse por algum meio a sua liberdade 

— nesse caso 05 filhos sá lhe seriam entregues se não tivessem mais de quatro anos (art. 6º). 

Se a sua idade fosse superior, ou seja, a partir dos cinco anos de idade, teriam de continuar 

a servir aquele que fora proprietário de sua mãe. 

A possibilidade de separação forçada de crianças de tão tenra idade de sua mãe é, sem 

dúvida, um dos resultados mais perversos da Lei de 1856. 

E quanto aos nascidos antes da promulgação da Lei? 



Filhos de Escrava no Império Calonial Português - Regime Jurídico e sua Aplicação (Séculos XV a x) | 123 

Comerçara entretanto uma sequência de medidas parciais com sentido abolicionista: 
libertação dos escravos de estrangeiros entrados em Portugal, nas possessões indianas ou 
em Macau (Junho de 1856 — o projecto fora apresentado por Sá da Bandeira nos Pares a 
28 de Fevereiro de 1856 e foi aprovado nessa Câmara a 14 de Junho de 1856, cf. Diário do 
Governo de 23 de Junho de 1856); abolição da escravatura nos distritos de Ambriz, Molembo 
e Cabinda (Diário da Câmara dos Deputados, sessão de 14 de Junho de 1856, pp. 52-53); 
“ratificação” da emancipação concedida livremente pelos proprietários aos escravos existentes 
em Macau (Dezembro de 1856); abolição de facto e libertação dos escravos da ilha de S. 
Vicente de Cabo Verde (Março de 1857). 

Nova medida de fundo teve lugar com o Decreto de 29 de Abril de 1858: nele se fixava 
o fim absoluto da escravatura em território sobre administração portuguesa — mas a prazo, 
ou seja, para daí a 20 anos. Prometia-se indemnização (a fixar por lei especial) àqueles que, 
findo o prazo, fossem ainda proprietários de escravos, 

Após esta lei estagnou durante bastante tempo a produção legislativa de sentido aboli- 
Cionista — até 1865 nenhum outro projecto foi avante. Para isso contribuíram os conflitos que 
ocorreram em Angola em finais de 1859 (com a tentativa portuguesa de avançar para norte) 
e em 1860 (no sul, com o ataque a vários estabelecimentos), assim como um diminuto (mas 
muito “empolado”) surto de crimes de escravos contra os seus senhores. 

A extinção formal da condição servil em todo o império colonial português foi decretada 
por Sá da Bandeira a 25 de Fevereiro de 1869, que transformou em libertos todos os escravos 
ainda existentes, embora estes ficassem obrigados a servir os anteriores proprietários até 1878 
(data depois antecipada para 1876 por Lei de 29 de Abril de 1875). 

É depois promulgado o Regulamento de 21 de Novembro de 1878, que fixou o regime 
laboral nas colónias, consagrando, aliás, algumas das soluções já previstas na Lei de 1875 
(embora nesta última ainda com carácter transitório). Esta legislação permitia, por exemplo, 
sujeitar a trabalho obrigatório no serviço público (e com possibilidade de cedência a particulares) 
pelo período de dois anos os indivíduos considerados vadios. 

Infelizmente, não cessara ainda o trabalho forçado, ainda que agora já se não chamasse 
escravo. 





Imagens e Perspectivas Culturais: 

O trabalho feminino nas feiras e mercados luandenses 

Selma Pantoja 

Resumo: Otema aqui proposto pretende analisar a complexa e variada atividade de compra e venda, 

com laços de compadrio e maternal que uniam as mulheres que trabalhavam nas feiras 

e mercados nas regiões do Brasil e de Angola, São elas as vendedoras ambulantes, como 

quitandeiras, peixeiras, lavadeiras, carregadoras d'água. O foco tem incidido nos papéis de 

mediação, em torno das funções econômicas desempenhado pelas vendedoras, discutindo os 

seus lugares de fronteiras nas diferenças sociais, nas identidades de gênero, bem como, nas 

diferenças étnicas. As imagens dessas comerciantes com seus trajes, balaios, terrinas e tecidos, 

traduz um mundo ainda pouco conhecido do que foi a saciedade atlântica no contexto do 

tráfico de escravos. Poucos trabalhos acadêmicos, sobre mercados e feiras, têm examinado a 

vida dessas mulheres de forma ampla, cruzando algumas localizações geográficas. À pesquisa 

Sobre esse tema ressente-se de um mais acurado exame de como um particular conjunto de 

comportamento econômico, encontrado mais globalmente em espaços urbanos distintos, 

são partilhado por práticas culturais locais e valores, especialmente aqueles pertinentes a 

gênero. 

|. Introdução 

O texto busca entender a íntima relação que conecta cultura e economia no contexto 

de mulheres dedicadas ao pequeno comércio. O tema aqui proposto faz parte de um estudo 

mais amplo que consiídera a complexa e variada atividade de compra e venda, com laços de 

compadrio e maternais que uniam as mulheres que trabalhavam nas feiras e ruas na cidade de 

Luanda, Angola. São elas as vendedoras ambulantes, como quitandeiras, peixeiras, lavadeiras, 

carregadoras de água. As imagens dessas comerciantes com seus trajes, balaios, terrinas e 

tecidos, traduz um mundo ainda pouco conhecido do que foi a sociedade atlântica no contexto 

resultante do tráfico de escravos. Pretendo apresentar alguns aportes de representações das 

vendedoras tencionando com isso explicitar os modos pelos quais diferentes imagens, escrita e 

visual, percebiam essas comerciantes urbanas. À partir de olhares de viajantes (com narrativas 

das décadas de 50 a 80 do século XIX) e de fotografias (produzidas durante o período de 

1885 a 1907), pretendo destacar aspectos singulares captados por esses diferentes métodos 

de observação. 

Ao fazerem comentários sobre tudo o que a vista alcançava, os textos dos viajantes chamam 

a atenção pela dificuldade de percepção que tiveram do universo africano. A escrita de viagens 



126 I Condição Feminina no Império Colonial Partuguês 

é recheada de julgamento de valores, em forte desvantagem para o observado, sem esquecer 

que esses autores escreviam para um público europeu, situados na segunda metade do século 

KIX até o início do século XX, com raiz nas chamadas idéias liberais. São narrativas de origem 

portuguesa, italiana, inglesa, francesa e alemã. São informações pinçadas de universos europeus 

diferenciados mas nem por isso mais permeáveis à cultura africana. Somente num autor (Tams) 

percebe-se os pendores anti-escravistas que iriam perpassar as sensibilidades européias. Entre 

os textos dos viajantes selecionados contamos, felizmente, com momentos de grande talento 

na observação desse cotidiano africano. É importante acrescentar que, dentre os autores 
escolhidos, alguns estiveram por curta temporada naquele litoral africano, enquanto outros lá 
viveram por décadas (como no caso de Monteiro e Batalha). A familiaridade com o universo da 
região não tornaram os olhares diferentes quanto à busca do exótico e do incivilizado, fácil de 
detectar numa primeira leitura. De maior complexidade são as ambiguúidades das narrativas 
ao descreverem as vendedoras. Uma pluralidade de populações africanas emergem dos textos 
os quais tendem a uniformizar ou destacar exageradamente aspectos considerados “exóticos”, 
Os recortes nos textos dos viajantes foram feitos com a preocupação de focar os trechos destas 

descrições que detalhassem o vestuário e o cotidiano da vida das vendedoras. 

Asinformações imagéticas da fotografia por serem mais canalizadas são mais estimulantes, 
o olhar é mais fixo, os aspectos “reveladores”“ já foram escolhidos pelos fotógrafos. Escolhas 
que deixam ver sentidos de produção daquela imagem. Estão postos os elementos com seus 
detalhes para compor uma imagem que informa e pode ser desvelada. Longe de serem 
imagens neutras e inocentes, cópias puramente mecânicas da realidade, como se pensava 
no século XIX, a fotografia evidencia o aspecto selecionado do real, portanto é um fato 
determinado culturalmente. Esse efeito deliberativo das fotos nos leva a considerar o contexto, 
as circunstâncias da sua produção, o que nos possibilitará desvelar alguns dados dessas 
imagens. O problema se aguça mais quando sabemos que as fotografias desse período são 
“alhares estrangeiros”, em direção a essas culturas africanas. Em uma primeira aproximação 
é fundamental estabelecer as interligações internas, e conexões com contextos externos para 
proceder às leituras das imagens (Heintze, 2000: 202-203). 

Característica das teorias antropológicas da época, a fotografia etnológica do século XIX era 
o que se poderia chamar biotipológica. Nos exemplos abaixo exponho fotos de personagens 
urbanos pertencentes ao pequeno comércio e serviços em geral na cidade de Luanda e de 
seus arredores, flagrados pela câmara e supostamente tidos como espontâneos. São cenas 
de mercados e de isoladas vendedoras ambulantes, ou de grupos de prestadores de Serviços. 
Algumas das fotos são de estúdios, mas a maioria é ao ar livre. Apesar de os fotógrafos dessa 
época terem escolhido e se preocupada com os atributos físicos dos indivíduos, na verdade o 
mais comum parece terem sido as fotos tiradas de modo padronizado e despersanalizante. 

Duas ou três mulheres fotografadas de frente, ou em grupo fazendo pose para o instantâneo 
flagrar a “indígena”. 

A primeira empresa dedicada à fotografia em Luanda, de que se tem notícia, pertenceu 
a Abílio Moraes que produziu as fotos mais antigas da região. Em 1877, José Augusto, filho de 



Imagens e Perspectivas Culturais; O trabalho feminino nas feiras e mercados luandenses 

Abílio, se estabelece em Luanda para gerir o negócio de fotografia do pai (Monti e Vicente, 

1991: 9). José Augusto da Cunha Moraes produziu um álbum de quatro volumes (1885-88) 

€ no segundo volume estão as fotos em que aparecem as vendedoras e outros serviços da 

cidade de Luanda. Algumas das fotografias dos postais de Luanda vieram dessa obra de Cunha 

Moraes. Ao fazer a apresentação do Álbum de Fotografia de Cunha Moraes, o comentário 

de Luciano Cordeiro não deixa dúvidas quanto ao objetivo desse tipo de fotos na época, ao 

afirmar que faltava a máquina fotográfica como parceira para apreender o continente negro, 

um processo que “fixa e representa o que é” a ação de “verdadeira exploração africana” 

(Moraes, 1886, Apresentação). 

As fotos de angolanas que apresentarei são, hoje, parte de coleções de postais, de 

propriedade de instituição e de particulares!. A circulação destes postais deve ter tido o seu 

peso na construção e aceitação da imagem dos africanos e do continente em Portugal. As 

imagens que aparecem nesses postais do inicio do século XX muitas das vezes foram produzidas 

décadas antes, não retratando o período em que foram vendidas e circularam por toda Europa 

(Dias, 1991: 80-81). Os retratos foram, nesse universo do realismo fotográfico da virada do 

século, uma exceção e encontram-se junto com fragmentos de cenas de ruas. 

A produção dos postais, em Angola, pertence a uma época marcada pelo interesse 

oficial em fazer um levantamento sistemático dos “usos e costumes” da população africana. 

A fotografia recebia lugar de destaque nas exposições internacionais européias registrando as 

potencialidades das colônias e as fotos de Cunha Moraes enquadram-se nesse perfil (Monti 

e Vicente, 1991: 5). i 

Deliberadamente ou não, uma questão envolve a figura dessas mulheres. Se à sociedade 

dominante queria um retrato de mulheres vulneráveis, exóticas e passivas na paisagem 

urbana da cidade de Luanda, até que ponto as fotos e narrativas apresentadas dão a ver 

essa vulnerabilidade? 

11. À Cidade de Luanda: Cenas Urbanas 

A segunda metade do século XIX é o tempo do extensivo controle do espaço africano. Foi 

época da tendência capitalista e imperialista de organizar e transformar áreas não européias 

em constructos europeus. Uma modelação de forma de produção, distribuição e exploração 

das terras africanas (Mudimbe, 1988: 2). luanda viveu esse contexto de remodelação de 

forma profunda. Foi justamente na virada do século XIX para o XX, que a cidade de Luanda 

passou por uma reconstrução de seu espaço urbano. Remodelando o seu aspecto físico 

com cuidados com a higiene e aparência, construindo largos e praças, o governo colonial 

preparava as reformas que tencionava criar o projeto civilizador na África. frente às precárias 

condições de saneamento, um crescimento populacional sem precedente e elevada taxa de 

1 Ver fotografias em anexo. Algumas foram reproduzidas do acervo da BNL e outras gentilmente cedidas pelo 

colecionador João Loureiro. 

17 



128 | condição Feminina no Império Colonial Português 

mortalidade, foram tomadas medidas parciais como resposta a esses dilemas (Freudenthal e 

outros, 2006: 80), Alguns lugares da cidade foram transformados em pontos privilegiados. 

Mercados e feiras acabaram transferidos para bairros mais periféricos, ou foram construídos 

novos edifícios dentro da láógica urbana colonial e sob os princípios da Câmara Municipal 

(Pantoja, 2000: 182). As quitandeiras que não conseguiram pagar o preço de um espaço 
nhas novas quitandas tiveram que mudar para a periferia da cidade. Outras se mantiveram 

como ambulantes no centro do espaço urbano luandense (Pantoja, 2000: 2-3). Fotos de 
determinadas profissões ganham valor como motivos dignos de constar no centro das imagens 
e os indivíduos passam a ser vistos como portadores de símbolos culturais. A apropriação 
ou africanização das idéias européias inclui o corpo aparentemente colonizado, mas é sem 
dúvida esse o lugar mais irredutível da autonomia africana (Castro Henriques, 2004: 46). 
A preocupação com detalhes pode ser considerada como uma nomeação e uma análise 
da alteridade em uma nova ordem epistemológica, da teoria do conhecimento e a procura 
de sinais na organização de identidades e diferenças em nova escala (Mudimbe, 1988: 9) 
As atividades do cotidiano são captadas pela narrativa dos visitantes e pela realização de 
instantâneos. Os viajantes puderam descrever essa Luanda um pouco antes e posteriormente 
às ditas remodelações. Nos textos e imagens as intervenções no traçado urbano não são 
citados ou explicitados diretamente pelos observadores. 

Postais são, no caso africano, do âmbito do pitoresco, exótico e ao mesmo tempo 
demarcadores das diferenças e modus vivendi designado como pessoas e coisas “da terra”, 
Outro vocábulo comum das legendas dos postais é o termo “indígena” palavra carregada de 
conotações que desqualificavam o indivíduo pela sua pertença ao universo africano. Tratava-se 
de explicitar o selvagem, com argumentos biológicos que justificassem um sistema forçado 
de trabalho (Castro Henriques, 2004: 288). As fotos justamente selecionam com recortes e 
imagens retocadas, a África que deve ser vista pelo público europeu. 

Os postais carregam registros de uma época sobre os africanos e denunciam pensamentos 
e atitudes através das mensagens escritas por quem envia os cartões, em momentos profun- 
damente prosaicos e descontraídos. Além de testemunhos representativos de uma época e de 
como os africanos se colocavam perante esses registros, os postais são flagrantes do “estar” 
europeu nessas terras, como tão bem o demonstra os dizeres que vão nas mensagens dos 

postais aqui selecionados. 

Na foto nº 1, de 1900, pode se ver um grupo de seis mulheres sentadas e outro tanto 
em pé, abraçadas. As lavadeiras de Luanda, com ares descontraídos sorriem para a câmara. 
Suas roupas são claras, os panos amarrados acima dos seios, e os cabelos cortados rentes ao 
couro cabeludo, A foto enquadrada por traços que fazem a vez de moldura, numa composição 
de ramos de flores. À legenda diz: Lavadeiras. Luanda. Escrito à mão, na parte inferior na 
frente do postal, vem a mensagem do remetente: “Remeto-te este grupo de lavadeiras para 
escolheres a melhor para lavar a roupa que dás a lavar, são todas muito claras e lindas, é o 

melhor que há nesta terra (Luanda, 24/05/1905)”. 



Imagens e Perspectivas Culturais: O trabalho feminino nas feiras e mercados luandenses | 129 

O que significa “todas claras e lindas”? As roupas ou as lavadeiras? Sabemos que são as 
roupas apesar do tom dúbio da frase. Lá estão elas, as lavadeiras posando em grupo para a 
câmara. O que é “o melhor que há nesta terra'? O melhor da terra é o trabalho das lavadeiras, 
Ou, cabe ao destinatário escolher a melhor trabalhadora para lavar sua roupa. Ao lado da 
foto das lavadeiras a imagem típica da árvore, a palmeira de dendê. Gente e natureza servem 
de exemplos do exótico. 

Os serviços das lavadeiras nem sempre foram considerados, por todos os europeus, como 
“o melhor que há nesta terra”. Pelo menos é o que se denota das palavras de um viajante 
algumas décadas antes: 

Em toda a África, mas principalmente em Luanda, há grande numero de lavadeiras e 
engomadeiras. Não sei qual é o modo de lavar, mas creio que não fazem varrella?, e que 
por isso se vêem obrigadas a dar tais tratos à roupa, que rara é aquela que não a entrega 
em farrapos, e cheia de nodoas, que apanha ao secar sobre certas plantas próprias para 
tinturaria. (Anônimo, 1862: 81) 

Além da imagem, as mensagens dos postais reforçam a intenção de exibição do exótico. 
Na foto nº 2, de 1900, aparece uma peixeira do Dande, posando de perfil de modo que deixa 
ver, deliberadamente, a criança as costas. O detalhe do exótico que o fotógrafo quer captar. 
Com efeito, o remetente do postal não deixou escapar esse ângulo, dizendo : 

Remeto mais esta vista para tu veres os costumes desta terra que dão vontade de rir 
pela forma que elas trazem os seus filhos amarrados as costas. Adeus até um dia estou muito 
aborrecido de não te ver, e estar tão longe e de não haver nada que distraia, um bocado 
para assim passar o tempo mais depressa e mais alegre, (Júlio Vicente de Carvalho, Luanda 
10/05/1905). 

O texto do remetente pode ser lido como: apesar de dar vontade de rir dos costumes dessa 
terra, tudo aqui é aborrecido. O tédio que o remetente transmite, não parece contaminar o 
semblante da peixeira, que em pé com a criança, de braços estendidos ao longo do corpo, 
olha atenta para a câmara e mostra uma veste cuidadosamente produzida num fundo neutro, 
com folhas ornando os seus pés. Como no postal das lavadeiras, acompanha a fiqura da 
peixeira a imagem da vegetação local: as palmeiras, o tradicional dendê da terra africana. 
Ambos, gente e natureza, estão próximas integrando a paisagem exótica, envoltas por traços 
que servem de molduras, lembrando espelhos de um toucador, 

2 No sentido de fazer barrela, ver Barrela 1, s.f. Dissolução alcalina, que serve para branquear a roupa; lixívia 
das lavadeiras: “depois de recolhidos aos seus lares, façam barrela à surrada trapagem... Camilo, Boémia do 
espírito, 272. ( Morais Silva, v.1l, 1945: 396). Barrela, s.f. ( de barrilha) — Ação au resultado da ação de fazer 
passar por cima duma camada de cinza uma porção de água quente, em que se embebe a roupa depois de 
lavada, para que esta se torne mais branca; lixívia. (Fontinha, s/d: 299), 



130 | condição Feminina no império Colonial Partuguês 

As Quitandeiras 

Na região da África Central Ocidental, os povos de língua kimbundo têm chamado de 

quitanda aos mercados e feiras, ao longo dos séculos o uso do termo quitandeira para quem 

trabalha nesses lugares. As quitandeiras são assim denominadas, sejam elas fixas, com bancas 

nos mercados, ou vendedoras ambulantes (Pantoja, 2000: 1-2). Esse termo atravessou o 

Atlântico e ganhou outros significados além de mercados e feiras. Assim, dependendo da 

região brasileira o vocábulo tem sentido diferente”. 

As quitandeiras figuras centrais no espaço urbano são sempre mencionadas pelos visitantes 

e como não poderia deixar de ser suas imagens foram frequentemente capturadas pelas 

lentes dos fotógrafos e viraram temas recorrentes nos postais. Desse modo, elas viajaram, 

suas imagens atravessaram oceanos levadas pelos postais luandenses, foram descritas 

infindavelmente por aqueles que passaram pela cidade. Estão elas, às vezes, divididas em 

suas especialidades*, como vendedoras de tecidos, missangas, frutas, cestos, e dos mais 

variados produtos. Especializadas ou não, foram objeto de especulação frente aos olhares 

estrangeiros. São cenas de vendedoras de vários tipos de tecidos, quindas (um tipo de cestos), 

linhas, contas, agulhas, facas, pratas, pires, copos, canecas, moringas, garrafas, espelhos, 

que não poderiam passar desapercebidas. Tamanha diversidade de produtos oferecidos pelas 

quitandeiras deixou um observador extasiado: 

[...] praça da mercado onde as quitandeiras ofereciam à venda frutos indígenas, cachimbo 

da terra, liamba e macânha* para fumar$, fazendas para vestuário, mosquiteiros, alem de uma 

profusão de quindas, balaios, sangas e mais vasilhas para secos e molhados, cheios de fubá, 

? É possível encontrar em dicionários de língua portuguesa, no Brasil, as seguintes acepções para quitandas: 

pequena loja de venda de verduras e frutas; no plural, biscoitos secos, bolos e doces; loja ambulante; ter 

quitanda: ter boa posição social. Do quimb. kitanda, “feira”, “venda”.; S. f. 1.Angol. Bras. Loja ou local onde se 

faz comércio. 2. Angol. Bras. Pequena mercearia; tenda. 3. Angol. Bras. Lojinha ambulante. 4. Bras. Tabuleiro 

com gêneros e mercadorias dos vendedores ambulantes. 5. Bras. Pastelaria caseira: 6. Bras. R) Pequeno 

estabelecimento onde se vendem frutas, legumes, ovos, cereais, etc. [Sin. (nesta acepç.), no R5: mercadinho. 

7. Bras. MG S. C.O. Biscoitos, holos e doces expostos em tabuleiro. Ter quitanda. Bras. SP Pop. 1.Ter saúde e/ou 

posição social. (Dicionário Novo Aurélio, Século XXI, versão eletrônica, Editora Nova Fronteira,). 

* OscarRibas menciona as associações das vendedoras derivadas da sua especialidade, “Akua-Mbonze”, as 

vendedoras de batata-doce; a Akua-Makanha, vendedoras de tabaco; as que vendem cola e gengibre designadas 

de coleiras (1965: 38). Dentro de suas categorias algumas são chamadas mubadi (vendedora) e outras mukwa 

(dona, possuidora) (Santos, 1965, p. 109, apud Pantoja, 2000). 

* Tanto a liamba, como à macânha, são descritas como tabacos, tipo de ervas do “indígena”, com poderes 

comparados ao ópio (do viajante Anônimo, 1862, nota da p. 50). Os significados alucinógenos e simbálicos 

ver em Castro Henriques, 1997, pp. 347-355. Em Cordeiro da Matta, (1889) ricakânha é o mesmo que tabaco, 

e o plural é makânha (p. 137); no mesmo autor, riamba (cânhamo = cannabis sativa) é o mesmo que liamba 

(pp. 86 e 135). 

5 “Ospretos e as pretas fumam a tabaco da terra sem preparação alguma, em cachimbos de madeiras compridos 

e mal feitos. As pretas ainda fumam mais que os pretos, e é tal o apego ao vicio, que na falta de tabaco fumam 

toda casta erva seca; e com particularidade uma que exala um cheiro nauseabundo” (Anônimo,1862: 60), 



Imagens e Perspectivas Culturais: O trabalho feminino nas feiras e mercados luandenses | 133 

gengibre, cola, aguardente, maluvo? de palmeira e mais uma infinidade de coisas estranhas 
que nos inebriaram de surpresa, [...] (Batalha, 1928: 81) 

São consideradas muito boas comerciantes sempre fazendo suas vendas sentadas ou 
de cócoras e muito conversadoras entre elas e com os seus fregueses*. As fotos nº 3,4e 5 
permitem-nos fazer uma idéia do que às observações masculinas, brancas e européias estão 
sempre a insinuar. O ponto de partida para leitura visual das representações imagéticas (Guran, 
1997: 8) ou textual sobre as quitandeiras, são as suas vestimentas, que sempre chamaram a 
atenção dos estrangeiros preocupados em descrevê-las nos mais ínfimos detalhes. Lançaram 
olhares singulares à textura, à cor, à estampagem e à qualidade dos tecidos para em seguida 
atentarem-se no uso dos trajes. Embora de períodos diferenciados as várias formas de 
observação deixaram suas impressões sobre os panos, os adornos, as roupas e penteados 
das vendedoras. Acentuando certos ângulos, selecionando detalhes deixados em silêncio 
por outros, acabaram por constituir representações marcantes e reveladoras do mundo das 
quitandeiras. 

Na foto n. 3 (1907) vê-se uma vendedora ambulante, com seu manto preto que cobre a 
cabeça e parte do corpo, um cesto à cabeça e descalça; emoldurada por elementos “rústicos”, 
como galhos e pedaços de construções e ao fundo aparece um ambiente nebuloso, com 
traços difusos. Como se pode imaginar deixaram forte impressão aos visitantes (e a quem 
vê as fotos) essas figuras negras, vestidas de negro e olhar fixo na câmera. 

Afoto n. 4 é de uma quitandeira de pé, com um cesto na cabeça, um pano xadrez claro 
traspassado num dos ombros alongando-se da cabeça aos pés, por baixo uma vestimenta 
branca, e complementando pulseira e colar. A vestimenta não deixa ver os pés, fica uma 
sensação de despregamento da imagem, como se estivesse solta, etérea. 

A foto n. 5 (1906) permite ver uma quitandeira em pé, vendedora de miçangas, seu 
vestuário de manto escura e panos claros por baixo. Os seus pés descalços e firmes no chão, 
as mãos cruzadas sobre o peito. No rosto um quase sorriso para a câmara. 

Estas três fotos mostram o que se pode chamar do esforço do governo colonia! em fazer 
um levantamento sistemático dos “usos e costumes” da população africana. O conteúdo 
destas fotografias é de considerável interesse na medida em que o fotógrafo teve especial 

cuidado na seleção dos símbolos culturais fixados na imagem. A forma de sentar, os5 trajes, 

os adornos e os produtos que vendem são classificados de “etnológicos e folclóricos”, por isso 
mesmo, ainda permitidos, em doses exatas, de circular pelas ruas centrais da cidade. São 

exemplos de “tipificação” de pessoas visando mostrar os “usos e costumes' da “terra”, reforçado 
pelo enunciado da legenda como uma vendedora ambulante. Visando sempre observadores 

7 Bebida retirada do caule da palmeira de dendê que fermentada é de alto teor alcoólico. Ver Ribas. 
Numa tentativa de definir o tipo de atividade das quitandeiras um visitante, do final do oitocentos assim as 
descreve: “A quitandeira é a mulher de negocio: uma espécie de ferro-velho em Luanda, Benguela, Ambriz, 
Massamedes e no interior. Em tudo negocia, tudo permuta; realiza grandes negócios com a máxima facilidade, 
Troca fazendas pelos gêneros de que se alimenta“(Batalha, 1889: 47). 

E 



132 | condição Feminina no império Colanial Português 

europeus, as fotos das quitandeiras, tentam captar uma imagem completa para apresentar 

um traje inusitado. 

Confrontando as imagens com as descrições dos viajantes de diferentes origens, dentro 

de um período de 40 a 70 do século XIX, tempo um pouco anterior à produção da série de 

postais, as observações oscilaram entre hostilidade e simpatia traçando cenários diferentes. 

Às vezes são descrições que denotam grande aversão, como o caso deste trecho do viajante 

inglês Joachim Monteiro, de 1875: 

The costume of the black women of Luanda is hideous. An índigo black cotton cloth is 

folded round the body and envelopes it tightly from the armpits to the feet; another long 

piece of the same black cioth covers the head and is crossed over the bosom, or hangs down 

loosely over the shoulders, showing only the face and arms .The correct costume is to have à 

striped, or other cotton cloth or print under the black cloths, but as onty theses latter as seen, 

the women have a dreadfully funereal appearance. (v. 2, 35-36) 

Com um olhar mais “neutro”, porém, no formato paternalista e crente na superioridade 

da civilização européia, comenta o português Carlos José Caldeira, em 1853: 

As mulheres enrolam-se nuns panos de zuartes, ou outras fazendas de algodão, passando-os 

por baixo dos braços, e caindo-lhes até aos joelhos. Usam também em algumas partes de 

grandes panos que tingem de escuro com certas ervas, e com que se cobrem da cabeça até aos 

pés, à maneira de grandes capas, deixando apenas ver parte do rosto; e trazem a carapinha 

penteada com diferentes feitios, e cheia de azeite de palma, usando também muitos enfeites 

no pescoço e braços com contas, miçangas, avelários? e corais. (v.2, 221) 

Em seguida, o olhar do italiano Tito Omboni, no texto de 1856, foi mais atento completando 

os detalhes: 

As mulheres pela manhã se tingem de vermelho, os pés e as pernas, com uma terra 

que tem nos arredores da cidade; algumas desenham riscas na testa, nariz e bochechas. À 

vestimenta delas consiste numa peça de algodão, pouco colorida que cobre a pessoa como 

uma faixa. Levam os cabelos cortados, envolvem a cabeça com lenço na forma de turbante; 

e assim vestidas vão até a praça, onde uma vez armadas as tendas ficam agachadas na 

areia para vender a retalho as suas mercadorias. Estas mulheres chamam-se quitandeiras, 

precisamente pelo trabalho que fazem. (92) 

Mas nem toda a população africana se vestia assim, do que é possível concluir pela 

descrição do viajante inglês, lembrando que pobres livres ou escravos usavam estampagens 

:) Avelorio = avelôrio — Grãosinhos de vidro redondinhos do tamanho de cabeças de alfinete, furados no meio, 

de que se fazem continhas, fios, meadinhas, que algumas mulheres costumam trazer no pescoço, no pulso dos 

braços. Dizem, que vem de Veneza (Bluteau, 1712: 662). 



Imagens e Perspectivas Culturais; O trabalho feminino nas feiras e mercados luandenses | 1493 

diferentes. Para outras regiões de Angola, ao norte ou mesmo distante do litoral, o mesmo 
autor descreve essas diferenças nos trajes dos africanos em pormenor: 

The women sew together two widths of cotton cloths, which is worn wrapped round the 
body, covering it from under the arm-pits to the knees, and tied in the same manner round 
the waist with a strip of baize; the top-end being tucked in, secures the cloth under the arms 
over the breast, but when travelling on working in the fields, they allow the top with to fal! 
down on their hips, and leave the upper part of the body exposed. In the poor towns the 
men only wear a small waistcloth of cotton cloth or matting; the women also wear a short 
waistcloth, and a hand-kerchief folded and tied tightly under the arms, with the hanging over 
and partly concealing the breasts. (Monteiro, 1875: v. 1, 265-66) 

Na década de 1850, um anônimo ofiícial da marinha francesa descreveu as feiras e 
as quitandeiras de Luanda, Com um olhar simpatizante e minucioso, chamou à atenção 
para a vestimenta das vendedoras enquanto simbolo de riqueza Ao marinheiro não passou 
desapercebido, com admiração, as habilidades dos africanos no fabrico de artefatos vendidos 
nas feiras: 

Quando chegamos a uma das ruas mais fregilentadas, vimos muitas damas em liteiras, 
e homens elegantes vestidos, parados defronte de barracas. Era uma feira. Nessas barracas 
estavam sentadas a5 pretas, envolvidas desde a cabeca até aos pés em fazendas indianas de 
cor, com um lenço de seda segurando os cabelos; e as orelhas, braços, pescoços, e delgados 
da perna, enfeitados com arrecadas, manilhas e cordões. Aquelas pequenas lojas contêm 
tudo quanto se deseja; para as senhoras ricas, adornos completos de oiro, coral, ou marfim, 
estofos da Europa, meias de todas as cores, sapatos, etc; para as mulheres do povo, caças, 

lenços, algodões estampados, cordões, braceletes e arrecadas de cobre ou aço. Depois esteiras, 

barretes, tangas, cestos, tudo de junco tecido, mas tão fino que pela flexibilidade parece estofo; 

vasos onde o artista reproduziu uma idéia, verdade é que informe, mas com certo sentimento 

da arte, [...] Por fim abandonamos o exame daquelas lojas, cujas donas têm no país o nome 

de quitandeiras, São ricas, e o seu vestuário logo dá a conhecer. Não admira com tudo a 

fortuna que possuem, porque todo o comercio a retalho, de São Paulo e da província, corre 

por mãos delas. (O Panorama, 1858, p. 387, v. Il, 4º série, dez, 11, Luanda) 

Na mesma década um visitante alemão, descrevendo os mercados luandenses, dá idéia 

da astúcia e beleza das vendedeiras e suas práticas: 

Estes mercados, à imitação de feiras, eram excessivamente pitorescos, Em cada uma 

destas tendas, colocava-se todas as manhãs uma formosa negra, e dispunha na melhor ordem 

as suas varias porções de esteiras, gigas, tesouras, facas, paninhos, cachimbos de negros, 

etc. etc.; mas elas evidentemente confiavam na sua beleza, como atrativo suficiente para os 

seus fregueses. [...] Por uma e outra parte, vendedeiras assentadas por entre as barracas, se 

esforçam por induzis os visitantes a comprar-lhes a sua vermelha sopa de tomates, que elas 

ofereciam em grandes vasilhas de barro, e em cocos partidos ao meio; [...] Estas vendedoras 



134 | condição Feminina no Império Colonial Português 

de tomatada, colhiam grande proveito das numerosas caravanas que atravessavam estas feiras; 

e a maior parte delas estavam muito bem vestidas, com tangas, à maneira das mulheres em 

Benguela. (Tams, v. 2: 23-24) 

O viajante Douville, duas décadas antes já percebera o poderio e a riqueza daquelas 

quitandeiras: 

A cidade de Luanda é um entreposto de comércio de considerável importância com o 

interior. Como o tráfico era lícito, os negociantes lá fizeram rápidas e brilhantes fortunas. O 

comércio retalhista está inteiramente nas mãos das quitandeiras. São as negras abastadas 

e mesmo ricas. Elas se vestem de panos indianos, que elas drapejam com bom gosto; elas 

estão cobertas de correntes e anéis de ouro. (1828: v. 1, 44) 

Além das vestimentas e riqueza, as mulheres africanas chamaram a atenção e motivaram 

comentários de tados os viajantes, sejam os de séculos atrás ou os de hoje, pela habilidade 

e elegância no carregarem sempre objetos à cabeça, e John Monteiro lançou um olhar com 

simpatia a esse pequeno detalhe: “All lgads are carried by the women on their heads, in all 

parts of Angola, and the ease which balance anything on their shaven heads is wonderful” 

(1875; v. 1I, 37). 

Os textoas dos observadores estrangeiros que descrevem as mulheres em Luanda são muitas 

das vezes ambíguos entre a admiração e a rejeição. Um sentimento de aversão aponta na 

observação desses estrangeiros europeus nas referências que fazem às crianças, que sempre 

estão presentes nos locais de trabalho das suas mães, portanto nas fotos e descrição das 

quitandeiras, como já visto. Dizem que “parece que todas tem bebês” e todos eles parecem 

“sempre sujos” e são deixados, soltos pelo espaço dos mercados “junto com as cachorros” 

(Monteiro: 28). O trabalho no pequeno comércio tem sido uma forma sempre encontrada 

pelas muiheres, mundo a fora, que exige um pequeno capital inicial e elas podem levar os 

filhos consigo, como uma extensão do trabalho doméstico. 

As vestimentas das quitandeiras, às vezes de tons escuros e sérios, fazem parte das 

apropriações feitas pelas africanas ao adotarem os trajes europeus. Quando vivendo no interior, 

fora dos centros urbanos e olhares europeus, os tecidos ganham coloridos e os panos estão 

amarrados na cintura deixando à mostra os seios”. Nestes postais, elas estão preparadas para 

serem exibidas perante os púdicos olhares europeus. Então lembram as posturas de santas 

em seus mantos que cobrem por todo o corpo. Esses mesmos forasteiros, ao falarem das 

africanas de Angola, longe das vistas dos “civilizados,/ em partes do litoral e interior, usam 

as imagens recorrentes de “pretas lascivas”, São nas descrições das danças que as africanas 

1 Esses e outros viajantes, descrevem as africanas de outros grupos étnicos, no interiar , no norte ou no sul, as 

diferenças e chamam a atenção para a quantidade de adornos coloridos, como às abundantes missangas e os 

seus significados. Apesar de Monteiro dizer que a vestimenta por todo lado é sempre igual (v. 1, p. 265/ val. , 

p. 35), a seguir fará uma descrição de coloridos, panos e penteados, que estão ausentes em todas as descrições, 

para Luanda (vol, Il, p. 26-27). 



imagens e Perspectivas Culturais; O trabalho feminino nas feiras e mercados luandenses | 135 

aparecem como lascivas e indecentes. Como quase todos outros observadores europeus que 
insistem sobre os aspectos eróticos (Stam, 1972: 429), os viajantes por essa região africana 
não foram diferentes. Descrevem os penteados com tranças em vários formatos, falam das 
abundantes missangas e os seus significados, da pele untada de dendê e do seu brilho 
intenso. O olhar que uniformiza os “usos e costumes” dessas mulheres estão inequivocamente 
localizados no espaço urbano. 

As quitandeiras de Angola muitas das vezes adotam os panos pretos, na situação de 
luto, são as viúvas. Neste caso com a rosto coberto. Dentro da cidade de Luanda há uma 
grande quantidade de vendedoras que vestem-se de negro elas estão dentro dos padrões da 
época, comuns nos hábitos das feiras portuguesas, vistos em postais da mesmo período em 
Portugal (Figueiredo, 1998). A surpresa na descrição dos viajantes pelos aspectos “fúnebres” 
de alguns dos trajes das africanas não deixa esquecer a “força simbólica da cor do vestuário”, 
uma africanização das formas comportamentais européias (Castro Henriques, 2004: 46). 
Elas recriaram uma estética de corpo e com isso apropriam-se das vestimentas européias e 

adaptam o vestir e o viver na cidade aos moldes africanos (Henriques, 2004: 87), Vindo de 

uma tradição longíngua a produção de tecidos nesta região foi ao longo dos séculos substituída 
pelos tecidos importados industrializados. Os tecidos usados são conhecidos e estão na ordem 
dos princípios que demarcam o lugar das quitandeiras mais ricas. Do conjunto de panos 
que cobre o corpo dessas vendedoras cada peça recebe um nome específico. o escrever o 
vestuário das ricas senhoras que transitavam pelas ruas de Luanda, Santos em 1970, registra: 

são assim, do total de quatro panos, o mulele ua jiponda, a peça mais interior; seguido pelo 
mulele ua xaxi e depois o mulele ua tandu e finalmente o pano preto conhecido como bofeta. 

Alem desses uma série de acessórios, de peças menores e coloridas, de formatos diferentes 

dá o acabamento final do vestuário (67). 

Conclusão 

Há sempre dificuldades e perigos nas generalizações dos estudos sobre mulheres que 

trabalham nos mercados e feiras mesmo dentro do espaço de uma cidade. Os testemunhos 

de época apresentam conflitantes retratos das vendedoras — como idílicas, exóticas, primitivas 

ou desprezíveis. À ambiguúidade dos textos e das fotografias permite leituras que apresentem 

representações diferentes e similares: sejam sobre as posturas das africanas no vestir ou no 

se portar no seu cotidiano. Mas como elas viam a si mesmas enquanto comerciantes? As 

petições feitas à Câmara Municipal trazem as vozes dessas mulheres que de outra forma 

estariam no silêncio perante os registros históricos, por serem, na maioria, iletradas (Pantoja, 

2000: 182-3). As comerciantes viúvas usavam a ideologia predominante para sua vantagem 

econômica, apresentando-se como vulneráveis, mulheres responsáveis por sustentarem as 

crianças. Mas desses documentos podemos também inferir que elas eram sagazes, instruídas 

e aparecem com efetivas estratégias. Uma variedade de fontes como registros de pagamento 

de taxas, petições à Câmara Municipal, fotografias, ilustrações, artigos em jornais e narrativas 



136 | condição Feminina no império Colonial Português 

de viagens têm servido de janela para dar uma olhada de soslaio nesse mundo do comércio 

urbano predominantemente feminino. 

A tentativa de desvelar fotografias históricas sempre apresenta se como uma opção 

traiçoeira principalmente na análise do contexto de sua utilização e mais grave ainda se torna 

O caso, como é esse, das fotografias publicadas. Fotografias e relatos de viagens são intenções 

e métodos diferentes de representar. Entre fotos e textos certas características demarcam a 

especificidade do seu olhar. Se alguns estavam de passagem, outros residiram por muito 

tempo nestas terras africanas, não foram fotos ao acaso, elas identificavam as continuidades 

e as mudanças do cotidiano citadino. 

Na moderna Angola, as zungueiras são as herdeiras diretas das quitandeiras”. Hoje as 

zungueiras são analisadas como parte do mercado informal, uma estratégia de sobrevivência 

constituída em sua maioria de mulheres que perambulam pelas ruas luandenses (Santos, 

2006). Das antigas quitandeiras ficaram as quitandas, seus locais de trabalho que persistem 

principalmente fora de Luanda, 

Bibliografia 

1. Dicionários 

MORAIS SILVA, António de. Grande Dicianário da Língua Portuguesa. V. 2, lisboa, Confluência,1945. 

FONTINHA, Rodrigo. Navo Dicionário Etimológico da Língua Portuguesa. Porto, Domingos Barreira, s/d. 

ASSIS JUNIOR, Antonio de. Dicionório Ktimbundo-Português. luanda, Argente, Santos e Cia. Ltda, 1940. 

RIBAS, Óscar. Dicionário de regionalismo angolanos. Lisboa, Contemporânea, s/d 

RIBAS, Oscar. Izamba. Associativismo e Recreio. Luanda, Tipogafia Angolana, 1965. 

Matta, ). D. Cordeiro da. Ensoio de Dicionário Kimbúndu-Portuguez. Lisboa, Editora Antonio Maria Pereira, 

1889. 

11. Livros, Periódicos e Fontes Publicadas 

ANÔNIMO. Quarenta e cinco dias em Angolo: Apontamentos de viagem. Porto, 1862, 

ANÔNIMO. O Panorama, v. Il, 4 série, dez,11, Luanda,1858. 

BATALHA, Ladislau. Angola. Biblioteca do Povo e das Escolas. Lisboa/Rio de Janeiro, Cia.Nacional Editora, 

1889 (n. 164). 

BATALHA, Ladislau, Memórias e Aventuras. Reminiscências Autobiográficas. Lisboa, ). Rodrigues & Cia. 1928. 

BENJAMIM, Walter. Pequena História da Fotografia. Magia e Técnica, Arte e Política. Obras Escolhidas. São 

Paulo Brasiliense, 1994, pp. 91-107. 

BOLETIM Ofícial do Governo da Província de Angola — 1845 a 1860. 

CALDEIRA, Carlos José. Apontamentos d “uma viagem de Lisboa à China e da China a Lisboa. 2 vols. lisboa, 

Castro& Irmão, 1853. 

m ÀAs actuais zungueiras resultam da adaptação da actividade tradicional das quitandeiras e dos novos vendedores 

ambulantes ao novo estatuto socio-económico: a variação na venda de produtos, os grupos etários envolvidos 

(Santos, 2006, p. 7, Luanda). 



Imagens e Perspectivas Culturais; O trabalho feminino nas feiras e mercados luandenses | 137 

CASTRO HENRIQUES, Isabel. Os Pilares da Diferença. Relações Portugal-África Séculos XV.XX. Lishoa, Centro de 

História da Universidade de Lisboa, 2004. 

CASTRO HENRIQUES, Isabel. Território e Identidade. A construção da Angola Colonial (1872-1926). Lisboa, 

Centro de História da Universidade de Lisboa,2004. 

DIAS, Jill R. “Photographic sources for the history of Portuguese-speaking Africa, 1870-1914”, History in Africo, 
18 (1991), 67-82. 

DUBOIS, Philip. O Ato Fotográfico. Campinas, Papirus, 1994. 

DOUVILLE, Jean-Baptiste, Voyage qu Congo et dans lintérieur de LAfrique Équinoxiale faít dans les années 
1828, 1829 et 1830. Paris, Chez Jules Renouard, libraire, 1832, 3 Tamos. 

FIGUEIREDO, Sausa. (Org..) Feiras, Mercados e Romarias em Portuga! através do Bilhete Postal llustrado. Câmara 

Municipal de Lisboa/Museu da República e Resistência, 1998, 

FREUDENTHAL, Aida; FERNANDES, José M.; JANEIRO, Maria L. Angola no Século XIX. Cidades, Território e 

Arquiteturas. (llustração com postais do coleção de João Loureiro). Lisboa, Edições dos autores, 2006. 
GURAN, Milton. Fotografar pora descobrir, fotografar para contar. (Comunicação apresentada à 1l Reunião de 

Antropologia do Mercosul, Montevidéu, 1997). 

HEINTZE, Beatrix. Representações Visuais como Fontes Históricas e Etnográficas sobre Angola. Atas do 1/ 
Seminário Internacional sobre a História de Angola: Construindo o Passado Angolano — as fontes e a sua 
interpretoção. Lisboa, CNCDP, 2000, pp. 187-225. 

MARTINS, lisa F. Guerreiro. À Figura da Mulher em Documentos de Viagem, em África. AFRICANA, n.26/27, 

2003, pp. 143-152. 

MONTEIRO, Joachim John. Angoia and the River Congo. 2 vol. Londres, Macmilland, 1875, 

MONTI, Nicolas; VICENTE, António Pedro. Cunha Moraes. Viagens em Angola, 1877-1897. Coimbia, Casa Museu 

Bissaya Barreto, 1991. (Catálogo 11 — Encontro de fotografia). 

MORAES, ). A. da Cunha. Africao Occidental. Album Photographico e Descriptivo. Editor David Corazzi, Lisboa/ 

Rio de Janeiro, 1886, Segunda Parte: Loanda, Cazengo, Rios Dande e Quanza. 

MUDIMBE, V. Y. The invention of Africa. Gnosis Philosophy, and the order of knowledge. Londres, Indiana 

University Press, 1988. 

OMBONI, Tito. Viagi NelfAfrica Occidentale. Milão, Stabelimento di Civelli, 1856. 

PANTOJA, Selma. Quitandas e quitandeiras: história e destocamento no nova lágica do espaço em Luanda. Atas 

Hl Reunião Internaciono! de História de África. “África e a Instalação do Sistema Colonial ( 1885-1930). 

Lisboa, CEHCA, 2000. 

SANTOS, Orlando. O Dilfema das zungueiras em Luando: percepções acerca das representações sociais do seu quo- 

tidiano. IX Congresso luso-Afro-Brasileiro de Ciências Sociais, Luanda, 2006 (texto da comunicação). 

SANTOS, Ana de Sousa. Aspectos de olguns costumes da população luandense. Luando, Boletim do instituto 

de Investigação Científica de Angola. 7 (2): 1/72,1970. 

SELIGMANN, Linda, Women Traders in Cross-culturol Perspective. Mediating identíties, marketing wares. California, 

Stanford University Press, 2001. 

STAMM, Anne. Voyage en Angola de Jean Baptiste Douville (1827-1830). Paris, Fundação Calouste Gulbenkian, 

1972. (Arquivos do Centro Cultural Português, v. IV). 

TAMS, George. Vísita às Possessões Portuguezas na Costa Occidento! d'Africa. Porto, Typographia da Revista, 

2 vs, 1850. 



138 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Anexos 

P 
2s .Z&WA&;& Moaio da 186 

Fotografia 1— Lavadeiras 

U
T
A
 

Peixeirã: 
Barra de Dande A % 

en_a., 

; % ªªowc» Jed Mé«.ó/;«; 
Maua e palmeiras na Granja Palmeira, JI % ª: | 

Fotografia 2 — Peixeira 



Imagens e Perspectivas Culturais: O trabalho feminino nas feiras e mercados luandenses | 139 

Fotografias 3, 4 e 5— Quintandeiras 

Fotografias 6 — Mercado 





Culinária e Religião: 
Resistência Cultural Afro-Brasileira no Século XIX 

Zélia M. Bora 

Resumo: O processo de colonização dos espaços geográficos foi tornbém um processo de conquista dos 
gêneros alimentícios e do culinária no nova terro. Muito embora, certos estudos insistom em 

caracterizor o que posteriormente denominou-se de culinária brasileiro, como uma mesticagem 
contínua de produtos e maneiras de fazer portuguesas, indígenos e africonas, pode-se verificar 
historicamente, que o processo de incorporação de certos alimentos e hábitos alimentares 
resistiram incorporação mesmo após a abolição, como foi o caso do Angu. Além de ser 
considerado um traço de identidade cultural, muitos alimentos foram considerados sagrodos 
especiolmente, os alimentos oferecidos aos Deuses do Candomblé. Tais atimentos, tornavam 

possível a completa integração da adepta a um mundo cuja discurso colonizador não possuía 

acesso, possibilitando a sua comunhão e liberdade entre o plano físico e o plano sogrado. O 

presente trabaiho, discute o corretação entre resistência feminina e poderes hegemônicos. 

O processo de colonização dos espaços geográficos foi também um processo de conquista 
dos gêneros alimentícios e da culinária na nova terra. Embora, certos estudos insistam em 
caracterizar o que posteriormente denominou-se de culinária brasileira, como uma mestiçagem 

contínua de produtos e maneiras de fazer portuguesas, indígenas e africanas, pode-se verificar 
historicamente, que o processo de incorporação de certos alimentos e hábitos alimentares 

“resistiram” por séculos uma incorporação social isenta de certos sentidos ideológicos, como 

o caso do Angú. Como um alimento básico da dieta indígena, o milho através do Angú 

tornou-se até os finais do século XIX, comida do escravo ou comida de negro. Entretanto, 

verificando-se determinados campos semânticos da palavra e confrontando-os com certos 

fatos históricos, nota-se que o Angú representou muito mais do que um simples alimento, na 

correlação entre profano, sagrado, casa e rua. O presente trabalho, discute a relação entre 

palavra, fatos históricos e a relação simbólica com a resistência cultural feminina e formação 

de novas identidades. 

Nas últimas décadas do século XIX, o sentimento deixado pelo espírito de permanente 

resistência por parte da população afro-brasileira contra as diversas formas de ordem na nova 

República, gerou uma profunda inquietação social frente aos os poderes hegemônicos que 

procuraram ainda mais reprimíirem uma série de manifestações culturais consideradas como 

“subversivas”' oriundas da população afro-brasileira. Uma destas manifestações no Rio de 

Usamos o termo subversivo para caracterizar aquelas manifestações não inscritas ou autorizadas pelo Códiga 

penal do Império, como por exemplo as Casas de Angú. 



e Condição Feminina no Império Calonia! Português 

Janeiro foi por exemplo frequentar-se as Casas de Angu. Designado hoje como um prato típico 

da culinária brasileira, O Angú é conhecido nas regiões norte, nordeste e sudeste do Brasil. 

Este simples alimento a base de milho, tornou-se a representação simbólica de momentos 

decisivos na história da identidade afro-brasileira nos fins do século XIX, com tentaremos 

mapear ao longo de nossa discussão. 

Como metáfora de inclusão social e inter-regional que hoje conhecemos, o termo Angú 

apareceu pela primeira vez no Dicionário de Vocóbulos Brasileiros (1889), do Visconde de 

Beaurepaire-Rohan (1811-1894)?, associado aos termos zungu, zunga, nzungu, cujo significado 

caracteriza não à comida, mas um espaço através do qual reunia-se “gente da mais baixa 

rale, vagabundos, capoeiras, desordeiros e ébrios”. Para Antonio Joaquim de Macedo Soares, 

(1838-1905) em seu Dicionário Brasileiro de Língua Portuguesa (1888), zungu era “barulho, 

falatório, rixa de negros”, coisa de “gente reles”, O caricaturista Raul Pederneiras (1874-1953), 

em Geringonça Carioca (1922), retoma o jargão policial e popular e define a palavra zungu, 

semelhante ao uso feito pela matrix erudita. Verifica-se que diante da seleção vocabular 

já incorporada ao léxico nacional, a palavra zungu em algum momento de sua evolução 

linguística, passa a significar não só a casa, mas também o próprio hábito alimentar do cativo, 

do homem livre negro e do pobre para mais tarde ser incorporado à mesa das casas grandes, 

e residências urbanas da cidade refletindo assim, as contradições da própria inclusão social 

do negro no espaço social. Se por um lado, o terma foi incorporado como uma realidade 

nacional refletida por uma parcela da sociedade do ponto de vista da classes hegemônicas, 

por outro, o termo passa a definir essa mesma comunidade como, inassimilável, subalterna 

e arredia em um espaço urbano supra-territorial e contraditoriamente compartilhado. 

No início do século vinte, o Novo Dicionário de Gíria Brasileira (1945), de Manuel Viotti 

(18711958) reforça os mesmos significados encontrados nos dicionários anteriores, desta vez 

descrevendo zungu como um “albergue ínfimo, refúgio de gente ralé, barulho desordem, 

briga de negros”. O filólogo Antenor Nascentes (1886-1972), em a Gíria Brasileira (1953), vai 

além de seus antecessores no que se refere a etmologia do termo, quando o aproxima do 

quimbundo falado em Angola definindo a palavra nzungu como buraco, cova, toca, entretanto 

não vai mais além, e reitera o significado pejorativo atribuido pela tradição e define o termo 

zungu como um “baile de gente ordinária”. Contemporaneamente, o termo foi estudado 

pelo pesquisador Robert Slanes, estudioso da cultura Bantu no Brasil escravista, que explica 

a termo como uma corruptela de dois termos da região Bakongos na altura do antigo reino 

da Congo, destacando nzi como casa, e desta vez completa a associação com a palavra angu 

(alimento do escravo urbano). 

O estudo contemporâneo do termo, resgata assim, o seu significado “espontâneo” 

contrário à ordem estabelecida pelo discurso hegemônico que degradou ideologicamente 

o seu sentido. Da palavra casa, destaca-se o seu sentido como espaço primordial e lugar 

? Carios Eugenio Líbano Soares: “O Reino do Zungu”, in Revista Nossa Historia. Ano 3/Ht29, Março 2006, pp. 

46-49.



Culinária e Religião: Resistência Cultural Alro-Brasileira no Sécula XIX 

originário do ser, abrigo e refúgio que caracteriza a experiência de cada indivíduo. Obstruida 
pela experiência traumática da escravidão, a identidade indivídual transforma-se através 
do alimento em uma identidade coletiva, transformando as necessidades básicas, casa e 
comida, mal conferidas a um escravo em uma metáfora de socialização capaz de prover ao 
indivíduo, uma comida quente, saborosa e de fácil aquisição e, ao mesmo tempo em símbolo 
de refúgio e divertimento. 

Surge assim, o primeiro ato de resistência simbólica expresso pelo resgate original 

do sentido dos termos que elucidam parte da experiência urbana de homens e mulheres 

envolvidos em um mesmo processo de criolização? ou seja, da criação de uma cultura 

afro-americana, baseada na diferença e unida através de um mesmo destino comum: a 

escravião e suas consequências. Como um novo signo de pertencimento, a Casa de Angú, 

devolve um certo sentido famiíliar aos que sobreviveram mesmo como uma população 

degradada “inapta“ e avessa, aos olhos das classes dominantes, ao progresso econômico. 

Tal relação torna-se ainda mais explícitas quando se tem em mente a idéia de confinamento 

social que os primeiros modos de vida moderno impôs como conquista sobre as populações 

desvalidas. Muito embora as Casas de Angú, tenham sido inquestionavelmente lugares de 

comida, refúgio e até de um certo divertimento, a geografica espacial desses lugares não as 

tornavam aos olhos contemporâneos um lugar desejável, especialmente por serem marcados 

por profundas tensões socias. 

Como bem exemplifica o artigo “O reino do Zungu”, as Casas de Angú nas décadas de 

1820 e 1830 eram consideradas como refúgios, onde escravos urbanos, em sua grande maioria 

colocados ao ganho, se encontrava para saborear o angu. No Rio de Janeiro da primeira 

metade do século XIX, era comum observarem-se multidões de negros desempenhando um 

variado número de tarefas como foi retratado pelo trabalho de Jean-Baptiste Debret (1768- 

1848). As Casas de Angu eram públicas e freqientadas à luz do dia. Em 1830, uma série de 

batidas policiais desmontou o que seria uma rede de ocultamento de escravos em fuga e de 

receptação de objetos roubados, colocando as Casas de Angu, na mira das autoridades (47). 

Tais procedimentos, encontram-se relacionados a uma complexa estrutura das transformações 

sofridas pelas relações escravistas tradicionais, motivadas pela migração após as revoltas 

Nagô (1826, 1828, 1830) e Malês (1835) e os deslocamentos “voluntários” dos escravos rurais 

para os centros urbanos, transformados em escravos ao ganho e de aluguel. Este sistema 

Tortaleceu ainda mais a degradação do indivíduo como mercadoria, pois o escravo ao ganho 

não deixava de ser propriedade de alguém visando o lucro. Como uma mercadoria, o senhor 

poderia “alugar, emprestar, vender, doar, transmitir por herança, penhorar, enfim, exercer 

z Termo usado por Sidney W. Mitz and Richard Price, para designer o processo de criação da cultura Afro-americana. 

An anthropotogical Approach to the Afro-american Past: A caribean perspective (Philadelphia: Institute for the 

studies of Human Issues, 1976). 

143 



144 [ Condição Feminina no Império Colonial Português 

todos os direitos legais garantidos pela propriedade”*. Desarticulado de qualquer sentido 

político coletivo, o escravo urbano utilizava-se de: 

[...] formas individuais de contestação, como por exemplo, os roubos, as fugas, as 

agressões, os assaltos e as bebedeiras. A luta pela sobrevivência na cidade igualava negros, 

escravos e homens livres e ao mesmo tempo as dividia. À disputa por serviços que lhes 

garantissem o ganho os transformavam, muitas vezes em inimigos. Assim, toda insatisfação 

do escravo direcionava-se nem sempre para o senhor mas para o companheiro que lhe tirava 

o freguês. Comprova-se essa situação pelas constantes intervenções da polícia para apartar 

ou organizar competições entre os negros de ganho. Mortes, pancadarias, vinganças faziam 

parte da cronica polícial da época (157). 

Embora o sistema de aluguel de escravos não tenha surgido no espaço urbano, é através 
dele que se observara a essencialidade do escravo como mão de obra, assim como as dinâmicas 
de depreciação do trabalho manual, oriunda da mentalidade escravista (91), Os escravos na 
cidade eram carpinteiros, calceteiros, impressores, e vendedares espalhados de maneira geral 
em todas as atividades mecânicas (94). O lucro proporcionado pelas mulheres, era bem menor 
do que o lucro proporcionado pelos homens, graças a divisão das tarefas de acordo com o 
gênero, reforçando ainda mais a diferença entre o escravo e a escrava, inferiorizando-se ainda 
mais a condição da mulher escrava na essencialidade de seu trabalho. Cabiam as mulheres, o 
desempenho das funções de tarefas como: lavar, passar, cozinhar, vender quitiutes, refrescos, 
café e peixes, tarefas desde então consideradas como parte do universo feminino. “Nesse 

pequeno comércio de rua, as ganhadeiras, juntamente com as negras livres exerciam um 
verdadeiro monopólio. Organizavam-se em feiras livres chamadas quitandas ou oferecendo 
quitutes de casa em casa” (108). Nas cidade, as mulheres em termos de participação no 
mercado, possuiam mais “vantagens” do que os homens, uma vez que podiam vender o 
que elas produziam na cozinha de seus senhores”. 

Além da ogeriza que a imagem maltratada, malcheirosa, muitas vezes deformada 
fisicamente pela exaustão física das tarefas impostas e acidentes sofridos, a imagem do 
escravo urbano, passou também a despertar medo causado pelas insurreições baianas e 
particularmente as dos Nagôs em 1826, 1828, 1830 e a dos Malês em 1835, desencadeando 
o exercício de leis que embora elaboradas desde 1821, passaram a ser aplicadas com maior 
rigor, controlando a circulação e a permanência de escravos no espaço urbano. O edital de 26 
de Fevereiro, por exemplo, mandava que: “os acogues e tavernas se fechassem ás dez horas 
da noite a fim de evitar ajuntamentos”, Em 1825, outro edital, este do Intendente-Geral da 
Polícia da Corte do Brasil, Francisco Alberto Teixeira do Aragão, declarava que: 

* Marilene Rosa Nogueira da Silva, Negro no Rua: A nova face da escrovidao. Editora Hucitec/ Sao Paulo/ CNPO/ 
Brasília, 1988, p. 21. 

* MiekoNishida, 



Culinária e Religião: Resistência Cultural afro Brasileira no Século xix | 145 

[...] os escravos poderiam ser apalpados a qualquer hora do dia ou da noite, desde que 
lhes era proibido, sob pena de açoites o uso de qualquer arma, não só o uso de qualquer 
arma de defeza como trazerem paos. Era também proibido ao escravo não só a eles como a 
todo negro ou homem de cor estar parado nas esquinas sem motivos manifestos e até dar 
assobios ou qualquer outro sinal.é 

E mesmos os escravos ladinos da Bahia eram considerados suspeitos, e por decisão da 
justiça em 18 de março de 1835, é exigida folha corrida que orientasse da 'suspeita de serem 
envolvidos na última insurreição daquela cidade”. [...] Os escravos acompanhados dos seus 
senhores só podiam desembarcar no Rio de Janeiro apresentando essa folha ? 

Um mês mais tarde, a medida é abrandada, limitando a exigência “aos africanos maiores 
€ principalmente “minas' que se vem vender na corte, e jamais extensiva a crianças, mulheres, 
criolos e pardos que não constem tenha sido parte naquela insurreição”, 

Embora oficialmente as mulheres não tenham sido consideradas como perigosas, a prática 
da violência cometida pelo Estado contra elas, tornava a escrava e 0 escravo uma dupla vítima, 
por parte dos seus senhores como propriedades particular e por parte do Estado legislador, 
como pode ser comprovado pelos registros policiais encontrados na Casa de Detenção do Rio 
de Janeiro, no dia 19 de Outubro de 1889, pouco tempo depois de proclamada legaimente 
o fim da escravidão. Certamente o dia 19 de Outubro foi para algumas mulheres um dia 
marcado pelo medo, a angústia e a humilhação, quando detidas foram levadas para Casa 
de Detenção da Corte, sob uma acusação de um “crime” não previsto no Código Penal do 
Império: “estarem reunidas nas Casas de Angú, entre elas estavam, a cozinheira carioca, 
Maria da Gloria, 22 anos; a costureira paulista Mariana Maria Gracinda, 23 anos; Joana 
Maria de Jesus e Maria Basilia da Conceição, ambas lavadeiras e naturais de Niterói”. Não 
se sabe quanto tempo essas mulheres ficaram na Casa de Detenção, situada no subúrbio 
de Mata-Porcos, hoje Frei Caneca, nem os seus destinos, mas com a fato emerge uma outra 
face até então desconhecida das Casas de Angú, consideradas como Casa de Dar Fortuna, 
local de Candomblé. 

Da presente agumentação, algumas conclusões importantes podem ser antecipadas: as 
Casas de Angú eram locais de alimentação, encontro, socialização, refúgio e principalmente, 
lugares de culto que deram origem aos primeiros ternplos de Candomblé no Rio de Janeiro 
do século XIX; as mulheres presas certamente desempenhavam várias funções dentro do 
templo, como exigem as práticas religiosas do Candomblé. Esssas afirmativas encontram-se 
subentendidas através do principal argumento a ser desenvolvido em nosso trabalho: a 
medida em que tentavam organizar as suas identidades individuais, as mulheres livres, 

Gilberto Freire, Sobrados e Mocambos: Decodencia do patriarcalismo rural e desenvovlimento urbano. Rio de 

Janeiro, Ed. Livraria Jose Oiympio, 1977 2 vols., p. 500. citado por Marilene Rosa N. Silva, p. 92. 
Autarização concedida ao dono pelo Estado para que “as mercadorias” tivessem livre trânsito. 
Veja-se Manuela Carneiro da Cunha. Negros e Estrangeiros. Sao Paulo, Ed.Brasiliense, 1985, Citado por Marilene 

Rosa N. Da Silva, p. 98. 



146 | condição Feminina no Império Colanial Português 

contribuiram para a construção de uma identidade coletiva através da organização de 

uma nova estrutura religiosa fundamentada na idéia de sistema familiar de predominância 

matriarcal em negociação constante com os poderes hegemônicos e a ordem patriarcal. À 

comida constitui principal elemento simbólico dos rituais intermediando a relação entre as 

divindades e os homens. 

Ainda sobre a prisão da mulheres, entendemos que a multiplicidade dos lugares de 

nascimento das acusadas refletem a idéia de unidade na diversidade, onde as diferenças 

regionais é dissolvida em benefício das raízes identitárias caracterizadas pela idéia de gênero, 

classe e raça. 

O Candombilé* e seus Antecedentes Históricos 

Os primeiros modos de expressão da religião africana nas Américas foi compartilhado por 

homens e mulheres de origens culturais diferentes que foram escravizados. Eles tinham em 

comum certos elementos fundamentais que lhes permitia entender a natureza da existência 

humana e à sua relação com o universo"º, Essa cosmologia explica o funcionamento do universo 

e dá significado as relações sociais, as instituições e o processo de formação existencial do 

indivíduo. É portanto uma concepção ontológica e relacional mais do que uma concepção 

histórica, uma forma de perceber as relações e influências do ser com o Universo. Como todos 

os grandes sistemas religiosos, a religião africana através de narrativas míticas propiciam uma 

interpretação das circunstâncias históricas, fortunas e desgraças, como também prover repostas 

para as necessidades imediatas e situações dos seus aderentes. Colidindo com as ideologias 

religiosas do colonialismo europeu, a religião africana e suas formas de compreensão do 

Universo tornou-se uma das formas de resistência contra a ordem fragmentada e desorientada 

proveniente da experiência com a escravidão. Estas respostas reflitiram-se: 

? De acordo com Arthur Ramos, o significada antigo da palavra Candomblé, designava também a música e o 

instrumento musical. Ele caracteriza também o termo como uma expressão, no caso, religiosa, pertencente 

a várias nações com Angola, Congo, Gêgê (Ewe) Nagô (termo francês que caracterizava todos os negros que 

falavam Yorubá, Queto (Ketu), ijêxa (ljesha). Citado por Roger Bastide. /n: Candomblé da Bahia. Trad. Maria 

Isaura. S.Paulo, Companhia Editora Nacional, 1961, À Wikipedia Encyclopedia define o Candomblé como uma 

religião africana praticada principalmente no Brasil e países adjaçentes trazidos por sacerdotes e adeptos que 

foram trazidos como escravos entre 1549 e 1850. De acordo com Rachel Harding, “Candomblé is a term Bantu 

orign was used to denote the reconfigured rituals of many South Central and West African peoples present in 

the slave and freed population of the province. The Gunocô cult of the Tapas, the voduns of dahomean jejes, 

the Iquice and the ancestor traditions of Congo-Angola Bantus, the other Sudanese Musilim were collectively 

gathered under denomination of Candomblé”. /n; “Addition, creole Catholicism and Indigenous Brazilian were 

important elements”, In: A Refuge in Thunder Candomblé and aiternative Spaces of Blackness. Indiana University 

Press, 2000. 

* Joha Mhiti, “Introduction”. tn: African Religion and Philosophy, 22nd edition. Oxford, England: Heineman 

International, 1990. 



Culinária e Religião: Resistência Cultural Afro-Brasileira no Século XIX l 7 

[...] the values they brought to those places, they included: the importance of communat 
worship; the cultivation and expectation of intense and pragmatic physical communion with 
the representations of the forces of the universe (many deities or one supreme deity), the 
special role of drama, music, and dance in religious culture and expression, the perception 
of that New World enslavement represented a fundamenta! imbalance of cosmic energy, or 
sin; rites of healing and purification, and the belief that natural forces can be manipulated 
by certain individuals to effect a variety of ends.” 

Dois elementos básicos são considerados predecessors do Candomblé na religiosidade 
afro-brasileira, a Bolsa de Mandinga e Calundú. AÀ bolsa de mandinga atua ao nível individual e 
também está relacionada os vários tipos de feitiços?2, É também denominado “encruzilhada”, 
Já Calundú, é considerado uma experiência mais coletiva, provavelmente as primeiras 
demonstrações religiosas dos séculos XVI a XVIII. Ambas representacões possuem muitos 
elementos em comum que foram mais tarde reaproveitados no Candomblé*. Tanto a Bolsa de 
Mandinga quanto o Calundú foram veementemente considerados como feiticaria e bruxaria 
tanto pela religião católica quanto pelo Estado luso-brasileiro. Juntos eles reprimiam qualquer 
discurso que ameaçasse ideologicamente os seus domínios e estruturas de poder. A relação 
entre bolsa de mandinga ou patuá e magia negra era sempre evocada como justificativa pelos 
donos dos escravos para puní-los e acusá-los de adoradores do Diabo, comumente associado 
aos episódios de transe nas cerimônias religiosas". Justificada por parte do escravo como 
proteção para minimizar a violência entre senhor e escravo, as bolsas de mandingas eram 
também consideradas pelo senhor coma magia contra a sua integridade pessoal*. 

As mais antigas descrições sobre as práticas religiosas africanas na nova terra foram 
encontradas nos documentos da Inquisição no século XVIII, como peças judicias que objetivavam 
à acusações e certamente a condenação dos reús, normalmente homens e mulheres livres, 

especialmente africanos, que trouxeram consigo a memória cultural e o sentido de liberdade 
para o Brasil. Entre os diversos depoimentos listados por Rachel Harding em 4 Refuge in Thunder, 
destacamos como representativo para o nosso trabalho a história de Luzia Pinta, livre, nascida 
em Angola, residente em Sabará, Minas Gerais. Acusada de feiticaria, Luzia foi presa e levada 
para Lisboa. Questionada por vários meses, ela foi torturada e exilada para cidade de Castro 
Marim em Algarve onde passou quatro anos cumprindo pena. Ela foi descrita como uma mulher 
de cinquenta anos, preta baça (mulher negra de pele morena), alta forte, com marcas na testa 

” Rachal Harding, p. 30. 

William Peitz, “The problem of Fetish, I”, 4n: Res. Antropology and Aesthetic 9 (Spring 1975): 5-17; "The Problem 
of Fetish 1I, /n: Res. Antropology and Aesthetics 13 (Spring 1985); “The Problem of Fetish”, II, fn: Res. Antropoltogy 

aond Aesthetics 16 (spring 1998); Rachel Harding, À Refuge in Thunder p. 22. 

3 Rachet Harding, p. 30. 

“ bidid, p.22. 
Laura de Mello e Souza, O Diabo e a Terra de Santa Cruz: Feitiçaria e religiosidade popular no Brasil Cotonial. 
São Pauto: Companhia das Letras, 1994. Capítulo |. 

* Rachel Harding, pp. 24 e 26. 



148 | condição Feminina no Império Colanial Português 

e outras nas duas faces. O documento dizia que ela usava a dança para adivinhaçõe e curas. 

Ela foi presa usando as roupas de cerimônia. Consta-se também a presença de instrumentos 

de percussão, que acreditava-se alterava o seu estado físico pelos tremores do corpo”. O fato 

narrado pode-se ser considerado como exemplar, tanto no que se refere a opressão religiosa 

perpetrada pelo um Estado secular ideologicamente pronto para reprimir as forças culturais 

dissidentes, quanto, pelo o reconhecimento de elementos materiais que posteriormente 

passaram a fazer parte de uma estrutura religiosa mais organizada no século XIX. 

Cabiam aos homens e as mulheres livres, brasileiros e africanos, a prática religiosa nos 

séculos anteriores, enquanto algumas mulheres presas foram identificadas como sacertotisas do 

culto. À expressão era considerada como prática de feitiçaria. Muitos foram presos e torturados 

em nome da fé pagã. No século XIX, a repressão as casas de culto continuaram sob a alegação 

de serem esconderijos de foras da lei e também pela suposta “incompatibilidade” entre as 

práticas cristãs e a “religião africana”, que foi se tornando, “espontaneamente” mas sincrética, 

como uma forma de “negociação” cultural com os poderes hegemônicos representados tanto 

pelo Estado quanto pela lgreja Católica. Embora o termo sincretismo seja um termo que nos 

finais dos anos noventa passou a ser visto “como um processo negativo”, entendemos que 

ele expressa um fenômeno cultural como parte de uma necessidade histórica que garantiu a 

sabrevivência do Candomblé e de suas estruturas básicas de organização. Assim, no primeiro 

decênio do século vinte, o Candomblé baiano tornou-se referência oficial às demais casas de 

culto fundadas na Bahia e fora dela. Um movimento irreversível na consolidação da memória 

e da identidade afro-brasileira. 

As Guardiães da Fé, Mulheres, Religião e Comida 

À comida é um componente essencial na sobrevivência humana. Como um ato pri- 

mordial, ela ocupa um lugar simbólico nas relações socio-culturais desde a antiguidade até 

os nossos dias. O papel da comida na identidade pessoal e coletiva, é um processo que se 

desenvolve através da relação entre os grupos, seus mediadores próximos e mediadores 

remotos. Como já tearizado, o senso de identidade forja normas e valores, contribuindo para 

que os indivíduos e os grupos sociais percebam-se e construam os diversos significados de 

identidade dentro de uma mesma sociedade"?, Entre esses significados, a comida ocupa um 

v “She was arrested and taken to Lisbon, Luzia Pinta was questioned for several months and eventually tortured 

and exiled to the town of Castro Marim in the Algarve to serve four years of sentence. She was described as 

unmarried, about fifty years old, preta baça (a brown skinned woman), tall and thickly built with marking near 

the forehead and others on each check. The documents form Luzia's case suggested that she used dance as a 

form of divination and healing, wearing special ceremonial clothes and using percussion (drums and cymbals) 

to bring on an altered state of being during which she “trembled greatly as if not herself”, A Refuge of Thunder, 

p. 30. 
* Peter Schalliers, “Meals, food narratives, and sentiments of Belonging in Past and Present”“, In: Food, Drink and 

Identity Cooking, Eating and Drinking in Europe since Middle Ages. Edited by Peter Sholliess. Oxford/New York, 



Culinária e Retigião: Resistência Cultural Afro-Brasileira no Século XIX I 149 

lugar de relevância na construção das identidades, sobretudo religiosa. Em todas as culturas 
ancestrais e contemporâneas, além do estabelecimento das relações socio-culturais, a comida 

representou e ainda representa para muitas religiões, uma forma de intermediar as relações 
entre o sagrado e o profano. 

A importância em se estudar a comida como uma das formas de compreensão da cultura e 
a história tornou-se um campo de estudos devidamente estabelecido em nossos dias, sobretudo 
com a retomada da temática nos anos oitenta, após os esforços científicos de consolidação 
da matéria feito pelos estruturalistas nos anos sessenta, notadamente a partir do trabalho de 

Claude Levi-Strauss. Maneiras e hábitos alimentares, como afirma Couniham, são cruciais para 

a definição de comunidade, a relação entre as pessoas, e também como elemento mediador 

nas interações entre os humanos e as dividandes, assim como, na comunicação entre os vivos 

e os mortos. É atavés das festas religiosas, que as diferentes comunidades reafirmam-se como 

grupos sociais””. No Candomblé, ela tem sido considerada como um dos elementos essencíais 

que dinamiza os seus rituais?º, Como uma linguagem, a comida é também considerada como 

uma expressão refletida nas definições de gênero, histórias, ideologias, sistemas econômicos, 

divisão de trabalho, relações grupais, sexualidade e outras relações sociais?!. Nos rituais de 

Candomblé baiano ou aqueles derivados dos cultos nagôs e iorubás, a comida dos orixás é 

feita pelas iya-bassê ou abassá, que cozinha os animais sacrificados, como galinha ou ovelha. 

O número de pratos que ela cozinha, variam de acordo com as divindades convidadas?, É a 

comida que assegura a integridade simbólica do indivíduo entre a tradição e o presente, entre 

à família ancestral sacralizada e seus descendentes espirituais. Historicamente, como vimos 

tentando discutir, a inserção do Candomblé na comunidade nacional tem sido marcada por 

profundas tensões sociais que caracterizam as relações de poder. 

No Candomblé, a presença e importância das mulheres em todos os rituais desde a 

preparação dos alimentos, até a ocupação de cargos mais elevados na hierarquia religiosa 

como mães de santo é indiscutível. Nas culturas patriarcais, os homens sempre reividicaram 

exclusividade na mediação dos poderes sobrenaturais, como por exemplo, os padres, na 

religião católica, durante a celebração do ritual da transubstanciação, onde o pão e o vinho são 

convertidos simbolicamente no sangue e no corpo de Cristo. Na África, o papel das mulheres 

no culto aos antepassados, do qual o Candomblé herdou as suas estruturas básicas, o papel 

da mulher nas sempre foi secundário, coma explica Verger: 

1988, pp. 1-5. 
Carale Couniham, “Food, Culture and Gender: Identity and Pawer“, C. Couniham and Stephen L. Kaplan (ed). 

Harwood Academica Publishers, 1998. 

Pierre Fatumbi Verger. Orixós: Deuses lorubás na África e no Novo Mundo. São Paulo, Círculo do Livro S.A. 

1981. 

) 

Fi Carole Couniham (ed). “Food, Culture and Gender”. tn: The Anthropology of Food and Body. New York, Routledge, 

1999, p. 13. 
Roger Bastide, o Candomblé da Bahia (rito nagô), pp. 21-22. 



150 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Elas participam das cerimônias e podem se tornar elégun do orixá da família paterna, mas 

se forem casadas, é o orixá da família de seu marido que será o de seus filhos.Elas tem assim 

uma posição um pouco margializada na família do marido. São consideradas somente como 

doadoras de filhos, mas não integradas completamente em seu novo lar. Quando morrem, 

seu cadáver volta para casa paterna, onde são enterradas. Mesmo em sua própria família, 

não têm posição estável, comparável à dos homens. Esse ponto é ilustrado pela pergunta 

feita pelo pai para saber qual o sexo de seu filho ao nascer: “É o dono da casa (onilé) ou a 

estrangeira (léjà)?”, situando, desde sua chegada ao mundo, a posição relativa dos homens 

e das mulheres na família iorubá. 

No Brasil, a escravidão alterou profundamente o patriarcalismo africano de tal forma que 

as mulheres negras tiveram que reconstruir o sentido de família profundamente presente na 

religião. No Candomblé, é comum a presença feminina sobre todos os encargos religiosos. o 

intercederem como intermediárias entre os homens e as divindades, elas mantém simbolica- 
mente o equilíbrio entre o profano e o sagrado, o passado, o presente como também pela união 

simbólica entre as suas identidades individuais e coletiva, fragmentada pela diáspora. 

Com a completa destruição do sistema familiar, coube a mulher livre e não a escrava, a 
restruturação do sistema cultural, sobretudo o religioso, já que todas as outras possibilidades 
foram obstruídas pela violência do sistema patriarcal escravista que conferiu a escrava, o 
estatus mais subalternizado na hierarquia social, como propriedade e mão de obra de valor 
financeiro inferior a do homem. Após a conquista da “liberdade”, a manutenção da ordem 
e a responsabilidade pela sobrevivência familiar coube à mulher livre?2. Essas mulheres, ao 
contrário dos homens procuravam empregos relacionados as suas experiências anteriores 

como arrumadeiras, passadeiras, cozinheiras, quitandeiras. Especialmente nessas duas 

últimas ocupações garantiam-lhes uma certa independência e davam-lhes oportunidades 
de montarem as suas pequenas empresas. Muitas delas mantinham pequenas criações 
de porcos e galinhas, com as quais garantiam o seu sustento e o da família. Entre essas 
profissões, ressalve-se a centenária quitandeira cujo conhecimento culinário foi transmitido 
de mães para filhas pelas baianas: 

Acontecia às vezes que, antes de sair de casa, elas faziam oferendas de parte das comidas 
nos altares dos orixás. Quando as pessoas compravam e camiam acarajé, participavam, sem 
saber de uma comida em comum com lansã, e se era caruru, também chamado de amalá 
nos terreiros de candomblé, era com Xangô que comugavam. Assim, por consideração aos 

gostos dos orixás, nasceram e perpetuaram-se os vários quitutes da Bahia. 

** Entenda-se por ordem familiar, mãe e filho qu mães e filhos, geralmente de pais diferentes, já que era o senhor 
que “decidia de forma inconteste sobre o conjunto da vida do escravo”. Ao analisar a relação entre o homem e a 
mulher negra sob a escravidão, Sonia Maria Giacomini afirma que,“Diante do leque de possibilidades que poderiam 
acarretar na separação dos casais e filhos de escravos, abedecendoa a interesses comerciais, familiares e sexuais 
do senhor, somos levados a crer que predominariam entre eles ligações transitorias e ocasionais”. Veja-se Mulher 
€ Escrava. Introdução histórica ao estudo da mulher negra no Brasil. Petrópolis, Editora Vozes, 1988, p. 46. 



Culinária e Religião: Resistência Cultural Alra-Brasileira no Século XIX I 151 

Dessa maneira, o espiríto empreendedor e de luta dessas mulheres prevalecia diante da 
instabilidade e readaptação social do homem que muitas vezes tinha que desempenhar as 
mesmas tarefas realizadas sob o supervisionamento de um patrão, cuja ideologia mantinha 
quase sempre os padrões das relações de trabalho derivadas do sistema escravagista. Por 
essa razão, a situação do escravo liberto a procura de emprego apresentava facetas bem 
mais complexas no processo de readaptação social, como um homem livre, do que a mulher 
como sugere Moura. Assim, compreende-se melhor como a poligamia africana cedeu seu 
lugar simbólico ao matriarcado feminino nos subúrbios?. 

Motívadas pelas circunstâncias sociais vigentes a mulher negra livre iniciava a sua integração 
social numa relação de forças que obrigavam-na a estabelecer um equilibrio proporcional 
entre a casa e a rua com a finalidade de garantir a sobrevivência individual da família dentro 
grupo social do qual ela fazia parte, mediante condições totalmente adversas caracterizadas 
na grande maioria pela pobreza e discriminação. Apesar de muitos empecilhos sociais, muitas 
dessas mulheres educaram seus filhos transformando-os em “doutores”, no começo do século, 
como ressalta Moura, no mesmo capítulo. A força de espírito de muitas destas mulheres 
derivou-se também da responsabilidade religiosa a elas concedida, pelo sangue ou parentesco 
ou adivinhação. Tais mulheres tornaram-se história, especialmente pela integridade moral, 
lealdade e preservação da cultura dos antepassados?, 

Ao mesmo tempo em que organizavam o sistema familiar aprenderam a preservar a 
cosmogonia africana através da criação de espaços. Nesses espaços, a unidade e o sentido 
social “têm nos alimentos comunitários verdadeiros prolongamentos das alimentações 
secretas dos pejís, quando os deuses satisfazem seus desejos de dendê, mel carnes, farinhas, 
frutas, pejerucum, iru, cozimentos e papas”. É portanto, “através da alimentação comum dos 
deuses e seus crentes que o culto tem assegurada sua sobrevivência”?8, Conhecida como a 
religião dos Orixás, o Candomblé é pela propria definição uma religião de família ou de culto 
simbólico à família ancestral sacralizada a partir de seres que superaram sua humanidade e 
tornaram-se mitos. Assim sendo, é perfeitamente coerente prover-se alimentos aos membros 
de uma família, que nesse caso, torna-se um gesto primordial e parte de uma experiência 

* Veja-se Roberto Moura, Tia Ciota e a Pequena África no Rio de Janeiro. Funarte Instituto Nacional da Música/ 
Divisão de Música Popular, 1983, p. 27 

Considerem-se os fatos históricos na segunda metade do século XIX em Salvador, quando tres mulheres livres 
africanas chamadas Iyá Nassô, Iyá Detá, e Ivá Kalá, juntaram-se a um Wassa ou sacerdote e fundaram uma 
casa de Candomblé, chamada 1lê Ilá Nassô no Engenho Velho ou Casa de Mãe Nassô. Já no final do século XIX, 
Mãe Nassô foi sucedida por Mãe Marcelina. Sua sucessão provocou um “cisma” e uma nova casa foi fundada, 
Gantois, no Rio Vermelho. Essa Casa, também se divídiu depois da sucessão de Mãe Ursulina, tornado-se Axé 
de Opô Afonjá. Veja-se Roberto Moura, em Tia Ciota e a Pequena África no Rio de Janeiro, 1983, p. 27. Pierre 
Verger apresenta um histórico mais detalhado sobre os acontecimentos no século XIX , especialmente no que 
se refere ao nome das mulheres, entretanto os dois autores coincidem ao atribuirem a mulheres a organização 
estrutural do que hoje denomina-se Candomblé. 

Gilberto Freyre. Prefácio (1978). In: Raul Lody. Santo Tombém Come: Estudo socio-culturo! da olimentoção cerimonio! 
em terreiros afro-brasileiros. Recife. Instituto Joaquim Nabuco de Pesquisas Socias/ Editora Artenova, 1979. 

25 

26 



152 | condição Feminina no império Colonial Português 

coletiva completando a experiência ontológica de cada um. Explicando o sentido de família 

na cultura iorubá, de onde o nome Orixá é proveniente, Verger assegura que: 

A família numerosa, originária de um mesmo antepassado, que engloba vivos e mortos. 

O Orixá seria, em princípio um ancestral divinizado, que em vida, estabelecera vínculos que 

lhes garantiriam um controle sobre certas forças da natureza, como o trovão, o vento, as águas 

doces e salgadas, ou então, assegurando-lhe a possibilidade de exercer certas atividades como 

a caça, o trabalho com os metais ou, ainda, adquirindo o conhecimento das propriedades 

das plantas e de sua utilização. O poder, 'ose do ancestral-orixá, teria após à sua morte, 

faculdade de encarnar-se momentaneamente em um de seus descendentes durante um 

fenômeno de possessão por ele provocada(...). O Orixá é uma força pura, 'ase imaterial que 

só se torna perceptível aos seres humanos incoprorando-se em um deles. Esse escolhido pelo 

orixá, um de seus descendentes, é chamado seu elégún, aquele que tem o privilégio de ser 

“montado”, gêtn, por ele, Tornan-se o veículo que permite ao orixá voltar a terra para saudar e 

receber as provas de respeito de seus descendentes que o invocaram. Os elêgim muitas vezes 

são chamados iyawóôris a (iaô). Esse termo tanto se aplica aos homens quanto às mulheres 

e não evoca uma idéia de união ou posse carnal, mas a de sujeição e de dependência, como 

antigamente as mulheres o eram com os homens.?? 

Como se observa através das descrições, ao estabelecer-se a comunhão com o sobrenatural, 

se estabelece também a comunhão “natural” com os antepassados, que voltam momentane- 

amente a terra, entre seus descendentes, durante as cerimônias de evocação, “dançam diante 

deles e com eles, recebem seus cumprimentos, “ouvem suas queixas, aconselham, concedem 

graças, resolvem as suas desavenças e dão remédios para as suas dores e consolo para seus 

infortúnios. O mundo celeste não está distante, nem superior, e o crente pode conversar 

diretamente com os deuses e aproveitar de sua benevolência”?º, Dessa forma, encontra-se 

configurada uma concepção de família totalmente ausente do modelo religioso monoteista 

ocidental, especialmente na concepção de morte e vida representada pelo candomblé. 

A recriação dessa concepção de mundo para o homem africano tornou-se a base de sua 

sabrevivência ontológica. Assim, tão logo sentiam-se livres, 05 ex-escravos entenderam que a 

religião seria o único meio através do qual eles poderiam superar o desmoronamento coletivo 

de sua trágica experiência. Recorrendo aos meios oferecidos pela religião eles passaram a 

reviver uma concepção sempre atualizada de memória. Diante dela, eles não seriam mais 

indivíduos destituidos de suas identidades, pois a religião passou a “restituir o sentido de 

mundo e de família devastados pela escravidão” , 

Em todas as culturas, a feminilidade e a masculinidade estão simbolicamente associadas 

ao consumo de determinadas comidas e seus tabus. Através dos diferentes papéis a elas 

* Pierre Fatumbi Verger. Orixás: Deuses lorubás na África e no Novo Mundo. Editora Corrupio Comércio LTDA, 1981, 

p.18. 

?*º Pierre Verger, citando Edson Carneiro p.19. 

* Pierre Verger. Orixás: Deuses lorubás na Africa e no Novo Mundo. p. 32. 



Culinária e Refigião: Resistência Cultural Afro Brasileira no Sêcula xx | 153 

relacionados homens e mulheres definem a sua masculinidade e feminilidade. Dessa forma, 
as diferentes comidas oferecidas aos Orixás nos lembra esses eventos culturais que tiveram 
lugar em algum tempo primordial e que ainda persistem no mundo contemporâneo através de 
um variado numero de signos?º, Através do preparo de diferentes tipos de comida aos Orixás, 
as mulheres reiteram os diferentes aspectos que diferenciam homens e mulheres, expressos 
por exemplo no Amalá para Xangô (masculino), Xinxin de Galinha para Oxum (feminino) e 
arroz sem sal para Oxalá (masculino). Entretanto, é aparente o confronto entre o masculino 
e o feminino uma vez que: 

[...]the facile correlation of food and sexual identity, expressed through their metaphoric 
counterpoint, the opposiítion between qualities that order each domain is mediated by an 
ideology of exchange in which food take on an essentially semiotic property to express the 
complementarity of sexual identities.? 

A cerimônia mais importante que inicia os rituais aos Orixás ao anoitecer é chamado 
de Padê de Exú. De acordo com Roger Bastide, Exú desempenha uma função semelhante a 
de Mercúrio como uma espécie de mensageiro, encarregado de levar o convite aos Orixás, 
como um intermediário entre eles e os homens. Por esta razão, o ritual a Exú é comumente 
denominado de despacho*?. O Padê de Exú é celebrado por duas mulheres consideradas as 
Mais velhas na comunidade, chamadas dagã e sidagã, enquanto os cânticos são conduzi- 
dos pela iya têbêxe, que conduz os cânticos, sob a supervisão da yalorixá (sacerdotiza) ou 
babalorixá (sacerdote). Depois que os cânticos são entoados, o prato de Exú contendo sua 
comida favorita, é levado para uma encruzilhada aonde acredita-se ele gosta de ficar. Os 
tambores no ritual, rum (maior), rumpi (o de tamanho medio) e êé (o menor) também são 
considerados sagrados e também intermediários na comunicação entre as divindades e os 
homens, Como as outras divindades, eles também alimentam-se a fim de que à sua natureza 
sagrada seja preservada. 

Para que uma mulher seja considerada uma yauá, ela terá que se submeter a certos 
rituais de inicição que pela limitação desse trabalho não serão discutidos. Estes rituais 
possuem determinados tabus e restrições alimentares da yauô em consonância com a 
comida oferecida ao Orixá que é dono de sua cabeça a fim de que a comunicação entre a 
divindade e serva possa ser estabilizada. Após meses de confinamento chega o dia em que 
a iniciada receberá seu Orixá pela primeira vez. À cerimônia do encontro místico entre ela e 

a divindade é pública e ocorre no terreiro ou templo. Ela aparece então guiada pela ekedy”, 
Muitas vezes desapercebidos pelo público, os gestos da devota são incertos e assemelham-se 

* Mircea Eliade, “The Structure of Myth". /n: Myth and Reality. New York, Harper & Row, Publishers, p. &. 
* Donald K. Pollock. “Food and Sexual Identity among the Culina”. tn: Food and Gender: Identity and Power, p. 
n 

* Roger Bastide, O Candomblé da Bahia, p. 23. 

Uma mulher que não pode receber o Orixá. Ela é descrita por Roger Bastide como uma espécie de ama espíritual 
da devota que durante o período de reclusão necessitará da vigilância ativa para alimentá-la, ajudá-la na higiene 

3 



154 | condição Feminina no Império Colonial Português 

inicialmente aos de uma criança. Nas descrições elaboradas por Bastide, à medida que o culto 

prossegue, o momento mais importante tanto para mulher quanto o público é o momento do 

encontro místico entre a mulher e seu Orixá. Como todos os sistemas religiosos do mundo, o 

Candomblé estrutura-se a partir de mitos. Ao invés de representar uma realidade alienígena, 

o mito revela os modelos exemplares de todos os ritos humanos e a sua correlaçãocom as 

suas atividades diárias como a dieta alimentar, a educação as artes e as relações matrimoniais 

e a sabedoria”. 

Muito ainda pode ser dito sobre as várias matizes importantes para o entendimento do 

Candomblé apontadas em nosso trabalho. Entretanto uma conclusão básica nesse estudo 

pode ser elaborada nos seguintes termos; impedidas ao acesso das estruturas básicas sociais 

no século XIX, a mulher negra líivre encontrou na religião dos ancestrais uma maneira efetiva 

capaz de conciliar o mundo divino dos ancestrais e a sua realidade, tanto do ponto de vista 

individual quanto do ponto de vista coletivo. Nesse processo, a comida desempenha um 

papel decisivo na realização dos rituais como um símbolo de união e do reavivamento da 

memória coletiva afro-brasileira. Tais aspectos, foram fundamentais na construção de novas 

identidades culturais individuais e coletivas, como uma das formas de resistência cultural frente 

a uma sociedade profundamente hierarquizada e racista. Hoje, o candomblé, como religião, 

sobrevive graças a sua capacidade de ignorar o desprezo e preconceito de outras religões, 

pela sua capacidade de influenciar o plano cultural e religioso da população independente 

da classe social, nível educacional e diferenças étnicas que distinguem os indivíduos na 

sociedade brasileira. 

pessoal, especialmente o banho devido a fragilidade emocional experimentada pela devota durante o períoda 

de reclusão. 

* Mircea Eliade, Myth ond Reality p. 8. 



Literatura e Linguística 

no Feminino 





A Escrita Autobiográfica 
e a Adoção de uma Dicção Feminina: 

Um Retrato das Cartas de Mariana Alcoforado 

Betina Ruiz 

Resumo: Pretendo mostror umo forma de olhar as cinco cortas de amor escritas pelo religiosa portuguesa 
Mariana Alcoforado, natura! de Bejo, que viveu entre os anos de 1640 e 1723. O estilo, díverso 
em cada uma das cartas, será contemplado na onálise exposta, bem como o conteúdo que as 
une. Darei atenção, também, aos traços que aproximam e aos que afastam Mariana Alcoforado 
da extremomente regrada literatura barroca, notóvel pelo reguinte formal e pelo ogudezo. 
Apontarei e brevemente comentarei a importâncio do crioção de objetos culturais herdeiros 
da obra de Mariana Alcoforado, tais como os livros Novas cartas portuguesas e Mariano e q 
peço teotral “Cartas portuguesas”, numa montagem brosileira do ano de 2005. Pretendo, após 
caracterizar o linguagem e o tema do texto verbat atribuído à freira, salientar as formas pelas 
quais ela tem sido vista e relembrado no contexto português e no estrangeiro, por obra de três 
intelectuais e porceiros na composição de poemas e de cartas, por obra de uma descendente de 
portugueses (Kotherine Vaz, autora do romance acima referido) e na realização de um grupo 

de teatro do estado de São Paulo, chamodo Teatro Curupira. 

Introdução 

Mariana da Costa Alcoforado nasceu em Beja, no ano de 1640. Viveu até 1723. Pertencia 
a uma família nobre que a fez ingressar no Convento de Nossa Senhora da Conceição por 
volta dos 12 anos, em função dos riscos físicos decorrentes da Guerra de Restauração contra 
a Espanha de Filipe 1l e de outros riscos, temidos pelos familiares, esses relativos ao caso de 
partilha de herança materna ou paterna. Aos 16 anos fez os votos e a partir de então passou 

a ter incumbências que lhe exigiam responsabilidade, tais como organizar a contabilidade 

das doações entregues à ordem religiosa e exercer as tarefas de uma porteira. 

Teria experimentado um relacionamento amoroso intenso aproximadamente aos seus 

25 anos. À confiarmos nas palavras das Cartas Portuguesas, texto a ela atribuído, toda a 

passividade vivida até aquele momento ficara incompreensível perante o arrebatamento que 

as novas emoções causaram. O amante françês, Noel Bouton, conde de Chamilly, estava em 

missão em Beja e logo deixou Mariana e a terra dela para atender a uma convocação militar 

associada a promessa de ascensão ao título de marquês. 

As cinco cartas de amor ao que parece foram originalmente publicadas em francês, no ano 

de 1669, por um livreiro famoso, de nome Claude Barbin. Mariana estava viva e as intimidades 

que escrevera circulavam pelos salões a entreter mulheres educadas com outros modos. 



158 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Segundo conta a própria missivista, nas páginas sobre os poucos encontros às escondidas 

e sobre as saudades e as dúvidas posteriores à partida do capitão, o romance incomodou 

muitas pessoas das relações de ambos e, sendo assim, houve sanções de lado a lado. As 

consequências do envolvimento amoroso que são pertinentes à obra de Mariana Alcoforado e 

a três outras obras suscitadas por ela, dizem respeito ao tema da condição subalterna feminina 

e serão agora brevemente expostas e examinadas, obedecendo à seguinte divisão de natureza 

didática: conteúdo e estilo das cinco cartas; contextualização de Novas Cartas Portuguesas; 

contextualização de Mariana; contextualização de “Cartas Portuguesas”, a peça teatral, 

As Cartas Portuguesas 

Convém instruir os pesquisadores interessados na realidade feminina presentes neste 

encontro internacional, mas não estritamente vinculados aos estudos literários, quanto 

ao conteúdo dos cinco pequenos fragmentos reunidos sohb o títula de Cartas Portuguesos. 

Resumidamente, tais textos podem ser apresentados como textos acerca do amor, sempre 

descrito e referido em termos de intensidade, conforme se verá. 

No primeiro desses textos, há que se considerar uma ênfase nos aspectos dolorosos do 

amor, uma vez que a autora aponta a dor sentida como algo inevitável e, ao mesmo tempo, 

desejado. À presença do ser amado traria de volta a alegria, mas por não ser possível esse 

retorno, o caminho é o do sofrimento, assumido e estimulado. Mariana literalmente aproxima 

“sofrimento” e “dor”, imagina cenários que a fazem vítima presente da traição de Noel, 

mostra-se-nos como uma mulher “prostrada de comoção” e, nas últimas linhas, suplica um 

"Ama-me sempre, e faz-me sofrer mais ainda”. 

No segundo texto, Mariana contínua a estabelecer ligações de oposição; atrela, por exemplo, 

“alegrias” a “desespero”. Diz que prefere sofrer a ter de esquecer o amante e proclama-se não 

merecedora do amor da oficial francês. E se no primeiro texto fizera alusão à própria beleza, 

que outrora encantara Noel, neste segundo chama atenção para o seu “estado deplorável”, 

É o amor, portanto, mas um amor-próprio ferido, típico de quem em primeiro lugar precisa 

saber do amor por si, precisa reivindicar o amor para si. 

No terceiro texto, permanece a atitude de queixa, oriunda de um conflito muito forte 

entre desejo e insatisfação de tal desejo. É interessante para nós, dedicados à reflexão sobre 

a condição feminina em Portugal nos séculos XVI a XX, que haja uma declaração como a 

seguinte: “Suplico-te que me ajudes a vencer a fraqueza própria de uma mulher” (o grifo 

é meu). Na qualidade de produto de uma mentalidade, resultado de uma apreensão que 

tem espaço e tempo determinados, a caracterização da mulher como melancólica e passiva 

confirma a observação feita por Freud: a mulher foi silenciada e não goza de autoridade 

para manifestar a identidade feminina nos objetos culturais que cria. Significativamente, 

na literatura escrita por homens, a mulher chega à morte na tentativa de ser ouvida; por 

meio da voz de Mariana Alcoforado, no entanto, estamos diante de uma figura feminina que 

sobrevive às custas de reclamar atenção, mas não sucumbe, É o que outro grande pensador, 



A Escrita Autobiográfica e a Adoção de uma Dicção Feminina; Um Retrato das Cartas de Mariana Alcoforado | 159 

o filósofo Michel Foucault, pede que vejamos nas sociedades em que o discurso sobre o 
sexo intensificou-se (como as do século XVII) e permitiu à mulher constituir-se como sujeito. 
Mariana dá razão às palavras do filósofo francês, pois invoca o prazer e toma conta dos seus 
sentimentos e raciocínio, ao elaborar cartas que tratam de amor e de impulsos sexuais. 

No quarto texto, o posicionamento narcisista (“Estás convencido de que o teu tenente se 
preocupa mais com o que te acontece do que eu? Porque está então mais bem informado e, 
enfim, porque não me tens escrito?”) de outras cartas resiste, porém estão explícitos, também, 
os desdobramentos das transformações pelas quais ela tem passado, desde que conheceu o 
militar. Existem passagens bastante lúcidas nesta carta mais longa do que as demais, todas 
reveladoras de um acréscimo no ganho de consciência sobre a ausência de liberdade dentro 
de um convento, se vista em comparação à vida que ele, em França, era capaz de levar. 

No quinto texto, desde a primeira linha identificado como o último da série, Mariana 
prossegue no percurso de acentuação da própria lucidez, pois confessa ter mais apreço pela 
paixão do que pelo homem que a despertou; da mesma forma critica o que chama de 
“orgulho tão próprio das mulheres”, que teria funcionado contra uma atítude mais realista e 
de ruptura frente à indiferença dele; por fim, agradece a ele, que proporcianou a uma freira 
saber o que é gentileza, onde está a beleza, etc. 

Já o estilo das cartas igualmente merece algum esclarecimento nesta apresentação, pois 
ajuda a mensurar a dimensão de um documento feito por uma mulher portuguesa do XVII. 
Ele já fez oscilarem as opiniões e as análises críticas, desde a publicação da obra, criando 
dois campos contrários, ocupados por nomes do quilate de Stendhal, Rainer Maria Rilke, 
Camilo Castelo Branco e Jaime Cortesão, entre os admiradores, e Jean-Jacques Rousseau, 
do lado dos incrédulos. Os defensores da autenticidade do texto como testemunho de uma 

Treira portuguesa apoiam-se na espontaneidade entendida como um valor; aqueles que 

reconhecem as Cartas Portuguesas como uma fraude sublinham as repetições do texto, o 
tamanho exagerado dos períodos e a mediocridade, por exemplo. Para quem hoje pretende 
realizar uma leitura pautada pelas semelhanças e dissemelhanças concernentes ao Barroco, 
movimento em vigor durante o século XVIIl em Portugal, repetições podem ser lidas como 

recurso retórico, tanto quanto as antíteses e o exagero, quer na escolha dos adjetivos, quer 

no comprimento dos períodos. E figuras de linguagem, é importante ressaltar, estão ao dispor 

do artista para dar ao texto algum tipo de conotação — que, no presente caso, pode ser a 

profundidade do ressentimento de Mariana, diante das negações a elas impostas. Não se 

trata, em nenhum dos casos, de enxergar nas Cartas o mesmo requinte formal do Barroco, 

contudo essa deficiência também pode ser explicada pelo fato de Mariana Alcoforado não 

ter participado de qualquer grupo que estudasse ou simplesmente lesse literatura que se 

pudesse emular, à moda da época. Nesse sentido, cumpre ressaltar que a mulher portuguesa 

estava limitada do ponto de vista da produção intelectual, se comparada por hipótese à 

mulher da Nova Espanha de igual época, É conhecida a erudição de uma religiosa de nome 

Juana Inés de la Cruz, da ordem das Jerônimas. Para que nos sirva como paradigma, basta 

que afirmemos que nasceu apenas oito anos depois de Mariana, também foi colocada 



160 Condição Feminina na Império Colonial Português 

num convento a despeito de não possuir vocação religiosa e, tendo em consideração o 

fato de que outros conventos da Nova Espanha eram inferiores em nível intelectual ao 

que ela habitava, representou para os homens que ouviam poesia naquele meio uma rival 

fortíssima, sobretudo porque dotada de convicções firmes, as quais a moveram a estudar 

com a disciplina que o regime de um convento permitia. Existiu trânsito entre o mundo 

novo-hispano e o português, sabe-se disso, aliás, porque Sor Juana era lida em Portugal 

pelas freiras da “Casa do Prazer”, mas dele Mariana Alcoforado não saiu privilegiada, não 

ganhou em estilo literário. 

As Novas Cartas Portuguesas 

Três mulheres portuguesas que depositavam as respectivas produções semanalmente em 

um recipiente semelhante a uma caixa, a fim de resguardarem a autoria de cada uma delas, 

estavam imbuídas do espírito de Mariana Alcoforado, uma mulher do século XVII português, 

embora transformassem a experiência individual em uma aposta coletiva. São elas Maria 

Isabel Barreno, Maria Teresa Horta e Maria Velho da Costa. 

Para conferirem a alguns excertos a impressão de aprisionamento da identidade feminina, 

importante referência ao claustro em que esteve a freira de Beja por quase toda a vida, 

utilizam várias vezes a imagem de um vidro ou de um viítral. Também seguem a mencionar 

um exercício, uma viagem através delas próprias, como fizera Mariana ao escrever mais para 

si do que para o examante. O diálogo que Mariana talvez tenha conquistado com algumas 

das irmãs (ela cita aa menos uma pelo nome, Brites), fez-se possível na iniciativa destas 

mulheres, existindo em potência na época de Mariana. 

Se Luciano Cordeiro outrora reproduziu a opinião de que a autora de Cartas Portuguesas 

era um violino na orquestra dos seiscentistas, as três autoras de Novas Cartas Portuguesas 

proclamam que fazem um concerto de três, com um instrumento de cordas. 

Quando avisam que a cada insubordinação cabe uma clausura, parecem estar de acordo 

com a próxima autora a ser abordada, Katherine Vaz, que concebeu para Mariana uma infância 

cheia de sonhos e de rompantes de vivacidade e de saudável desobediência, significativamente 

seguida do encaminhamento para o convento. Teria sido, além de prevenção, punição? 

O experimentalismo do texto sem dúvida permite muitos mais comentários. A título de 

informação cabe salientar, por ocasião deste pronunciamento, que há prosa, há texta poético, há 

citações, há problematização da violência masculina como reação à expressão da sensualidade 

feminina, há o desejo de transgressão (como na escolha do tato, em detrimento do olhar, já 

consagrado pela literatura canônica), que pode ser classificado como uma possibilidade de 

liberdade, de coragem e de esperança semeados por Mariana Alcoforado. Existem, enfim, 

postura ativa e postura passiva, pautadas pela nostalgia e pela vingança, sendo a primeira 

delas aquela que constrói “uma irmandade e um convento”,



A Escrita Autobiografica e à Adação de uma Dicção Ferinina: Um Retrato das Cartas de Maniana Alcoforado |16 

Mariana 

O romance histórico Mariana, escrito em língua inglesa pela norte-americana Katherine 
Vaz e publicado em português no ano de 1997, tem marcas próprias que corroboram a 
importância da herança cultural deixada pela religiosa Mariana Alcoforado. Em razão da 
limitação que o tempo da comunicação oral impõe, apontarei três dessas marcas, as quais 
serão mais referidas do que aprofundadas, pois constituem tão-somente uma tentativa de 
contextualizar a relevância da figura portuguesa do século XVII de que trato. 

Nosso primeiro ponto de apoio: Inês de Castro, Joana d'Arc, Santa Bárbara, Santa Clara 
e Edite concorrem para reforçar a idéia de que uma cadeia formada de elos femininos inspira 
a mulher que imprime sua marca nas artes. Segundo à imaginação de Katherine Vaz, essas 
cinco personalidades femininas teriam feito Mariana Alcoforado sonhar e imaginar cenários 
sublimes, nos quais os acontecimentos e à autenticidade forçavam as mulheres a investidas 
heróicas ou de devoção. O raciocínio da autora encontra fundamento nos procedimentos do 
século anterior ao de Mariana, o XVI, em que era comum a leitura de documentos acerca 
da vida dos santos, especialmente com o intuito de dar às mulheres exemplos edificantes. 
Curioso é que em Mariana o conhecimento desses pequenos relatos leve a pensamentos 
tão distintos, 

O segundo achado de Katherine Vaz foi o cuidado no fornecimento de dados relativos à 
colocação de Mariana no convento, de maneira que a preocupação com a proteção dos bens 
familiares ganhasse evidência. À constatação de que a condição feminina em nada tendia 
para o estudo e para a segurança no século XVIl em Portugal confirma o peso da história de 
Mariana Alcoforado e do percurso que a obra dela tomou. 

A terceira marca afirmativa da singularidade do legado de Mariana Alcoforado, enfim, 
pode ser apontada a partir das seguintes transcrições: “- Freiras? — repetiu Mariana. Será que 
se parecia com uma freira?” e “como era injusto e terrível ter nascido em Portugal”. É a mim 
mais evidente do que os anteriores o aspecto das Cartas Portuguesas que sai reforçado após 
a leitura de tais fragmentos, porque ambos lidam com a circunscrição de uma mulher a um 
meio hostil. Daí concluirmos que Mariana — e outras mulheres do Império colonial português 
do século XVII — eram cerceadas e não estavam confortáveis com essa realidade. 

Cartas Portuguesas 

Na montagem brasíleira do ano de 2005, encenada pela companhia Teatro Curupira na 
cidade de Santo André, região metropolitana de São Paulo, Mariana estava só em um pequeno 
recinto delimitado apenas pelas cadeiras postas à disposição do público aguardado, como só 
está também nas Cartas. Durante toda a peça fala sem se dirigir a um interlocutor, exprimindo 
sofrimento e tortura, contudo está tão próxima da platéia, que nos envolve completamente, 
à semelhança do envolvimento produzido pela leitura das cinco cartas. 



162 | condição Feminina no Império Colonial Português 

O figurino igualmente remete à sensação de dor, pois ao invés de um hábito, Mariana 

está vestida com ataduras, pequenas faixas amareladas e, assim, anula por exemplo a noção 

de beleza que está no texto do século XVII. Nele, Mariana reporta-nos ao garbo de Noel e 

também aos próprios atrativos físicos. Convém lembrar mais uma vez de Michel Foucault, 

no volume | de História da Sexualidade, que situa um pouco antes da época de Mariana o 

período correspondente a um aumento na preocupação com o corpo e, por isso, num maior 

aparecimento de textos sobre o corpo ou textos em que surgem referências ao corpo. Porém 

o diretor da peça parece ter sido levado a cristalizar na imaginação uma figura triste desse 

expoente da cultura portuguesa, que aliás parece estar adoentada, por causa da postura do 

corpo e do tom de voz. 

O monólogo é longo e os gestos conformam, de fato, o movimento de Mariana na 

intenção de pedir, de quase tomar de Noel o que ela julga ser dela. A atriz projeta-se para a 

frente, estende os braços, não sugere equilíbrio. E a harmonia, como sabemos, estava distante 

do contexto português da segunda metade do século XVII. Mariana nasceu na vigência da 

Restauração, viu Beja transformar-se num local inseguro, teve de suportar o abandono do pai 

influente, a rotina do convento, a exposição ao escândalo. £ este último item de instabilidade 

na vida da freira talvez tenha representado o menos inoportuno, afinal. 

Terminada a sessão, atriz e diretor sentam-se com a audiência e se declaram disponíveis 

para responder a quaisquer perguntas em torno daquela montagem. Leram as cartas, 

evidentemente, discutiram com a criadora do figurino uma concepção que agradasse aos 

três leitores da obra e, a nós, resta a suspeita de que é possível depreender da situação da 

mulher portuguesa do século XVIIl um profundo desamparado, em nada parecido à paixão 

que intimamente ela sentia. 

Bibliografia 

ALCOFORADO, Mariana. Cartas Portuguesas. Assirio & Alvim. 

BARRENO, Maria Isabel, HORTA, Maria Teresa e COSTA, Maria Velho da. Novas Cartas Portuguesas. lisboa: 

Moraes Editores, 1980. 3? edição. 

CORDEIRO, Luciano. Sóror Morian, a freiro portuguezo. Ferin & Cê, Editores, 1891. 

FOUCAUU, Michel. Histório da Sexualidade. A vontade de saber. São Paulo: Graal, 2005, v1. 

FREUD, Sigmund. “A feminilidade”, in Textos Essenciais da Psicanálise — 1l. Publicações Europa-América. 

VAZ, Katherine. Mariana. Porto, Edições Asa, 1998. 



Representações do Feminino 
nas Cartas e Escritos de S. Francisco Xavier 

Clara Sarmento 

Resumo: 4s Cartas e Escritos de 5. Francisco Xavier articulom as múltiplos vivências de um périplo que 
obsorve toda a vida do seu autor. Aqui encontramos a mundividêncio, as idiosincrasias, os 
valores e categorias deste personagem excepcional! do século XVI. O missionório raramente é 
neutral no seu discurso, mantem um objectivo inequívoco e omnipresente: a conversão dos 
povos e o estabelecimento da Componhia de Jesus. 

Sotélites deste objectivo essencial, encontramos os personagens que com Xavier se vão cruzando 
Ou que ele convoca no seu discurso epistolar. Dos Cartas e Escritos retiramos uma norrotivo 
estruturada, com personagens que são sujeitos e/ou objectos da missionação, personogens 
adjuvantes e oponentes, personagens protagonistas e secundários. Nos percursos e objectivos 
documentodos nas Cortas e Escritos, quol é então o papel da multher — “mulher” cotectivo e 
“mulher” indivíduol? Só aparente é a ausência da mulher na escrita de Xavier. Aparente e 
simplisto também é a alegada misoginia do autor, tal como o será o seu “espírito profundamente 
conhecedor do coração ferninino”, para citor Paulo Durão, em “As Mulheres no Epistolário de 
S. Francisco Xavier”, de 7952, único estudo até o momento publicado sobre o tema. 
Em finhas gerais, as quatro grandes cotegorios que retiramos dos representações do feminino nas 
Cartos e Escritos são: a mulher europeia; a mulher convertido; a mulher de outra retigião; e a 
mulher enquanto agente e objecto de pecado, classificação tronsversa! às outras três categorias. 
Em todas estas categorios, encontromos diversas sub-categorios, todas elas dependentes dos 
contexios, circunstâncias e juízos de valor que o autor escolhe destacor e formular. Porém, a 
mulher não é apenas mero objecto na otenção de Xavier. No sentido inverso, a mulher pode 
tombém ela determinor o popel que o Santo decide assumir, por vezes com imprevisível agilidade, 
conforme a categoria de ferinino com que Xavier se deparo, conforme a relação que estabelece 
com uma detentora de poder económico, político ou socíal; com uma convertida; com uma 
“desomparada”; ou com uma nativa. 

1. Biografia e Percurso 

S. Francisco Xavier nasceu Francisco de Jassu y Xavier, no Castelo de Xavier, Navarra, em 
1506, e faleceu na llha de Sanchoão, frente a Cantão, China, em 1552. Missionário jesuíta, 
conhecido como o “Apóstolo das Índias”, estudou Letras em Paris, como interno no Colégio 
de Santa Bárbara, onde teve como companheiro Inácio de Loiola, e faz voto de peregrinar 
à Terra Santa. Chega a Roma com Afonso de Bobadilha em 1538, juntando-se a Inácio de 
Loiola e a outros, e aí concretizam o projecto de Paris: a fundação da Companhia de Jesus, 
aprovada pelo Papa Paulo IIl em 3 de Setembro de 1539. 



164 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Quando D. João ll de Portugal convoca um grupo de jesuítas para pregar no reino, 

Francisco Xavier é um dos que, em 1540, chega a Lisboa. No ano seguinte, é enviado para 

a Índia, credenciado pelo Papa Paulo Ill, que o nomeia núncio apostólico. Chega a Goa em 

Maio de 1542, com o objectivo inicial de atrair os portugueses de volta para os caminhos da 

moral cristã, Contudo, logo estende a sua pregação desde o cabo de Comerim até ao golfo 

de Manar e aos pescadores de Travancor. Em 1546 está nas Molucas, Ternate e nas ilhas 

de Mouro. Regressa à Índia em 1547-48, depois de passar por Malaca, onde recebe mais 

missionários para com ele colaborarem. Em 1549, a Companhia de Jesus está estabelecida 

em Goa, Pescaria, Travancor, Molucas, Malaca, S. Tomé de Meliapor, Coulão, Baçaim, Ormuz 

e Xavier dirige-se ao Japão. No Japão, a princípio sofre grandes dificuldades, devido à pobreza 

e simplicidade que professam. Astuto, Xavier inverte a estratégia e opta por uma aparência 

aristocrática, mune-se de presentes e de cartas do governador da Índia e consegue que, em 

1551, o príncipe Outsi Yositaka de Yamaguchi o autorize a espalhar a fé cristã. Em poucos 

meses instala as cristandades de Cangoxima, Firando, Yamaguchi e Bungo, que deixa ao 

cuidado de outros companheiros quando regressa à Índia. Em Janeiro de 1552, conforme 

carta a Inácio de Loiola, prepara-se para ir à China. Consegue chegar à ilha de Sanchoão, 

onde contudo adoece e acaba por falecer, em Dezembro de 1552, sem nunca alcançar o 

seu destino. 

2. As Cartas e Escritos 

As centenas de cartas' escritas por S. Francisco durante as suas incessantes viagens são 

dirigidas a entidades tão diversas como o rei D. João Hll; os seus companheiros da Companhia 

de Jesus, residentes em Roma, em especial Inácio de Loiola; e aqueles que, como ele, viajaram 

para Oriente (e, em especial, para Goa e Malaca) para aí manterem colégios, missões e 

comunidades cristãs, quer portuguesas quer convertidas. Aqui destacam-se, entre muitas 

outras, as dezenas de cartas dirigidas a Francisco Mansilhas e as instruções ao padre Barzeo 

sobre administração temporal, serviço religioso e conduta social. 

De um modo geral, as descrições mais detalhadas do mundo que Xavier vai descobrindo 

encontram-se nas cartas dirigidas aos companheiros do Oriente, que com ele partilham as 

experiências de um quotidiano exótico. AÀ vertente prática, administrativa, do missionário 

atento está aí patente, assim como nas cartas para a Europa. Nestas, o pragmático e o 

político assinam as cartas a D. João Ill, e fundem-se com o apóstolo e o místico nas cartas 

a Inácio de Loiola. 

As Cartas e Escritos articulam as múltiplas vivências de um périplo que absorve toda a 

vida do seu autor. Aqui encontramos, num discurso claramente articulado, a mundividência, 

as idiossincrasias, os valores e categorias deste personagem excepcional do século XVI. 

? Todasasreferências no texto remetem para a edição: XAVIER, Francisco. Cortos y Escritos de San Francisco Javier, 

4º edição, anotadas por Felix Zubillaga. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1996. 



Representações do Feminino nas Cartas e Escritos de S. Francisco Xavier | 165 

O missionário raramente é neutral no seu discurso, mantém um objectivo inequivoco e 
omnipresente: a conversão dos povos e o estabelecimento da Companhia de Jesus. 

Satélites deste objectivo essencial, emergem as personagens que com Xavier se vão cruzando 
ou que ele convoca no seu discurso epistolar, Das Cartas e Escritos retiramos uma narrativa 
estruturada, com personagens que são sujeitos e objectos da missionação, personagens 
adjuvantes e oponentes, personagens protagonistas e secundárias. 

3. Categorias do Feminino 

Nos percursos e objectivos documentados nas Cartas e Escritos, qual é então o papel da 
mulher — “mulher” colectivo e “mulher” indivídual — esse segundo, secundário e silenciado 
termo do binómio homem/mulher, dominante/dominado, uma dicotomia paralela aos binómios 
Civilizado/selvagem e europeu/indígena, que pontuam a narrativa e o contexto histórico de 
Xavier? Só aparente é a ausência da mulher na escrita de Xavier. Aparente e simplista também 
é a alegada misoginia do autor, tal como o será o seu “espírito profundamente conhecedor 
do coração feminino”, para citar Paulo Durão, em “As Mulheres no Epistolário de S. Francisco 
Xavier”, de 1952, único estudo até ao momento publicado sobre o tema?. 

Em linhas gerais, as quatro grandes categorias que retiramos das representações do 
feminino nas Cartas e Escritos são: a mulher europeia; a mulher convertida; a mulher de 
outra religião; e a mulher enquanto agente e objecto de pecado, classificação transversal 
às outras três categorias. Em todas estas categorias, encontramos diversas sub-categorias, 
todas elas dependentes dos contextos, circunstâncias e juízos de valor que o autor — detentor 
da “autoridade” — escolhe destacar e formular. Porém, a mulher não é apenas mero objecto 
na atenção de Xavier. No sentido inverso, a mulher pode também ela determinar o papel 
que o Santo decide assumir, por vezes com imprevisível agilidade, conforme a categoria de 
feminino com que Xavier se depara, conforme a relação que estabelece com uma detentora 
de poder económico, político ou social; com uma convertida; com uma “desamparada”; ou 
com uma nativa. 

a) A Mulher Europeia 

No topo de qualquer hierarquia social, destaca-se naturalmente — até por direito divino — a 
Tigura soberana da rainha (neste caso, D. Catarina de Áustria, mulher de D. João IIl), perante 

à qual Xavier assume o papel de cortesão e conselheiro, 

Em carta de 23 de Julho de 1540, aos padres Inácio de Loiola e Nicolas Bobadilha, em 

Roma, conta como o rei e a rainha de Portugal o receberam calorosamente em entrevista 
privada, finda a qual mandaram chamar a filha, infanta Dona Maria e o príncipe D. João e 
referiram os demais filhos e filhas que tinham e que haviam tido (61.5). 

2 DURÃO, Paulo. “As Mulheres no Epistalário de S. Francisco Xavier”, Brotéria, vol. Wv, fasc. 6 (Dezembro 1952). 



166 Condição Feminina no Império Calonial Português 

Já em pleno trabalho de missionação no Oriente, as referências à rainha surgem em 

diferente contexto, mais político e pragmático: em Cochim, em 1549, pede ao padre Simão 

Rodrigues, que ficara em Partugal, que suplique junto do rei e da rainha para que estes refreiem 

os governadores e procuradores da Índia no desempenho das suas funções (30017). Em Goa, 

em 1552, roga ao mesmo que aconselhe o rei e a rainha a avisarem o imperador Carlos V ou 

os reis de Castela para que não enviem mais frotas da Nova Espanha para o Japão (441.3). 

As aristocratas que merecem referência com nome nas Cartas e Escritos são, na generalidade, 

esposas de ricos e poderosos beneméritos da Companhia de Jesus, a quem Xavier estende as 

suas bençãos e indulgências. Ainda em Paris, a carta de 25 de Março de 1535 a seu irmão 

Juan de Azpilcueta, em Obanos, termina com grandes respeitos a este e a sua esposa, Joana 

de Arbizu, viúva riquíssima, proprietária dos territórios de Sotéis e Aoz, palácio de Obanos, 

outros em Undiano e Muruzábal e casas em Puente la Reyna (51.9). 

Em Bolonha, a 31 de Março de 1540, antes de partir para Portugal, escreve a Inácio de 

Loiola e a Pedro Codacio, enviando recados a “madona Faustina Ancolina” e pedindo que a 

informem de que disse missa pelo “seu Vincencio” e por ela e que nunca a esquecerá “mesmo 

nas Índias”. Faustina de Jancolini, víúva, era uma nobilíssima dama romana que deixou em 

testamento à Companhia a sua casa de Roma. Xavier pede-lhe ainda que perdoe aos que lhe 

assassinaram o filho único, Vicente de Ubaldis, morto em Roma, aos 28 anos (57.4), 

Já em Goa, em 1542, pede a Inácio de Loiola que seja concedidao a todos os confrades 

da Misericórdia (e aos que forem casados, também às suas mulheres), confessando-se e 

comungando cada ano, indulgência plenária e que, depois da morte, sejam absolvidos de 

culpa e pena (100.5/6). Pede-lhe também que envie carta e um par de rosários de contas ao 

governador de Goa (muito devoto de Inácio e de toda a Companhia), o seu amigo Martim 

Afonso de Sousa, e para à sua mulher, Ana Pimentel, que não o acompanhou para a Índia. 

Que lhes envie todas as graças e indulgências que possa alcançar do Papa e que, todas as 

vezes que o governador, mulher, cinco filhos e três filhas se confessarem, o Papa lhes conceda 

as indulgências que ganhariam se visitassem as sete igrejas de Roma (97.7). 

De Amboina, a 10 de Maio de 1546, informa os companheiros na Europa que Jordão de 

Freitas, fidalgo da casa real portuguesa, em breve irá para aí viver “de bem e bom cristão”, 

com mulher e casa. A ilha foi-lhe feita mercê pelo rei baptizado de Ternate, que o fez donatário 

de Amboina e Serán, doação sancionada por D. João Ill. Informa ainda que Jordão de Freitas 

é casado com Maria da Silva, com quem teve três filhos, para além de dois ilegítimos (189.3). 

Em Kagoshima, no Japão, em Novembro de 1549, escreve a D, Pedro da Silva, em Malaca, 

“que muita ajuda lhes deu, com presentes e navio para a viagem ao Japão”, desejando-lhe 

longa vida e regresso a Portugal, como é seu desejo e da esposa, D. inês de Castro, filha de 

D. João de Castro (382.9). 

Mas a benemérita, outrora rica e poderosa, pode facilmente tornar-se “desamparada” 

por velhice e viuvez. Também os homens caídos em desgraça perante o rei arrastam consigo 

mulher, filhos e filhas. Nestes casos, Francisco Xavier transforma-se em justiceiro e até — 

curiosamente — casamenteiro, de modo a retribuir os favores feitos à Companhia de Jesus, a



Representações do Feminino nas Cartas e Escritos de . Francisco Xavier | 167 

repor a justiça e o equilíbrio social e a permitir às jovens desamparadas o cumprimento da 
sua exclusiva função social de casamento, procriação e amparo aos progenitores. 

Chegado a Cochim, em 20 de Janeiro de 1548, escreve a D. João UI, instando o rei a 
Tazer grande mercê ao capitão de navio Enrique de Sousa, pelos seus serviços e obediência 
ao governador. Sublinha o facto louvável de Enrique de Sousa haver casado com uma orfáã, 
filha de Francisco Mariz Lobo que, em 1545, viajara para a Índia com a família como vedor 
de fazenda, mas morrera na viagem. Xavier informa que a sogra de Enrique de Sousa, Maria 
Pinheira, está pobre e desamparada em Cochim, tal como seus filhos e filhas. Pede ao rei que 
tenha compaixão e lhe faça mercê das viagens de Maluco para casamento das filhas e seu 
sustento, e que aos filhos os tome por moços fidalgos no foro dos seus parentes (237.5), 

Em Outubro desse ano, Xavier vê-se obrigado a retomar o assunto, assinando a carta em 
conjunto com os padres Fernandes, António do Casal e João de Vila do Conde. Informam o rei 
que, à hora da morte, o vice-rei João de Castro pedira-lhes que rogassem o perdão real para 
Enrique de Sousa [aqui designado também por Chichorro], por estar pobre e casado com 
uma mulher orfã e também ela muito pobre (Cochim, 22 de Outubro de 1548; 264.6). Sem 
rodeios, aproveitam para recordar ao rei que faça esmola de uma casa para orfãs, porque o 
soldo que ordenara se pagasse no ano anterior (1547) não se cumprira. 

Na carta que escreve ao padre Simão Rodrigues, que ficara em Portugal, Xavier narra 
que tem pedido ao rei que faça capelão honorário Estevão Luis Borralho, diácono, que 
em 1552 passara de Cochim a Goa, para ingressar no mosteiro. Pede-o não por ele mas 
porque tem três irmãs orfãs e pobres e, se o irmão obtiver tal honra de quase pertencer à 
corte régia, elas facilmente casarão. Justifica-o com o facto de, naquela região, em políticas 
matrimoniais, preferirem as pessoas honestas que estejam na graça do rei. Uma vez que 
a mãe do clérigo voltara a casar com Gonçalo Fernandes, de Cochim, e como gratidão 
da benevolência recebida por si próprio, mãe e irmãs, Estevão Luis Borralho pede para o 
padrasto uma graça real, tal como ser nomeado ajudante honorário, sem soldo (Cochim, 
2 de Fevereiro de 1549; 29974). 

A importância do dote e do favor régio na estratégia matrimonial do Oriente está ainda 
presente na missiva de 31 de Janeiro de 1552, de Cochim, onde Francisco Xavier roga a D. 
João II! que faça mercê de algumas viagens à viúva e à filha desamparadas de Gregório da 
Cunha, morto na guerra de Cochim, para o casamento da menina (41616), 

Mas o exemplo mais evidente e até emotivo desta inesperada faceta de S. Francisco 
Xavier “santo casamenteiro” encontra-se na carta enviada de Malaca, a 23 de Junho de 
1549, aos padres Pablo Camerte e António Gomes, em Goa (342/4). AÍ, Xavier interessa-se 
pela hipótese de casamento de Cristovão Carvalho, fidalgo da casa real, então residente em 
Malaca, solteiro, “chegado à virtude, rico e honrado”. Com assinalável sentido prático, Xavier 
artícula o empenho no matrimónio deste fidalgo com a gratidão devida a uma rica benemérita 
e o imperativo de auxílio à mulher que a viuvez ou a orfandade deixou inevitavelmente em 
situação de “desamparo”, 



168 | condição Feminina no Império Colanial Partuguês 

Com tal propósito, Xavier evoca as muitas caridades e esmolas que recebeu de Violante 

Ferreira, viúva de Diogo Frois, cavaleiro da casa real, escrivão no armazém de mercadorias 

de Cochim e, depois, de Goa, no qual ganhava 50.000 reais ao ano. Foi um dos mordomos 

da Confraria da Fé da Casa de Goa e, em 1546, assinou o regulamento disciplinar do Colégio 

de Goa. O rei fizera mercê que quem casasse com a filha de Diogo Frois o servisse a ele. 

Xavier designa Violante Ferreira por “mãe”, como se faz na Índia às mulheres de idade. 

Narra que recomendou a Cristovão Carvalho que case com a filha de Violante Ferreira e que 

o informou sabre os seus costumes e virtudes, o que muito o alegrou. Para o efeito, escreveu 

à nobre senhora, pois quer “que essa honrada víúva fique descansada e a sua filha acolhida 

e amparada, pois é orfã”. Xavier afirma fazer muito gosto no enlace e pede aos padres em 

Goa que proporcionem o casamento, para que “tão boa filha” seja amparada e “nossa mãe 

descansada”, Crê que Cristovão Carvalho é pessoa que há-de amparar e fazer descansar muito 

a “sua mãe”. Mais tarde, envia-lhe recomendações (e a todos os devotos e devotas da casa) 

em carta de Kagoshima, de 5 de Novembro de 1549, ao padre Pablo, em Goa. Reconhecida, 

D. Violante testemunhará em Goa, em 1556, no processo de beatificação do santo. 

Contudo, o empenho de Xavier na causa matrimonial esbarra por vezes na crua realidade 

criada por homens que deixaram as suas famílias no outro lado do mundo e que no Oriente 

iniciam uma nova vida, com mulheres indígenas e seus filhos, e onde a hipótese de bigamia 

emerge em simultâneo com a necessidade de contrair matrimónio e/ou de pôr termo a um 

concubinato?, 

Neste contexto, é ilustrativa a carta enviada de Malaca, a 13 de Julho de 1552, ao 

padre Gaspar Barzeo, em Goa. Aí, Xavier pede-lhe que facilite como puder o casamento do 

seu amigo Afonso Gentil, irmão de António Gentil, médico principal do rel, provedor maior 

dos defuntos, rico e esclarecido mercador de Malaca. Razões de obrigação e saúde eterna 

exigiam que não adiasse mais o legítimo casamento com a mulher de quem teve filhos 

(Afonso Gentil viria a falecer quatro anos volvidos). Mas continua indeciso, pelo que Xavier 

suspeita que haja motivos ocultos. Incita-o ao casamento, por honra, obrigação e estado 

dos filhos, mas obtém sempre respostas equívocas. Xavier termina sugerindo que existirão 

secretos impedimentos canónicos que, “como sabem, há muitos semelhantes impedimentos 

has causas matrimoniais” (494/5). 

Razões desta natureza estarão na base da ordem explicitamente dada (“isto mando em 

virtude de obediência que assim o cumpris”) ao padre Gonçalo Rodrígues, em Ormuz, para 

não se envolver em questões matrimoniais nem absolver aqueles que se casam em segredo, 

sem autorização expressa do padre vigário (Goa, 22 de Março de 1552; 424.4). 

2 Com efeito, era proibido às mulheres navegar para a Índia desde 1524, por lei do vice-rei, sab penas severas. 

Puderam fazê-lo apenas nos primeiros decénios do século XVI, mas logo foram proibidas. Afonso de Albuquerque 

fomentava os matrimónios de portugueses com indígenas, de modo que, em 1512, em Goa havia duzentos 

casais mistos e, em Cochim e Cananor, cem. Em 1529, em Goa, eram já oitocentos. Em Malaca eram sessenta, 

em 1537. 



Representações do Feminina nas Cartas e Escritos de 5. Francisco Xavier | 169 

b) A Mulher Convertida 

Na questão dos casamentos mistos está implícita uma outra categoria do feminino 
essencial nas cartas de Francisco Xavier: a mulher não-europeia, a indígena convertida ao 
cristianismo. E para que essa conversão aconteça de forma massificada, eficiente e duradoura, 
há todo um método de pregação, de baptismo e de doutrinação recorrente a seguir, com 
o maior rigor e empenho. O extraordinário e incansável trabalho de missionação levado a 
cabo por Xavier é amplamente conhecido, pelo que relevaremos aqui apenas o papel da 
mulher nesse autêntico manual de instruções para a conversão e a pregação que as Cartas 
e Escritos representam. 

Xavier é inflexível no que toca ao imperativo da pregação organizada e generalizada, 
mesmo em cartas ao rei D, João Ill: “As mulheres dos casados naturais da terra e filhas e filhos 
mestiços contentam-se em dizer que são portugueses de geração e não de lei, À causa é a falta 
que há aqui de pregadores que ensinem a lei de Cristo” (Amboina, 16 de Maio de 1546; 20711). 
E aqui encontramos também referência a outro elemento essencial no trabalho de conversão 
de Xavier no Oriente, ligado à mulher de forma literalmente umbilical: as Ccrianças. 

Para uma boa prática de conversão e pregação, devidamente segregada por géneros, 
Xavier aconselha à Francisco Mansilhes, em Punicale, que as mulheres patagantinas vão à 
igreja aos sábados de manhã, tal como em Manapar, e os homens ào domingo (Livar, 23 de 
Abril de 1544; 1271). Em Cochim, primeiro doutrina e baptiza os homens e rapazes e “Depois, 
vão os homens para suas casas e mandam às suas mulheres e famílias, as quais, pela mesma 
ordem que baptizei os homens, baptizo” (27 de Janeiro de 1545; 166.2). 

Segundo a instrução enviada de Manapar para os irmãos da Companhia em Pesqueria 
e Travancor, na igreja, aos domingos, juntam-se os homens e, aos sábados, as mulheres. É 
necessário, nesses dias, a ambos reconciliar com os inimigos, recolher e distribuir as esmolas 
€ promessas, declarar — nos respectivos dias — os artigos de fé e instar a que levem à igreja as 
crianças doentes (Fevereiro de 1548; 244/5.5/10). Instrução semelhante fora dada a Francisco 
Mansilhes, em Punicale, recomendando que Manuel da Cruz, que estava em Combuturé, 
juntasse para dizer as orações, aos domingos, os homens pela tarde e as mulheres pela 
manhã (Manapar, 16 de Junho de 1544; 132.3). 

A D. João lll de Portugal, Xavier narra como em Malaca e Maluco pregava duas vezes 

aos domingos e dias festivos, aos portugueses pela manhã na missa e, depois de comer, 
aos filhos e filhas dos portugueses e aos seus escravos. Um dia por semana, Pregava numa 
igreja às mulheres dos portugueses, assim da terra como mestiças, sobre os artigos da fé 
e sacramentos da confissão e comunhão (Cochim, 20 de Janeiro de 1548; 23311). Reitera 
que em Matluco fez “muito fruto, nos portugueses e suas mulheres, filhos e filhas, como nos 
cristãos da terra”, em carta da mesma data e local, dirigida aos companheiros em Roma 
(219.7). Afirma que teve que partir de Maluco à noite e em segredo, para evitar o pranto 
dos seus amigos e amigas, filhos e filhas espirituais (219.8). Nos quatro meses que esteve 



170 | condição Feminina no império Coloniai Partuguês 

em Malaca, todos os dias depois de almoço ensinava a doutrina cristã a filhos e filhas dos 

portugueses, mulheres e homens da terra, novamente convertidos (2223), 

Aos padres Pablo Camerte, António Gomes e Baltasar Gago, em Goa, Xavier dá conta 

como, em Malaca, o Padre Francisco Perez, todos os domingos e dias festivos, à tarde, 

prega aos escravos e escravas da terra e à gente liberta e cativa. Um dia por semana prega 

às mulheres dos portugueses e às casadas da terra na Igreja de Nossa Senhora do Monte, 

erguida numa colina sobre a cidade, uma pequena capela que, em 1549, foi entregue pelo 

bispo à Companhia (Malaca, 20-22 de Junho de 1549; 33016). 

O zelo missionário requer constantemente mais colaboradores, que porém partem já com 

um programa rigorosamente predeterminado, como é visível na carta enviada de Cochim, a 

20 de Janeiro de 1548, ao padre Simão Rodrigues, em Portugal. Nela o missionário afirma 

necessitar de pregadores para pregar nos domingos e festas aos portugueses e, depois de 

COmer, aos escravos e escravas e cristãos libertos da terra e, um dia por semana, às mulheres 

e filhas dos portugueses, sobre artigos da fé e sacramentos da confissão e comunhão, de 

que há muita necessidade (241.3). Três meses mais tarde, já em Goa, Xavier informa Diego 

Pereira, em Cochim, que enviou para Malaca dois companheiros, um para pregar tanto aos 

portugueses, como às suas mulheres e escravos (2 de Abril de 1548; 248.2). Na “Instrução 

para o Padre Barzeo que havia de ir a Ormuz”, Xavier ordena que seja ele próprio a ensinar 

as orações aos filhos dos portugueses, escravos e escravas e cristãos libertos da terra (Goa, 

princípios de Abril de 1549; 304.2). 

Os resultados de tão meticulosa empresa são visíveis: em Travancor terá baptizado mais 

de dez mil pessoas num mês (Cochim, 27 de Janeiro de 1545; 165). De Kagoshima, a 5 de 

Novembro de 1549, informa os companheiros residentes em Goa que Paulo de Santa Fé 

pregou dia e noite aos seus parentes e amigos, pelo que se converteram a sua mãe, mulher 

e filha e muitos parentes, tanto homens como mulheres, e amigos (380.2). 

Para além da quantidade sempre impressionante de conversões, segundo o discurso de 

Xavier, terão também ocorrido milagres em alguns desses momentos. Sintomaticamente, é 

numa carta escrita em Tuticorin, a 28 de Outubro de 1542, para o místico Inácio de Loiola, em 

Roma, que Xavier narra um desses fenómenos: na aldeia de Kombuturê, havia uma mulher 

em perigo de vida, com dores de parto há já três dias. Xavier visitou-a, pregou e, através dos 

intérpretes aí presentes, perguntou-lhe se ela queria baptizar-se, ao que a mulher acedeu. 

Xavier rezou evangelhos, baptizou-a e logo ela deu à luz. Baptizou então o recém-nascido, 

bem como os filhos e filhas e todos os da casa (104.3), 

Na sua imensa tarefa de missionação, as crianças eram os destinatários (e posteriormente 

os agentes) predilectos de Xavier, pois haveriam de influenciar os seus conterrâneos como 

catequistas ou professores, religiosos ou clérigos. O missionário encomenda-se reiteradamente 

às suas orações e funda escolas e colégios. Segue com empenhado interesse o trabalho 

educativo do colégio de Cranganor e do colégio de São Paulo de Goa, onde se formavam 

estudantes “educados em letras e virtudes”. 



Representações do Feminino nas Cartas e Escritos de S, francisco Xavier | 171 

A missionação e conversão de Xavier é democrática, sem distinção de género, classe ou 
idade, privilegiando a quantidade em detrimento da qualidade social dos convertidos. Numa 
carta enviada de Cochim, a 20 de Janeiro de 1548, aos seus companheiros residentes em 
Roma, narra com júbilo quase poético que, em Maluco, de dia e de noite, 05 meninos nas 
praças, as mulheres e meninas em casa, os lavradores nos campos e no mar os pescadores 
cantavam “santos cantares” em lugar de “vãs canções”, como as orações, mandamentos, 
obras de misericórdia e confissão geral, em língua portuguesa e indígena (216,3). 

Em diversas cartas, Xavier alude aos muitos “meninos” baptizados, sempre “alguns 
milhares”, e à grande fé que deposita nas suas orações e nas almas das Ccrianças recém- 
baptizadas e mortas. Em Tuticorin, num mês, ensinou as orações às crianças, seus pais e 
mães, aos da casa e vizinhos. Aos domingos, juntava todos, homens e mulheres, grandes e 
pequenos, e dizia-lhes as orações na sua língua, o que eles recebiam com agrado e repetiam 
a uma só voz (Cochim, 15 de Janeiro de 1544; 107.2), Informação semelhante encontra-se em 
carta de Manapar, de 10 de Novembro de 1544, e noutra também de Tuticorin, anterior, de 
28 de Outubro de 1542, onde refere a “grande multidão de infantes”. Na ilha de Socotorá, 
com suas gentes calmas, os pais e mães rejubilam por baptizarem os seus filhos. Conta aos 
companheiros em Roma que aí baptizou muitos meninos e recebeu muitas oferendas “com 
amor e vontade”, destas gentes tão pobres, que lhe pediram que ficasse, pois todos se 
converteriam (Goa, 20 de Setembro de 1542; 8910). 

Na Índia, os rapazes convertidos — adjuvantes numerosos, entusiastas e pouco dispendiosos 
— “repreendem e acusam pais e mães quando os vêem a idolatrar”, Xavier manda os rapazes 
que sabem as orações a casa dos enfermos, rezar em conjunto com familiares e vizinhos, 
dizendo aos doentes para ter fé que assim se curariam. Desta forma, e tal como informa 

os companheiros em Roma, “cumpre com todos e faz ensinar pelas casas e praças o credo, 

mandamentos e demais orações“ (Cochim, 15 de Janeiro de 1544; 109.5). 
Assim se compreende a grande importância da evangelização das crianças que encontramos 

formulada ao longo de tadas as Cartas e Escritos como, por exemplo, na carta de Manapar, 
de Fevereiro de 1548, com a “Instrução para os que da Companhia estão em Pesqueria e 
Travancor”; Goa, 2 de Abril de 1548, a Diego Pereira, em Cochim; Goa, 6 a 14 de Abril de 
1552, com a “Instrução primeira ao Padre Barzeo sobre à administração temporal”; Punicale- 

Cochim, 22 de Outubro de 1548, ao padre Francisco Henriques, em Travancor, a quem aponta 
a necessidade de baptizar muitos inocentes com menos de catorze anos, para que “vão da 
Índia para o paraíso, tanto brancos como negros” (261.3); Virapandyanpatanam, 11 de Junho 
de 1544; Manapar, 14 de Março de 1544, a Francisco Mansilhas, em Punicale, Nesta carta, 
envia recomendações a Mateo, menino indígena e ajudante espontâneo das missões, que 
Xavier alimentou e a cujo pai e irmã deu esmolas. Na carta de Kagoshima, de 5 de Novembro 
de 1549, ao padre Pablo em Goa, pede que, se houver muitos padres, eles que ensinem fora 
de casa as orações aos meninos e escravos e escravas. No “modo de rezar e salvar à alma”, 

escrito em Goa, entre Junho e Agosto de 1548, ordena que seja ensinado “aos meninos e 

meninas como hão-de estar ao ouvir a missa” (255.24). 



172 Condição Feminina na Império Colonial Português 

Um vez convertidas, as mulheres e as crianças cristãs nativas tornam-se presa fácil de 

perseguições religiosas, agravando ainda mais a fragilidade inerente ao seu estatuto social. Em 

Junho de 1544, Xavier viu-se obrigado a viajar até ao Cabo de Comorin, para dar assistência 

aos cristãos perseguidos, em fuga dos saqueadores badagas. Segundo à carta escrita de 

Manapar, a 1 de Agosto de 1544, para Francisco Mansilhes, em Punicale, uns não tinham que 

comes, os velhos não podiam fugir, outros morreram, e havia maridos e mulheres em fuga 

que “pariam no caminho” (134.2). A 3 de Agosto, informa que está a providenciar o envio de 

barcos salvadores e recomenda que as mulheres e as crianças digam as suas orações, mais 

do que em qualquer ocasião, pois só Deus os poderá auxiliar naquele momento, 

Outra diligência para auxílio de convertidas-perseguidas (tão ou mais “desamparadas” 

quanto uma europeia viúva ou orfã) é levada à cabo em 1549, quando Xavier informa o 

padre Simão Rodrigues de que vai enviar um padre e dois leigos a Socotorá, pois o poder lá 

foi tomado por um mouro que agrava muito aos cristãos, “tomando-lhes o que é seu e suas 

filhas, fazendo-as mouras e causando-lhes muitos outros males” (Cochim, 20 de Janeiro de 

1549; 283.5). 

Contudo, a perseguição religiosa às convertidas não contemplava classes nem cargos 

políticos, tal como se pode concluíir do exemplo de Dona Isabel, antiga governadora de Ternate 

convertida ao cristianismo e mãe do rei cristão de Maluco, longamente referida em carta de 

Malaca, escrita entre 20 e 22 de Junho de 1549, aos padres Pablo Camerte, António Gomes 

e Baltasar Gago, em Goa (327.6). AÍ, Xavier pergunta se nas cartas recebidas de Portugal há 

alguma menção à petição que fez ao rei para que conceda uma pensão de sustento a Dona 

Isabel, residente em casa de Baltasar Veloso, onde Xavier a convencera ao baptismo em 1546, 

um ano a seguir à morte do seu filho. Nascida Niachile Pocaraga, filha do rei de Tidor, Dona 

Isabel foi destronada de Ternate no próprio ano da sua conversão e privada de tudo por ser 

cristã. Xavier interessa-se também pelas mercês devidas a Baltasar Veloso, homem muito 

amigo da Companhia e cunhado do rei de Maluco pelo seu casamento com Dona Catalina, 

tal como ele nascido de uma concubina. 

c) A Mulher de outra Religião 

Apesar do zelo missionário, Xavier não ignora as práticas, valores e representações colectivas 

das demais crenças religiosas, em especial nos textos sabre o Japão e o budismo. Em descrições 

de assinalável objectividade e neutralidade, reproduz muitos dos conhecimentos que obteve 

sobre o budismo, quer através da observação directa quer através de diálogos exemplarmente 

tolerantes com sacerdotes e fiéis dessa religião. O papel da mulher nas práticas e crenças 

budistas não é esquecido, mas Xavier tem sempre o cuidado de sublinhar a subordinação das 

religiosas budistas aos homens das respectivas seitas — e nem outra hierarquia seria tolerável 

para as suas categorias mentais — bem como a liberdade de opção em termos de orientação 

religiosa que reina dentro das famílias japonesas. Assim, as conversões realizadas ou a realizar 

não surgem como veículo de discórdia familiar nem de subversão da hierarquia dos géneros.



Representações do Feminino nas Cartas e Escritos de 5. Francisco Xavier | 173 

Ciente da assinalável adesão de mulheres e crianças ao cristianismo, qualquer outro tipo de 
discurso transformaria Xavier num incómodo agente de instabilidade ou de emancipação no 
seio da família. Por outro lado, apagar a mulher do seu discurso seria sinónimo de incúria ou 
de fracasso, face ao enorme potencial de conversão deste segmento populacional. 

Regressado à Índia, e enquanto se prepara para a malograda expedição à China, Xavier 
narra aos companheiros na Europa que no Japão existe um “grandíssimo número” de homens 
e mulheres de profissão religiosa. Entre as mulheres, há bonzas de hábitos pardos (seita Ikkô) 
e bonzas de hábitos negros (Zen), ambas em obediência aos respectivos bonzos do mesma 
hábito. Diz-se que existem ducados no Japão com oitocentos mosteiros de frades e monjas 
(Cochim, 29 de Janeiro de 1552; 385.4/5). Em Miyako (Kioto), há mais de duzentas casas 
de bonzos e de monjas, às quais chamam Amacata: “Ama”, monja budista, e “Kata”, pessoa 
(Kagoshima, 5 de Novembro de 1549; 369.53). Convivem no país nove doutrinas diferentes 
e homens e mulheres escolhem livremente a que querem seguir. Assim, há famílias em que 
o marido é de uma seita, a mulher de outra e os filhos de outra, sem que ninguém force as 

suas opções (Cochim, 29 de Janeiro de 1552; 386.6). 

Xavier reproduz diálogos que teve com o japonês convertido Paulo de Santa Fé, sobre as 
práticas dos monges da seita budista Zen. Informa os irmãos jesuítas que os padres pregam 
ao povo todas as quinzenas e são ouvidos por muitas pessoas, tanto homens como mulheres, 
que choram muito nessas ocasiões. Os padres ensinam que um mau homem ou uma má 
mulher é pior do que o diabo, pois faz por ele o que o diabo não pode fazer, como furtar, 
levantar falsos testemunhos e demais pecados (Malaca, 22 de Junho de 1549; 33917/18). À 

mulher parece ter sempre um destacado papel singular quando se trata de “pecado”, tanto 
no budismo como no próprio cristianismo de Xavier. Em carta de Cochim, de 29 de Janeiro 
de 1552, aos companheiros na Europa, o apóstolo descreve como o povo japonês crê que 
bonzos e monjas têm o poder de salvar as almas que vão para o inferno, pois obrigaram-se 
à quardar os mandamentos e a fazer outras orações. Os religiosos budistas defendem que 
as mulheres laicas que não quardam os mandamentos não têm nenhuma forma de sair do 
inferno, pois cada mulher tem mais pecados do que têm todos os homens do mundo, por 
causa da “purgação”, Dizem também que algo tão sujo como a mulher dificilmente se poderá 
salvar, mas acabam por admitir que, se as mulheres derem muitas esmolas, mais do que os 
homens, sempre poderão sair do inferno (38710/12). 

A mulher não convertida parece nutrir um fascínio materia! e estético pelo objecto de 

culto cristão, que poderá ser confundido com genuíno desejo de conversão. Xavier conta aos 

companheiros em Goa que, quando Paulo de Santa Fé visitou o daimio de Satsuma, Shimazu 

Takahisa, que estava próximo de Kagoshima, levou consigo uma imagem da Virgem, que o 

daimio reverenciou. Também a mãe do daimio mostrou “muito prazer em vê-la”. Dias volvidos, 
estando Paulo já em Kagoshima com seus companheiros, a mãe do daimio enviou-lhe um 
emissário fidalgo, para saber como fazer uma imagem semelhante. Mas tal não se realizou 
por não existirem materiais adequados. A senhora pediu também que lhe enviassem por 
escrito uma apresentação da fé cristã, o que Paulo fez, escrevendo-lhe durante dias uma 



174 | condição Feminina no Império Colonial Português 

carta na sua língua (Kagoshima, 5 de Novembro de 1549; 364.39). Mas de um modo geral, e 

segundo Xavier reporta optimista aos jesuítas na Europa, a pregação massiva no Japão obteve 

os resultados esperados: foram autorizados a pregar e à abrir um colégio em Yamaguchi e 

muitos padres, monjas e fidalgos compareceram às pregações, dos quais cerca de quinhentos 

se converteram em dois meses (Cochim, 29 de Janeiro de 1552; 39116). 

Existem contudo casos de homens e mulheres que recusam a conversão e que são 

merecedores de alusão nas missivas para Roma. Como o próprio senhor de Yamagucehi, o 

governador Naitondono, e sua mulher, que favoreceu particularmente os jesuítas. Ambos 

apreciam “a lei de Deus”, mas não se baptizaram por serem muito devotos de Ameda e 

haverem doado grandes quantias para mosteiros e bonzos (Cochim, 29 de Janeiro de 1552; 

396.31). Em 1556, porém, Naitondono e dois dos seus filhos fizeram-se cristãos. Outra narrativa 

de não-conversão no feminino data de 1542, em Socotorá, onde tentou baptizar os filhos de 

uma moura que lhe rogou chorando que não o fizesse, pois não queria ser cristã, nem que 

os seus filhos o fossem. Os demais cristãos pediram-lhe que não os baptizasse nem mesmo 

que a mãe o quisesse, pois odeiam os mouros e não os acham dignos de se tornarem cristãos 

(Goa, 20 de Setembro de 1542; 9011). 

À observação e experiência de Xavier não escapam práticas culturais relacionadas directa 

ou indirectamente com a mulher na sociedade do Oriente não convertido. Em carta de 

Cochim para os companheiros na Europa, refere que existem no Japão dois tipos de letras: 

um que usam os homens, outro que usam as muilheres (29 de Janeiro de 1552; 400.42). 

Significa isso que as mulheres, principalmente as nobres, para além das palavras vulgarmente 

utilizadas pelo povo, empregam no trato com os seus iguais palavras, nomes e expressões 

que os homens não entendiam. AÀ maior parte das pessoas sabe ler e escrever, tanto homens 

como mulheres, principalmente fidalgos, fidalgas e mercadores. As bonzas nos seus mosteiros 

também ensinam as meninas a ler. 

A prática de utilizar a mulher (e demais bens em posse) como garantia da segurança 

e devido retorno de uma viagem marítima é observada em Malaca, onde os jesuítas foram 

muito bem recebidos pelo capitão da cidade. Este mandou aparelhar o junco de um chinês 

para transportar os missionários ao Japão, mas o dono do junco teve que deixar a mulher 

e a propriedade que tinha em Malaca, como fiança da boa viagem (Malaca, 20 a 22 de 

Junho de 1549, carta aos padres Pablo Camerte, António Gomes e Baltasar Gago, em Goa; 

325,2). 

Aviagem marítima para o Japão foi atribulada e no percurso, tal como narra de Kagoshima 

aos mesmos companheiros em Goa, a 5 de Novembro de 1549, testernunhou práticas sacrificiais 

e artes divinatórias, a propósito da morte trágica da filha do capitão do navio, caída ao 

mar durante uma tempestade. Os grande prantos que se seguiram causaram piedade nos 

missionários, por verem tanta miséria nas almas dos gentios. Fizeram grandes sacrifícios ao 

ídolo, matando aves, dando-lhe de comer e de beber e perguntando-lhe porque morrera a 

criança. Segundo Xavier, a resposta do ídolo indicou que ela não teria caído ao mar nem 

morrido se um companheiro de Xavier, Manuel China, que anteriormente caíra gravemente no 



Representações do Feminino nas Cartas e Escritos de S. Francisco Xavier | 176 

porão do navio mas salvara-se, tivesse ao invés morrido (349.5). Por fontes indirectas, Xavier 
refere também práticas de grande violência e homicídio entre a tribo pagã dos “tavaros”, nas 
ilhas de Mouro, cujas gentes têm como maior felicidade matar e “dizem que até matam as 
suas mulheres e filhos, quando não acham quem matar. E matam muitos cristãos” (Cochim, 
20 de Janeiro de 1548; 217.5), 

d) A Mulher e o Pecado 

Independentemente da proveniência social, étnica ou religiosa da mulher, a sua ligação 
ao “pecado” — enquanto agente e/ou objecto de pecado — constitui uma categoria comum 
€ transversal às três categorias já apontadas. AÀ mulher é a filha de Eva, ela é o pecado 
original, e nesta categoria a escrita de Xavier abandona a neutralidade factual com que 
descrevera práticas e até crenças de outras culturas e religiões, para adoptar uma prosa 
crítica, qualitativa e profundamente subjectiva. É de relevar o facto de — apesar da hegemonia 
masculina reinante tanto nas representações como nos discursos — Xavier ter sempre o 
cuidado de descriminar os géneros na sua escrita, sem usar o colectivo masculino, como 
seria regra, pois, no capítulo do pecado, parece importante distribuir os papéis (e as culpas) 
de forma inequívoca. 

Na missão de conversão de povos e culturas orientais, coloca-se de imediato uma questão 
necessariamente ligada à mulher e também necessariamente adversa à doutrina cristã: a 
poligamia. Na Índia, conversando com um brâmane da seita monoteísta Madhva, este diz 
a Xavier que a lei da natureza advoga ter-se muitas mulheres (Cochim, 15 de Janeiro de 
1544; 115.12). Apesar da aparente cordialidade desta entrevista particular, Xavier generaliza 
ao classificar os brâmanes locais como “a gente mais perversa do mundo”, pois extorquem 
oferendas aos “pobres, simples e ignorantes”, ameaçando-os com a ira dos ídolos, para 
manterem as “suas mulheres, filhos e casas” (11310). Problema semelhante coloca-se junto do 

rei Hairun de Maluco, segundo narra aos companheiros em Roma, em carta de Cochim, datada 
de 20 de Janeiro de 1548 (220.10). Segundo Xavier, o idoso Mmanarca recusa o baptismo não 

por devoção a Maomé, mas para não abandonar os seus vícios carnais. É cem vezes casado, 

pois tem cem mulheres principais, contando com as servas, e outras muitas secundárias, 

tantas quantas pode sustentar. Conversamente, e como seria de esperar, Xavier não poupa 

elogios aos povos que recusam a paligamia, pelo que os japoneses são “as melhores gentes 

de entre os infiéis [...] Não têm mais do que uma mulher” (Kagoshima, 5 de Novembro de 

1549; 355.14). Contudo, e apesar de em Yamaguchi muitos mostrarem contentamento por 

ver os missionários e ouvir a lei de Deus, outros tantos perseguiam-nos, escarnecendo-os, 

entre outras razões porque “Estes são os homens que pregam que um homem não há-de ter 

mais que uma mulher“ (Cochim, 29 de Janeiro de 1552; 39014). 

A mulher e o sexo subjazem às reiteradas alusões indignadas ao “pecado” carnal, um dos 

grandes inimigos da conversão massiva, objectivo omnipresente da incansável peregrinação 

de Xavier. Se os habitantes das ilhas da região de Mouro, por exemplo, querem ser cristãos, 



176 | condição Feminina no Império Colonial Português 

impedem-nos os “abomináveis pecados de luxúria entre eles”, nos quais diz não poder crer 

nem se atrever a descrever (Amboina, 10 de Maio de 1546; 19411). No Japão, em carta aos 

companheiros em Goa, Xavier critica os maiores adversários da sua missionação, os bonzos, 

entre outras razões porque são inclinados a “pecados contra-natura”, que todos, homens e 

mulheres, pequenos e grandes conhecem, mas que por habituação já não estranham nem 

comentam (Kagoshima, 5 de Novembro de 1549; 355.16). 

Do convívio entre os sexos advém, segundo o discurso de Xavier, o “pecado” em geral 

e o descrédito público, aborto, mentira e promiscuidade em particular, Na mesma carta de 

Kagoshima, o missionário alude aos “bonzos pardos”, os monges casados da seita budista 

Ikkô, que “trajam à maneira de frades, com hábitos pardos e cabeças e rostos rapados”. Levam 

uma existência folgada e têm monjas da mesma ordem com quem vivem juntamente. Aqui 

Xavier já opta por reproduzir comentários populares que desacreditam os religiosos, pais afirma 

que o povo tem-nos em muito má conta e reprova tanto convívio com monjas. Diz também o 

povo que as monjas tomam mezinhas para abortar, assim que se sentem grávidas, e que os 

bonzos pecam contra-natura com os moços que ensinam a ler e a escrever. Diz-se ainda que 

estes monges “vestidos como frades” querem mal aos que andam vestidos como clérigos, 

ou seja, aos bonzos da seita Zen, que usam túnicas brancas e negras (356.17). Antigamente, 

os bonzos e bonzas de Yamaguchi que não cumprissem os cinco mandamentos (não fornicar, 

comer seres vivos, matar, furtar, mentir nem beber vinho) eram mortos por decapitação, a 

mando dos senhores da terra. Agora, ambos os sexos já publicamente bebem vinho, comem 

peixe às escondidas, não se sabe quando falam verdade, fornicam publicamente sem vergonha 

e todos têm moços com quem pecam e confessam-no, dizendo que não é pecado (Cochim, 

29 de Janeiro de 1552; 395.27). 

Entre as gentes do povo, os pecados associados comummente a homens e mulheres são: a 

idolatria, o consumo de álcool, os “maus costumes” e o sustento de “bailarinas”, as ameaças 

à castidade dos missionários e o aproveitamento da confissão para interesses pessoais. Em 

Manapar, em Fevereiro de 1548, na instrução que envia aos demais jesuítas em Pescaria e 

Travancor, ordena que, quando tanto homens como mulheres fizerem um ídolo, o castigo será 

o desterro para outro lugar, com o parecer do Padre António Criminali (24618). Da mesma 

forma, ordena a Francisco Mansilhes, em Punicale, que se publique em todo o lugar que cada 

mulher que beba “urraca” (ou “urak”, vinho de palma) pague um “fanón” (pequena moeda 

de ouro que então equivalia aproximadamente a 25 reais) e fique presa por três dias. Nesta 

instrução, Xavier apenas menciona mulheres e crianças, pois os homens da região haviam 

partido para à pesca de madrepérolas (Manapar, 14 de Março de 1544; 122,2), 

Outro elenco de punições a costumes pecaminosos diz respeito aos patagantinos que 

“devem mudar de costumes ou então terá de os mandar a todos presos para Cochim e não 

virão mais a Punicale, pois eles são as causas de todos os males que se fazem”, como fica 

determinado na carta a Francisco Mansilhes, em Punicale, redigida em Manapar, a 14 de 

Março de 1544 (122). Em outra carta semelhante, mas de 12 de Setembro, acerca de um 

criado enviado a Punicale pelo príncipe de Tale, Periya Talai, por causa do mal que aítratam os 



Representações do Feminino nas Cartas e Escritos de S. Francisco xavier | 177 

cristãos, manda que os patagantinos lhe façam muita honra e lhe paguem os seus trabalhos. 
E aconselha a que “o que gastam e mal-gastam em bailarinas seria melhor que o gastassem 
em coisas que provêm a todo o povo” (147.2). Contudo, em carta de 27 de Março do mesmo 
ano, os papéis invertem-se e os queixosos são já os indígenas: tendo recebido uma queixa 
dos patagantinos, escrita em folha de palma, Xavier escreveu ao vigário de Coulán e ao de 
Cochim sobre as escravas que os portugueses roubaram em Punicale, para que eles saibam 
“por grandes excomunhões” quem foram os autores (124/5). 

Em torno da missão dos jesuítas no Oriente, paíra a ameaça à castidade dos missionários. 
Em duas cartas escritas de Cochim ao Padre Inácio de Loiola, a 12 e 14 de Janeiro de 1549, 
Xavier reitera que nas virtudes dos que hão-de ser enviados para a Índia tem que haver muita 
castidade porque não faltam ocasiões para pecar (266/7.3 e 275.3). Na “instrução quarta 
ao Padre Barzeo sobre a maneira de conduzir-se” aconselha grande cuidado ao converter, 
porque muitos querem disso produtos temporais. Também na confissão há que ser cauteloso, 
porque há quem declare necessidades temporais. Estas regras deverão ser guardadas tanto 
com homens como com mulheres e, de um mado geral, com todos (Goa, 6 a 14 de Abril de 
1552; 476.27). 

Numa escrita quase aforística, Xavier disserta sobre a consagração a Deus e defende 
que o amor das criaturas (pai, mãe, parentes, amigos e conhecidos) impede o amor a Deus 
(Kagoshima, 5 de Novembro de 1549; 365.42), Nesta mesma carta aos companheiros residentes 
em Goa, informa que os muitos bonzos japoneses são respeitados pela sua abstinência, pobreza 
€ capacidade de contar histórias (a que chama “fábulas”) sobre as suas crenças, e porque 
não têm conversação com mulheres, especialmente os que andam vestidos de negro como 
clérigos, sob pena de perderem a vida (366/7.46/7). Da leitura destas missivas depreende-se 
que, em relação ao “pecado”, a mulher que Xavier representa na sua escrita tanto é agente 
activo como adjuvante ao serviço do homem, objecto passivo ou vítima. Daí que uma das 
melhores fórmulas para evitar o pecado seja a simples ausência da mulher, a anulação efectiva 
do elemento feminino nos contextos e nas práticas que rodeiam os religiosos em geral e os 
missionários jesuítas em particular. Contudo, tal ausência não se faz notar na escrita através 
da qual Xavier representa e critíca esses mesmos contextos e práticas, poís é considerável a 
presença feminina no rol dos benfeitores, auxiliados, doutrinados e convertidos que merecem 
referência — individual ou colectiva — nas Cartas e Escritos. 

4. “Instrução quinta ao Padre Barzeo sobre evitar escandalos” 

A proximidade original entre a mulher e o pecado, bem como a sua ausência enquanto 
fórmula eficaz de combater a tentação, não se coadunam com a realidade vivida pelos 
missionários entre as gentes convertidas do Oriente. Por essa razão, no seu trabalho quotidiano 

com os cristãos recém-baptizados ou chegados da Europa, há toda uma série de regras e 
metodologias a seguir pelos padres jesuítas, que Xavier resume com assinalável espírito 
pragmático nas cinco instruções ao Padre Barzeo sobre a administração temporal, o governo, 



178 | condição Feminina no Império Colonia! Português 

a humildade, a maneira de conduzir-se e como evitar escândalos, redigidas em Goa, entre 

6 e 14 de Abril de 1552º, 

No âmbito do presente trabalho, é particularmente significativa a “Instrução quinta ao 

Padre Barzeo sobre evitar escandalos” ou “Manera para conversar con el mundo y evitar 

escándalos” (478/81), na qual é conferido especial destaque à mulher: 

1. Con todas las mujeres, de cualquier estado y condición que sean, conversar con ellas en 

público, como en la iglesia, nunca yendo a sus casas, salvo si no hubiere necesidad extrema, 

como cuando están enfermas, para confesarlas. Cuando en extrema necesidad fuereis a 

SUS Casas, será con su marido, o con aquellos que tienen cargo de la casa, o vecinos que 

tienen igual cargo. Cuando fuere para alguna mujer que no es casada, ir a su casa con 

persona que es conocida por buen nombre en la vecindad o en la tierra, para evitar todo 

escándalo: esto entiendo con necesidad grande que para eso hubiere, porque estando con 

salud, vendrá a la iglesia, como arriba digo. 

2. lo menos que pudiere, se harán estas visitas, porque se aventura mucho y gánase poco 

en acrecentar el servicio de Dios. 

Para além de evitar a todo o custo o convívio não supervisionado com mulheres de qualquer 

estado e condição, o sacerdote deve também privilegiar o marido nas suas conversações, 

dado as mulheres serem em geral, na opinião de Xavier, inconstantes, pouco perseverantes 

e impotentes no governo doméstico. As mulheres serão portanto de reduzida utilidade na 

estratégia de estabelecimento a longo prazo de uma estrutura social de matriz cristã, o que não 

contraria a extrema utilidade imediata da mulher na vertente devocional, ritual e afectiva: 

3. Por ser las mujeres generalmente inconstantes y perseverar poco, y ocupar mucho tiempo, 

con éstas os habréis de esta manera: Si fueren casadas, procurar mucho y trabajar con 

sus maridos, que se Ileguen a Dios, y gastar más tiempo en fructificar en los maridos que 

en las mujeres, porque de aqui se sigue más fruto; por ser los hambres más constantes y 

depender de ellos el gobierno de la casa; y de esta manera se evitan muchos escándalos, 

y hácese más fruto. 

Em caso de discórdia familiar, a estrutura patriarcal deve ser preservada quer na essência 

quer — principalmente — na aparência, mesmo se em detrimento da intensa devoção feminina, 

aqui representada como algo meramente circunstancial. Se necessário, é justificável o recurso 

a alguma dissimulação e à ocultação parcial de factos, com consequente injustiça e incoerência 

entre o discurso público e privado. Ao não indispôr o género dominante, aquele que detém o 

poder efectivo na estrutura social, fica assegurado o objectivo constante de Xavier: a conversão 

massiva e perene das gentes das “Índias”. 

* Utilizamos aqui a tradução castelhana do original português, tal como surge na edição das Cartas y Escritos de 

San Francisco Javier de Felix zubillaga. 



Representações do Feminino nas Cartas e Escritos de . Francisco Xavier | 179 

4. Cuando hubiere discordias entre la mujer y el marido, que andan en demandas para 
separarse, sea siempre para concertarlos, conversando más al marido que a la mujer, 
trabajando con ellos para que se confiesen generalmente, dándoles algunas meditaciones 
de la primera semana, antes de absolverlos; y en la absclución ir despacio, para que se 
dispongan más y vivan en servicio de Dios. 

5. No confiéis en devociones de mujeres, diciendo que servirán más a Dias estando apartadas 
de sus maridos, que con sus maridos, porque son unas devociones que poco duran y pocas 
veces se hacen sin escándalo, En público guardaos de dar culpa al marido, aunque la tenga. 
En secreto aconsejarlo heis que se confiese generalmente, yenla confesión lo reprenderéis 
con mucha modestia. Y mirad que no sienta en vos que favorecéis más a su mujer que a 
él, aunque él sea culpado; mas antes lo induciréis a que él se acuse a si mismo, y por su 
acusación lo condenaréis con mucho amor y caridad y mansedumbre; porque, con estos 
hombres de la Índia, por ruegos mucho se acaba, y por fuérza ninguna cosa. 

6. Mirad que os torno otra vez a decir, que en público nunca deis culpa al marido, aunque 
la tenga, porque las mujeres son tan indomables, que buscan ocasiones para despreciar 
à sus maridos, alegando con personas religiosas que los maridos son los culpados y no 
ellas. Aunque las mujeres no tengan culpa, no las excuséis como ellas se excusan, mas 
antes les mostraréis la obligación que tienen de sufrir a sus maridos, que muchas veces los 
desacataron, por donde merecen algún castigo; y que tomen en paciencia los presentes 
trabajos que Ilevan, induciéndolas a humildad y paciencia y obediencia a sus maridos. 

7. No creáis todo lo que os dicen, así el marido como la mujer; oiréis a ambos, antes de 
dar culpa a ninguno, ni os mostraréis más por uno que por otro, porque en estas casos 
siempre ambos son culpados, aunque uno sea más que otro; y con mucho tiento recibiréis 
las disculpas de los culpados. Esta lo digo para venir más fácilmente a concierto y evitar 
escándalos, 

5. Paulo Durão e “As Mulheres no Epistolário de 5. Francisco Xavier” 

Documentado em carta na primeira pessoa, o discurso aparentemente misógino e mani- 
festamente pragmático — político até — de Xavier enquadra-se nas estruturas de pensamento 
do século XVI e nas difíceis circunstâncias da missionação no Oriente, onde meios e fins por 
vezes se confundem e sobrepõem. Muito diferente será a escrita de um ensaio de suposta 
científicidade, publicado numa revista de grande circulação e credibilidade, em pleno século 
XX. Retomamos aqui a referência inicial ao ensaio de Paulo Durão, “As Mulheres no Epistolário 
de S. Francisco Xavier”, publicado em Dezembro de 1952 na Revista Brotéria. 

Apesar do título, Durão não faz o elenco completo das personagens femininas referidas 
por Xavier: limita-se a citar Joana de Arbizu, Faustina de lancolini, Ana Pimentel, Violante 
Ferreira, a parturiente da Costa de Pescaria, as fugitivas de Comorim, Dona Isabel, mãe 
do rei de Maluco, e Dona Catarina de Portugal. Sem efectuar uma análise objectiva das 

representações individuais e colectivas do génera,reconhece — sempre em discurso qualitativo 
na primeira pessoa — que há certas expressões menos favoráveis às mulheres na instrução 



180 | condição Feminina no Império Colonial Português 

quinta ao Padre Barzeo. Contudo, de imediato valoriza e justifica o discurso do missionário, 

recorrendo a estereótipos de género em tudo semelhantes, apesar dos quatro séculos 

entretanto transcorridos: 

Mas, se bem advertirmos, em todos esses conselhos, o que o Santo Apóstolo directamente 

pretende é orientar o seu súbdito de maneira que nem exponha a perigo o seu bom nome, 

nem perca tempo com ministérios que pouco fruto produzem, nem alheie de si o ânimo dos 

homens, sempre mais difíceis de atrair às coisas de Deus do que as mulheres, em particular 

nas regiões do Oriente [...] 

Mas sempre mencionaremos uma recomendação cheia de bom senso no sentido de dar 

preferência à vída doméstica sobre as devoções que a podem prejudicar [...] É também de 

fina observação aquele conselho que dá a Barzeo de ser muito cauteloso em apoiar a mulher 

queixosa contra seu marido, porque é, diz ele, tendência muito ferinina (pelos vistos, já 

naquele tempo) procurarem as mulheres justificar-se com o parecer do confessor ou director 

espirítual. (6) 

A hegemonia de género vigente no Portugal de meados do século XX emerge neste 

breve, mas ainda hoje citado, texto de suposta imparcialidade erudita, que encerra com 

a conclusão impressionista: “Não se julgue porém que há da parte de Xavier para com as 

mulheres uma atitude propositadamente adversa. Pelo contrário, é claramente inspirada nos 

mais desinteressados sentimentos de equidade e de justiça [...] um espírito profundamente 

conhecedor do coração feminino” (6-7). A ordenação hierárquica da sociedade do império 

colonial português de quinhentos mantém-se subjacente às categorias mentais de 1952, tal 

como se mantinha ainda o próprio império e seus agentes, aquém e além-mar. 

O esforço do regime então vigente para ordenar a nação em termos espaciais, ideológicos 

e sociais é evidente na representação generalizante das práticas e valores dos géneros e na 

rigorosa distribuição, divisão e hierarquização dos papéis sociais. Pouco ou nada é deixado 

ao livre arbítrio do actor social e o discurso oficial é confirmado e perpetuado pelo texto 

pseudo-científico, testemunho da academia ao serviço de uma verdade construída que é 

necessário credibilizar. 

6. Conclusão 

Narrativa e discurso são termos próximos e significam genericamente as histórias que 

circulam numa determinada cultura através da literatura, dos mitos e da iconografia, seus 

valores e lugares-comuns, e respectiva interpretação. 

Os discursos acerca da raça, género, religião, cultura — e como as suas diferenças e 

características são definidas, comentadas e representadas — reflectem e determinam a forma 

como os indivíduos vivem o seu quotidiano. Se encararmos a cultura enquanto produção e 

circulação de significados, então é na cultura que se formam os discursos através dos quais 

um grupo social ou comunidade legitima o seu poder sobre outro grupo ou comunidade. 



Representações do Feminino nas Carlas e Escritos de S. Francisco Xavier | 181 

Para Derrida, a linguagem, independentemente da sua forma (discursiva ou textual, falada 
ou escrita), estrutura invariavelmente uma manifestação de hierarquia, ao ordenar, classificar, 
agrupar e separar de acordo com um sistema de diferenças ou polaridades, aplicando valores 
subjectivos a entidades objectivas”. O poder de narrar ou de proibir outros de o fazer, a 
apropriação da cultura pelas estruturas do poder, é muito importante na construção de um 
império colonial como o português. 

Nas suas cartas, Francisco Xavier transpõe para o discurso escrito um universo cultural em 
larga medida desconhecido, filtrado pelas categorias, valores e finalidades do missionário e 
seu contexto histórico-ideológico. Na mundividência expressa na narrativa epistolar, Francisco 
Xavier não ignora a mulher (no colectivo e no individual), mas a sua representação raramente 
é neutral e objectiva, AÀ mulher surge invariavelmente como Eva, entidade agente, indutora e/ 
ou objecto de pecado. As representações do feminino nas Cartas e Escritos de S. Francisco Xavier 
são categorizadas e qualificadas em função dos pares dicotómicos: católica OU não-católica, 
convertida OU não-convertida, adjuvante OU oponente da missão jesuíta. AÀ mulher é mais 
uma personagem (geralmente secundária mas com episódios pontuais de protagonismo) de 
um percurso focalizado no propósito sempre dominante da conversão massiva ao cristianismo 
e do estabelecimento perdurável da Companhia de Jesus no Oriente. 

Bibliografia 

AAVV, São Francisco Xavier: À sua Vida e o seu Tempo (1506-1552). Lisboa: fundação Calouste Gulbenkian 

e Fundação Orjente, 2006. 

Derrida, Jacques. LEcriture et ta Différence. Paris: Seuil, 1967. 

DURÃO, Paulo. “As Mulheres no Epistolário de S. Francisco Xavier”, Brotéria, vol. Iv, fasc. 6, Dezembro 

1952. 

ROMO, Eduardo Javier Alonso. Los Escritos Portugueses de S, Francisco Javier. Braga: Universidade do Minho, 
2000. 

Schurhammer , Georg, S. L. Francisco Xavier: Su Vída y su Tiempo, WW Tomos. Gobierno de Navarra, Compatiia 

de Jesús, Arzobispado de Pamplona, 1992. 

SERRÃO, Vítor. A tenda de São francisco Xovier pelo pintor André Reinoso. Lisboa: Quetzal e Santa Casa da 

Misericórdia de Lisboa, 2006. 

XAVIER, Francisco. Cartas y Escritos de San Francisco Jovier, 4º edição, anotadas por Felix Zubillaga. Madrid: 

Biblioteca de Autores Cristianos, 1996. 

XAVIER, François. Correspondance 1535-1552: Lettres et Documents. Présentation, notes et index de Hugues 

Didier. Paris: Desclée de Brouwer, 1987. 

* “Derrida, Jacques, LEcriture et la Différence. Paris: Seuil, 1967. 





Batalha contra o silêncio: 

O diário de Graciete Nogueira Batalha, 

Professora em Macau 

Cristina Pinto da Silva 

Resumo: 0 iivro de Graciete Nogueira Batalha, “Bom diao, Stora!” é muito mois do que um reloto do 
quotidiono de uma professora. Misturando episódios da sua vida privada e profissiono! com 
descrições de ocontecimentos da história recente de Mocau, o retrato que nos fica é o de umo 
cidadã otenta e de uma professora empenhado, Neste ensaio analisarei, pecando por defeito, os 
excertos onde se vislumbra a docente, as suos dúvidas e certezas, as suos frustroções e vitórias, 
9 antropótogo G. Condorninas lembro-nos que “o exótico é quotídiano”; neste texto, o exotismo 
do focal, dos gentes e do clima será notório, mas talvez não centrol, já que as reflexões da 
outora nos transportam para a sala de aula de que todos fozemos, ou fizemos um dio, parte. 

O livro de Graciete Nogueira Batalha (1925-1992), 8om dia, S“tora! — Diário duma professora 
em Macau, editado em 1991 pelo Instituto Cultural de Macau, é muito mais do que um relato 

do quotidiano de uma professora. De facto, a autora mistura episódios da sua vida privada e 
profissional com descrições de acontecimentos da história recente de Macau. O retrato que 

nos fica é o de uma cidadã atenta e empenhada, que foi membro da Assembleia Legislativa 
de Macau, antes e depois do 25 de Abril de 1974, e membro do Conselho Consultivo do 

Governador de Macau até meados dos anos oitenta. 

Quanto à sua actividade docente, foi professora primária nos primeiros anos em que 
residiu em Macau, leccionou na Escola do Magistério Primário, e, durante quase 30 anos, e 
até à sua aposentação, em 1985, foi professora no Liceu Infante D. Henrique, onde leccionou 
Filosofia, Psicologia e, sobretudo, Português. Deu ainda aulas de Português para Estrangeiros 
em Hong Kong, durante um semestre, e fez investigação sobre a língua macaense e crigulos 

de base portuguesa, efectuando trabalho de campo em Malaca, Filipinas e Goa. Publicou, ao 

longo dos anos, inúmeros artigos em jornais de Macau e ainda livros e artigos académicos, de 

que destaco um Glossário do Dialecto Macaense. Apresentou comunicações em conferências e 

congressos e correspandeu-se com eminentes linguistas especializados em pidgins e crioulos 

orientais. Porém, de toda esta actividade política, jornalística, académica e ensaística, Graciete 

Batalha nos vai dando conta com uma modéstia de assinalar, tratando o seu diário, que 

abrange os anos de 1969 a 1986, sobretudo da sua prática docente enquanto professora do 

Liceu Infante D. Henrique, em Macau. 



184 | condição Feminina no império Colonial Português 

Assim sendo, neste ensaio comentarei, pecando por defeito, dada a extensão e a riqueza 

de episódios que a obra contém, alguns excertos onde se vislumbra a docente, com as suas 

dúvidas e certezas, as suas frustrações e pequenas vitórias. O antropólogo G. Condominas 

lembra-nos que “o exótico é quotidiano”; neste texto, o exotismo do local, das gentes e até 

do clima será notório, mas talvez não central, já que as reflexões da autora nos transportam 

para a sala de aula de que todos fazemos, ou fizemos um dia, parte. 

Chamei a este ensaio “Batalha contra o silêncio”. De facto, e dada a coincidência feliz de 

a autora ter o apelido Batalha, não resísti a este pequeno trocadilho, já que todo o texto é 

trespassado pela luta da autora, como a seguir veremos, contra silêncios de natureza vária. 

Alguns desses silêncios são mencionados amiúde ao longo do diário, muito especialmente o 

mutismo, na sala de aula, dos seus alunos macaenses, que a autora caracteriza, em parte, como 

típico do carácter oriental mas que, também, atribui ao facto de estes alunos estarem divididos 

entre duas línguas: o chinês, sua língua materna, que falam mas geralmente não escrevem, 

e o português, a língua de instrução, que dominam mal, tanto falado como escrito: 

Têm espírito de observação, gostam de reproduzir o que conhecem e muitas vezes fazem-no 

com imaginação e originalidade. A desenhar. Mas a falar!... Meu Deus, com que dificuldade 

se lhes arrancam as palavras! Tal como nós, adultos, quando resolvemos conversar numa 

língua estrangeira que conhecemos mal, e de repente se nos vai o assunto. 

O português é língua estrangeira para eles. Falam-no forçados, acham-no difícil, fogem 

para o chinês assim que podem. Orgulham-se de ser portugueses, é curioso, mas a maior 

parte tem mãe chinesa e temos de reconhecer que o chinês é que é a sua língua materna. 

Mas não, não reconhecemos — estas crianças são ensinadas como se falassem português 

desde o berço. Os métodos que usamos deviam ser outros e ninguém nos prepara para esses 

outros. Isto ainda não entrou na cabeça de quem manda (25) 

A preocupação que revela com a escrita, na sua prática docente, que é aliás tema 

recorrente nos seus relatos de actividades lectivas, deriva, em parte, da dificuldade que sente 

em comunicar com os seus alunos: 

Conversar com à maior parte destes jovens de Macau é muito difícil, fecham-se como 

uma concha e respondem por monossílabos. Só nas redacções, sozinhos com a sua folha de 

papel, se abrem um pouco mais. (156) 

E sobre as dificuldades linguísticas dos seus alunos, diz-nos ainda que: 

O que os prejudica é a eterna dificuldade de se exprimirem em português. Mas também 

não o fariam em chinês, são analfabetos na sua verdadeira língua materna — e isto, para 

mim, é outro drama... (260) 

É também curioso notar como, ao longo dos anos, a percepção da autora sobre os 

problemas linguísticos dos seus alunos se vai alargando, acabando por questionar o próprio 

sistema de ensino, do qual faz parte integrante, ensino totalmente planeado em Portugal e 



Batalha contra o silêncio: O diário de Graciete Nogueira Batalha, Prolessora em Macau 

ministrado a alunos do outro lado do mundo, que é o oposto do conselho que a si própria 
dá: “Enfim, estamos do outro lado da mundo, há que ver as coisas com olhos antípodas” 
(101). E sobre um aluno particularmente inteligente, pergunta: 

Porque não há-de estudar numa escola chinesa onde seria certamente um bom aluno e 
não teria problemas? Estudando numa nossa, deveria ter um ensino diferente, aquele ensino 
de Português a estrangeiros pelo qual tenho lutado, mas em vão... (264) 

Estes excertos poderiam indiciar um certo espírito derrotista de Graciete Batalha em relação 
à sua profissão em geral e à sua tarefa de ensinar Português a estes alunos em particular. 
longe disso, o seu diário é, de facto, um verdadeiro manancial de actividades lectivas e extra- 
Cutriculares que a autora foi desenvolvendo ao longo dos anos, contra ventos e marés, desde 
a organização de récitas e concursos de poesia, dramatização de contos, encenação de peças 
de teatro, aulas de leitura expressiva, audição de poemas, através de cassetes, muitas vezes 
ditos pelo próprios poetas, a variadíssimas actividades de escrita na sala de aula, e tudo isto 
descrito de forma despretensiosa, como, por exempla: 

Fiz há dias uma experiência com a turma mista de Letras e Ciências do 1º CC, a mais 
numerosa (...). Fomos dar a aula na Biblioteca do Liceu, uma aula feita por eles. (...) A falar 
verdade, receava que fizessem estardalhaço na Biblioteca, por serem muitos, se pusessem a 
brincar os mais desinteressados, e não sabia bem — nunca aprendi — como divídi-los em grupos 
de trabalho. Mas a coisa singrou por si. (...) Tenho pena de não ter feito isto mais vezes, mas 
é trabalho muito moroso e até aqui tem-se trabalhado sob a pressão dos programas e dos 

pontos vindos “de lá”, uniformes para todo o território nacional. (201) 

Por outro lado, os seus insucessos são igualmente descritos com candura: 

É pouco agradável de dizer, mas o certo é que as aulas do 2º À Complementar me têm 
andado a correr francamente mal. (...) Vistos os factos, decidi, coma sempre, que eu estava 

a errar algures e este fim de semana dediquei-me a descobrir o erro. (239) 

De registar ainda as passagens, em flash-back, relativas aos seus primeiros anos de 

professora, com as quais, penso eu, todos nós, professores, nos identificamos: 

Do que foi esse meu primeiro dia de aulas, depois que o colega me deixou sozinha com 

os garatos, já não me lembro bem. Creio que comecei por fazê-los ler, fazer um ditadinho, 

umas contas. Fui para casa aterrada. (73) 

E, quanto aos seus primeiros anos no Liceu, com alunos mais velhos, confessa-nos: 

Eu não tinha experiência e, como todos os professores inexperientes, tinha medo, 

medo de não conseguir manter a disciplina. Era rígida e autoritária e, por isso mesmo, tinha 

constantemente conflitos com os mais velhos e malandrotes. (74) 

185 



186 | condição Feminina no Império Colonial Português 

E, por último, em relação ao curso de português para estrangeiros, que leccionou em 

Hong Kong, e que parece considerar um dos seus maiores fracassos profissionais, comenta: 

Claro que o que devia ter planeado para essa primeira aula era uma auscultação da 

turma, a ver quais eram realmente os conhecimentos que já tinham e quais os objectivos 

que procuravam, Mas a inexperiência é como a idade, não perdoa... (91) 

Há indícios de outros silêncios, por vezes não explicitamente mencionados, mas apenas 

pressentidos nalgumas passagens, como seja o silêncio forçado a que foram votados, durante 

anos, os professores nessa terra tão longínqua que era Macau, sem grandes contactos ou apoios 

a nível profissional com o Portugal Continental, ou a Metrópole, como então se designava, 

Como estamos para aqui abandonados, sem um metodólogo, sem colegas com quem 

trocar experiências! Os que há nada têm de novo que me digam... Mandar os professores à 

Metrópole para contactos, actualização? Que ideia! E as verbas? la-se assim gastar dinheiro 

à toa, com a educação?L... (64) 

Ou, quanto às circunstâncias específicas de ensinar alunos cuja língua materna não 

é o português, pergunta: “Quem alguma vez se lembrou de dar preparação especial aos 

professores de Português do Ultramar?” (153). 

A ausência de diálogo com os colegas, por motivos vários, mas tão típica da nossa 

profissão, diria eu, em jeito provocador, também é tema de algumas entradas: 

Estranhar-se-á, talvez, que faça tão minguadas referências às minhas colegas. Não me 

darei bem com elas? Nada disso, são todas muito simpáticas comigo. É que são realmente 

muito poucas, as colegas de Português, e nenhuma dá turmas paralelas às minhas. Estou 

quase sempre só neste aspecto. (...) não tenho colegas com quem trabalhar, planear aulas 

semelhantes, trocar impressões, aprender. (153) 

O humor é uma constante neste diário, apesar de Graciete Batalha afirmar que “a vida 

dum professor é feita de pequenas alegrias e, às vezes, de grandes tristezas” (207), Mas 

a sua verve, coma ela própria o diz, não parece esmorecer, até quando cita alguns dos 

comentários dos seus alunos sobre si própria: “- Cuidadinho, a professora de Português não 

dá confiança!“ (146). Ou quando transcreve uma composição de um aluno sobre a professora 

de Português: 

A professora que já não tinha muita paciência para aturar pessoas como o Gateiro deu-lhe 

o que se chama um castigo à Graciete que foi um castigo de duas redacções sem erros e com 

a pontuação no devido lugar. 

Ou quando descreve as condições em que trabalha: 

(...) seria fundamental animar mais as aulas de Português, torná-las desejadas. Mas 

como? Quem me ensinará a “fazer omeletes sem ovos”? Dão-me um projector — não me dão 



Batalha contra o silêncio: O diário de Graciete Nagueira Batalha, Professora em Macau I 187 

diapositivos. Dizem-me que peça material — peço discos e cassetes que nunca aparecem, Não 
há quadros, motivos portugueses, fotografias em ponto grande, Mostro muitas vezes fotografias 
minhas, de revistas ou de livros, mas têm de ser passadas pelas carteiras, com grande perda 
de tempo. Se usa muito o velho episcópio do Liceu, queima-me os livros... 

Prémios para os melhores alunos de Português? Nada. Aulas itinerantes em que os alunos 
possam ter mais assunto de conversa com o professor? Proibidas. Visitas de estudo para alargar 
ideias e vocabulário? Problema: não há horas (...) Ora valha-me Deus! (157) 

Ou quando justifica à sua insistência em manter as temidas “chamadas” indivíduais, 
para nota, apesar das críticas de colegas mais novos, sobretudo os que chegaram a Macau 
logo após o 25 de Abril: “Pode ser que o sistema seja anti-pedagógico, mas, enquanto eu 
ensinar, vou ser anti-pedagógica de vez em quando, que não vem daí mal ao mundo” (181). 
Ou, ainda, quando critica o sistema de ensino: 

O que está no espírito dos nossos legisladores do ensino, não é para entender. Na Escola 
Primária já não se conjugam verbos, porque é proibido (sei de professores que têm sido 
repreendidos por este crime...). Na Preparatória não se conjugam, porque não há tempo, 
com tantas noções teóricas a aprender. No Unificado fdem, porque já é feio... De modo que, 
no 9º Ano, à caturra da Craciete Batalha manda os alunos escrever em casa e decoras a 
conjugação dos mesmos. (362) 

Mas os seus insucessos são também mencionados, e, aqui e ali, com alguma amargura: 
“Oh, as aulas mortas, paradas, em que os alunos bocejam! Também me acontecem, claro, 
quem as não tem?” (24). E, por vezes, denota algum cansaço, como no dia do seu quinqua- 
gésimo aniversário: 

Meio século, hoje. E mais dum quarto de século à ensinar. 

Estou a ficar um tanto cheia, um tanto desejosa de mudar de vida... “Triste me será 
o Outubro em que tudo recomeçar sem mim” — disse eu há tempos. E de certo, quando 
chegar à altura, quando o afastamento for definitivo, sentirei saudades. Mas para já as férias 

parecem-me curtas, um dia em casa sabe-me a mel. (203) 

Ou, muito raramente, denota alguma angústia, como quando, mulher sem filhos, 

observa um grupo de alunos a trabalhar: “Mãe de muitos... e nenhum é meu” (406). Ao 
longo do diário, e nem sempre devido a aulas que considera menos conseguidas, a autora 
interroga-se quanto à sua aptidão para ensinar. Recordo aqui o excerto atrás citado, onde 
lamenta a falta de metodólogos em Macau ou de oportunidades de actualização, que aliás 
reitera ao longo do diário. É curioso como, dotada que é de tanto insight pedagógico, como 
se facilmente se constata através da leitura dos episódios onde descreve as actividades de 
ensino/aprendizagem que desenvolve, mantém uma postura de alguma insegurança face à 
sua capacidade de docente. 



188 | condição Feminina no Império Colonial Português 

De facto, esta é uma professora que nos descreve como, ao dar Os Lusíadas, por exemplo, 

aproveita o talento artístico dos seus alunos, arranjando materiais para alisar uma das paredes 

da sala de aula e tintas para que estes desenhem um mapa-mundo, onde vão indicando os 

locais de passagem da armada de Vasco da Gama a caminho da Índia; mas, logo a seguir, 

confessa: “Q segredo é descobrir, todos os dias, novas motivações; mas a imaginação não 

é muito o meu forte” (256). As passagens que dedica à profissão de professor deixam aliás 

transparecer uma enorme capacidade de reflexão sobre o seu papel de educadora, como, 

por exemplo, quando nos conta o desabafo de uma aluna, abandonada pelos pais, sobre 

um episódio passado na escola primária: 

Contou-me ela um dia a terrível humilhação que sentia quando uma professora da escola 

primária lhe chamava orfã de pais vivos “Nunca mais me esqueci... eu queria sumir-me pelo 

chão abaixo quando a professora dizia aquilo!” 

(...) Irreflectidamente, podemos a estar a abrir feridas profundas em almas tão vulneráveis. 

Que isto nunca me esqueca, a mim também. (190) 

Ou ainda, a propósito de problemas pessoais que não explicita — aliás, é bastante reservada 

quanto à sua vida pessoal —, quando escreve: 

Para um professor há uma bênção que talvez outros não tenham — a inadiável necessidade 

de fechar a porta da sala de aula sobre os seus problemas e deixá-los de fora. E, como se 

nada tivesse acontecido, continuar a concentrar-se nos seus alunos, a conversar com eles, a 

rir com eles, a trabalhar com eles... (269) 

Destaco, finalmente, o silêncio, ou àa ausência de diálogo, com o povo e a cultura 

chineses, de que a autora nos dá conta, num desabafo algo pungente, em Maio de 1978, 

Ou Sseja, 29 anos depois da sua chegada a Macau: “Não devia eu ter estudado chinês 

desde que aqui cheguei, para poder compreender melhor o povo ao lado do qual vivo e 

tão distante?” (289). Termino com mais uma citação da autora, a qual, penso eu, ilustra, 

de forma exemplar, a sua postura perante as duas facetas principais que neste diário revela, 

a de professora e de escritora: 

Não seria mais útil dedicando-me ao convívio com os alunos, em vez de me dispersar 

por mil tarefas? Não seria mais útil agora mesmo se estivesse com eles, em vez de estar em 

casa a escrever sobre eles? (251) 

Permito-me responder a Graciete Batalha, uma vez que a leitura deste diário se tornou 

para mim, professora que sou há 23 anos, num verdadeiro diálogo: Não, as horas que dedicou 

a escrever este relato não foram de todo perdidas, já que assim rompeu o silêncio dos que, 

como eu, ganham a vida a falar. 



Ibicaba e a Exploração 

dos Imigrantes Suíços no Brasil 

Maria Helena Guimarães 

Resumo: o presente trobalho estuda Ibicaba e a exploração dos imigrantes suiços no Brasil, denunciadao 

por Thoamas Davatz, em “Memórias de um Colono no Brasil” (1850). Este documento, de uma 

grande valia para a histório sócio-económica do Brasil, serviu de inspiração ao romance de 

Evetine Haster, “Ibicaba — Das Paradies in den Kopfen" (1988), em que é dado especial enfoque 

à exploração do trabalho de mulheres e crianças, trabalho que esto autora classifica como 

autêntico escravatura. 

Introdução 

Eveline Hasler, autora do livro tbicaba — Das Paradies in den Kôpfen, que numa tradução, 

algo livre, para português significaria “Ibicaba — O Paraíso na Mente”, estudou Psicologia e 

História nas Universidades de Freiburo, na Suíça, e de Paris, respectivamente, tendo trabalhado, 

em seguida, como professora na sua terra natal, St. Gallen. Os seus primeiros livros, escritos 

nos anos sessenta e setenta, dirigiam-se a um pública maioritariamente juvenil. Só bem mais 

tarde é que Eveline Hasler se decide a escrever obras para adultos, nomeadamente romances 

baseados na História da Suíça que tiveram, de imediato, um grande sucesso junto do público, 

dentro e fora do seu país. 

Neste romance é-nos apresentado de forma ficcional todo o drama que rodeou a emigração 

de populações dos cantões mais pobres da Suíca para o Brasil e a sua posterior revolta. 

Antes, contudo, de proceder a uma análise mais detalhada do romance, creio ser impor- 

tante enunciar, aqui, as razões que levaram a este fluxo migratório. No que respeita à Suíça, 

é de referir, nomeadamente, que este país atravessava, na época em que decorre à acção 

do romance, uma grave crise económica, provocada pela indústria têxtil inglesa a que as 

pequenas indústrias artesanais locais não conseguiam dar resposta. Além disso, o país 

encontrava-se à braços com situações graves de fome a nível das populações, devido àquela 

que ficou conhecida, na História da Suíça, como a Kartoffelkrise (crise da batata) de 1846/47 

e 1850, resultante de uma doença fúngica nesta planta. 

Por outro lado, o Senador Vergueiro, proprietário da Fazenda Ilbicaba, aparece, então, 

como um dos defensores do chamado “Sistemna de Parceria”, utilizado, principalmente, pelos 

fazendeiros do Estado de São Paulo, contrários à concessão de terras aos imigrantes, por não 

acharem justo, como afirma Sérgio Buarque da Holanda, “que se conceda a estrangeiros 



190 I Condição Feminina no Império Colaniai Português 

aquilo que se nega a nacionais” (1980: 22). As cláusulas fundamentais do contrato de 

parceria consistiam no pagamento das despesas relativas quer à viagem até ao Brasil dos 

contratados na Europa, quer ao seu posterior transporte do porto de Santos até às fazendas 

paulistas. Essas despesas eram, todavia, consideradas pelo proprietário como um adiantamento 

feito ao colono, à quem, aliás, era avançado, também, o necessário para o seu sustento. À 

cada família era atribuída uma porção de cafeeiros, de cujo lucro da venda o colono recebia 

metade — o meeiro — e um local para plantio dos mantimentos necessários à sua alimentação. 

Sobre as despesas resultantes dos adiantamentos feitos, eram cobrados, pelos fazendeiros, 

6% de juros', a contar da data em que os mesmos tinham lugar, respondendo os colonos 

solidariamente pela dívida. 

No romance de Eveline Hasler são várias as referências a este sistema. Assim, e a título de 

exemplo, numa passagem do livro, uma das personagens femininas, Rosina Marti, congratula-se 

pelo facto de não estar ligada a nenhum grupo pelo vínculo da solidariedade (1988: 260) e, 

já na fase preparatória da revolta, a morte do casal Hunziger do cantão de Aargau, leva os 

colonos a assumir uma dívida de 1006 mil reis (/bid.: 239). 

A juntar a tudo isto, o colono não podia abandonar a fazenda sem ter previamente 

comunicado essa sua intenção ao director da mesma, facto, aliás, frequentemente mencionado, 

por Hasler, no seu romance, sendo que as autorizações ficavam “inteiramente ao arbítrio do 

director, que as [podia] conceder ou recusar” (Davatz, 1980: 95). No caso de transgressão as 

multas oscilavam “entre mil réis e vinte e cinco ou mesmo cinquenta mil réis” (fbid.). 

Apesar de o primeiro passo, aliás bem tímido, para pôr termo à escravatura no Brasil ter 

acontecido só em 28 de Setembro de 1871, com a aprovação da Lei Nº 2040, designada por 
Lei do Ventre Livre? e de a Abolição da Escravatura se ter dado, em termos legais, apenas em 

1888, pela Lei nº 3.353, que foi assinada em 13 de Maio de 1888, pela Princesa Isabel, filha 

do Imperador D. Pedro || e que ficou conhecida, na História do Brasil, por Lei Áurea, desde 
meados do século XIX que já havia, neste país, quem se preparasse para essa transição, devido 
à extinção do tráfego negreiro na Europa e ao boicote sistemático que os ingleses faziam ao 
transporte de escravos negros para o Brasil, o que obrigava a longos desvios, fazendo com 
que fosse mais económico, como é dito a certo passo do livro de Eveline Hasler, trazer grandes 
famílias de países europeus (Cf. 1988: 80), sendo os jovens incentivados e ajudados por Luiz 
Vergueiro, filho do Senador, a casarem e a procriarem bem cedo: “Vergueiro fórdert Frihehen, 

* f Thomas Davatze, Memórias de um Colono no Brasil, Anexo Nº 1, Contrato de Parceria, Art.º 5, alínea 6: “A 
pagar a Vergueiro & Cia. o montante da passagem, sustento e auxílios recebidos, que vencerão os juros legaes 
de seis por cento contados da data em que for feita a despeza — pelo que ficarão os colonos sofidariamente 
responsáveis — applicando na amortização de tal divida pelo menos metade dos seus lucros annuaes” 

? leidoVentre Livre: “Declara de condição livre os filhos de mulher escrava que nascerem desde a data desta lei, 
libertos os escravos da Nação e outros, e providencia sobre a criação e tratamento daqueles filhos menores e 
sobre a libertação anual de escravos.” 



Ibicaba e a Exploração dos imigrantes Suiços no Brasil | 191 

sagte Ryffel. Habt thr das nicht gewusst? [...] Solange sich die weissen Sklaven vermehren, ist 
die Zukunft der Plantage gesichert!"? (Hasler, 1988: 233). 

A completar esta rápida contextualização epocal, há a referir o desejo de alguns homens, 
como o diplomata brasileiro José Maria do Amaral ou o deputado Pereira da Silva, de 
preservar a raça branca no Brasil mediante a mistura em larga escala com emigrantes do 
Norte da Europa (Cf. Dewulf, 2007: 1), facto confirmado, por Giralda Seyferth num artigo na 
colectânea Os Alemães no Sul do Brasil, onde esta autora afirma que a “política de colonização 
[...] privilegiou o imigrante europeu comoa colono ideal, alijlando os nacionais do processo” 
(1994: 13). 

Por outro lado, para o país de origem dos emigrantes, essa era, também, uma forma de 
depuração da população, que se via, assim, livre de doentes, pobres, viúvas, órfãos, como, 
em parte, se encontra imanente no romance de Hasler e confirmado pelo testemunho do Dr. 
Christian Heusserº, que afirma ser frequente encontrar-se, entre os colonos, ex-presidiários, 
vagabundos, aleijados e octogenários”. 

É, assim, deste modo que um grupo de cerca de 265 suíços, encabecados por Thomas 
Davatz, chegam ao Brasil em 1855, com destino à Fazenda de Ibicaba, no sonho daí encontrar 
um verdadeiro Paraíso, em que todos fossem iguais: “In Brasilien wiirden sie einen Ort finden, 
wo der Mensch Mensch sein konnte. [...] Dort drúben wiirde es keine Ungleichheit mehr 
geben” (Hasler, 1988: 43). 

Esse sonho era alimentado pela hábil propaganda de angariadores, como o Dr. Schmidt, 
na Alemanha, e Paravicini, na Suíça. Este último, aliás, era dono do jornal Der Kolonist (O 
Colono), órgão para a emigração suíça, onde fazia publicar falsas cartas de emigrantes, 
'como as de Heinrich Altmann de Engi, que afirmava existir em Ibicaba uma escola e que 
só necessitavam de um professor que, segundo a carta, poderia vir a ganhar bom dinheiro 
(Cf. Hasler, 1988: 33). Altimann, contudo, mal sabia assinar o seu nome, como mais tarde 
se viria a descobrir, 

Quanto ao Senador Vergueiro, este era mesmo apresentado, nas páginas daquele jornal, 
como sendo um grande filantropo: 

Der Fazendeiro der Musterkolonie Ibicaba, Senator Vergueiro, gilt als ein Bewunderer 

der Schweizerischen Demokratie. Der Philanthrop hege den Wunsch, heifit es im *Kolonist”, 

Tradução: “O Vergueiro fomenta que se casem cedo, disse Ryffel. Não sabia disso? [...] Enquanto se multiplicarem 

OS escravos brancos, o futuro da plantação está assegurado!” 

Médico e mineralogista suíço, encarreque, em 1856, pela administração dos cantões de Zurique, Graubiinden, 

Berna, Unterwalden, Glarus und Aargau, de realizar uma viagem a São Paulo para examinar as queixas, 

apresentadas por suíços a trabalhar em fazendas e plantanções. 

Cf. prefácio de Sérgio Buarque de Holanda à sua tradução do livro de Thomas Davaiz (1980: 29). 

Tradução: “No Brasil, iriam encontrar um lugar, onde cada hamem pudesse ser homem. [...] Lá já não haveria 

desiqualdade ” 



192 | condição Feminina no Império Colonial Português 

'seine Plantagen nicht mehr durch schwarze Sklaven, sondern durch freie Arme bebaven zu 

lassen”, (Hasler, 1988: 30) 

A propaganda cínica levada a cabo pelos agentes atingiria, aliás, o seu auge em afirmações 

como a de Schmidt, que, numa tentativa de descrever o bem-estar que reinava na Fazenda 

Ibicaba, viria a justificar a morte de várias crianças pelo facto de terem comido demais (Cf. 

Dewult, 2001: 3). 

1. O Romance fbicada. Das Paradies in den Kôpfen de Eveline Hasler versus As 

Memoórias de um Colono no Brasil de Thomas Davatz 

O romance lbicaba — Das Paradies in den Kôpfen é, a nível semioestrutural, uma obra, cuja 

significação global consiste na oposição entre “submissão do indivíduo à ordem estabelecida” 

versus “afirmação da liberdade indivíidual”, “masculino” versus “feminino”, “proprietário” 

versus “colono/escravo”, em que, em contraste com o seu hipertexto Die Behandiung der 

Kolonisten in der Provinz St. Paulo in Brasilien*, de Thomas Davatz, colono suíço que liderou 

a revolta dos imigrantes contra o Senador Vergueiro, a autora Eveline Hasler tenta dar vulto 

e alguma voz, sobretudo interior, às mulheres e crianças, também elas emigrantes, também 

elas personagens importantes de uma História ainda quase por contar. 

De facto, a maior parte das obras historiográficas existentes dão especial enfoque a questões 

tais como o papel das missões, o extermínio de grupos étnicos, as formas de governação 

dominantes, as datas de descobrimentos ou querras, o choque de culturas, entre tantas outras, 

esquecendo-se, todavia, dos aspectos humanos que, num tempo e num espaço físico bem 

definidos, marcaram determinados movimentos históricos, nomeadamente o movimento 

de colonização do continente americano, em que as causas, dificuldades e agruras ficaram, 

muitas vezes, na sombra. 

Ao ficcionar a história dos 265 suíços que partem para o Brasil à procura de uma vida 

melhor, Eveline Hasler consegue utilizar com mestria a sua formação nas áreas da Psicologia 

e da História: partindo do relato dos factos reais, feito por Thomas Davatz, a autora povoa, 

em seguida, o seu romance de personagens, também elas retiradas da realidade, a quem 

vai dando, gradualmente, contornos físicos e emocionais, fazendo, ao mesmo tempo, agir, 

em torno delas, todo um pequeno mundo de figurantes, que não chegam a manifestar-se, 

mas que ajudam a recriar o espaço sociocultural que nos leva paulatinamente a estabelecer 

um contfronto entre o discurso algo distante e quase desprovido de emoções de muita da 

documentação que utilizou com a realidade em si. Eveline Hasler parte, assim, de documentos 

? Tradução: “O Fazendeiro da Colónia Modelo Ibicaba, o Senador Vergueiro, era tido por um admirador da 

democracia suíça. Este filantropo nutria o desejo, escrevia-se no “Kolonist”, de que as suas plantações fossem 

cultivadas não por escravos negros, mas sim por mão-de-obra livre.” 

* Esta obra pode ser consultada, em alemão, no sítio http://www.burgenverein-untervaz.ch/dorfgeschichte/ 

dorf 1851-1875.html. 



Ihicaba e a Exploração dos Imigrantes Suíços no Brasil | 193 

e pesquisas concretas de dados, que vai trabalhando, de forma a oferecer-nos um romance 
que é um retrato fiel do processo de colonização e cujo sucesso se fica a dever, como bem 
diz Dewulf, à chamada “autoridade etnográfica” do texto (2007: 6), que vale não tanto pela 
importância dos factos, quanto pela forma como estes são apresentados, como defende o 
antropólogo americano Clifford Geertz (Cf. /bid.), 

Numa tentativa de análise contrastiva entre hipotexto e hipertexto, com base na tra- 
dução da obra de Davatz, feita por Sérgio Buarque da Holanda, com o título Memórias de 
um colono no Brasil, a primeira coisa que me inquietou, ao ler este livro, foi a quase total 
ausência de referências a mulheres e crianças, sobretudo quando se sabe que a angarição 
feita pelos agentes na Suíça privilegiava as famílias numerosas, conforme dados do Arquivo 
da Comuna de Untervaz?. Aliás, em resultado dessa preferência, chegava-se até a “construir” 
famílias, integrando no círculo familiar vizinhos e amigos”. Por exemplo, no seu romance, 
Hasler apresenta a família de Davatz como sendo constituída por aito elementos: “Davatz 
trat vor, seine Frau hielt sich zu seiner Linken, neben ihr die sechs Kinder: Christian, 13 Jahre 
alt, Margarete, 12, Luzia 8, Barbara Tabitha 6, Elsbeth 4, Heinrich 3/" (1988: 90). Segundo 
documentos do Arquivo de Untervaz??, à família de Davatz encontrar-se-iam associados mais 
cinco elementos, de entre os quais a autora irá destacar a figura estigmatizada de Anna 
Barbara Simmen. 

No relato de Davatz não é possível, todavia, encontrar nenhuma menção aos nomes das 
personagens femininas que integram o ramance de Eveline Hasler. A verdade é que Davatz 
nem sequer faz, em momento algum do seu relato, qualquer alusão aos elementos da sua 
própria família. 

Segundo o Anexo 2, do relato de Davatz, este teria recebido, da Comissão Directora do 
Conselho Municipal, instruções escritas para a realização de um relatório sobre as condições 
locais no Brasil, documento que foi assinado por todos os membros da Comissão e legalizado 
pelo Registo Civil do Cantão de Graubúnden. Neste documento, transcrito por Davatz, é possível 
encontrar referências, directas e indirectas, a crianças e mulheres. De facto, a Comissão 
demonstra o deseja de ser informada sobre os meios de instrução e a língua em que o ensino 
é ministrado, sobre a existência, ou não, de legislação acerca das relações conjugais, sobre 
o trabalho que pode ser realizado por uma criança de 10 anos e quanto ela recebe por ele, 
bem como sobre as despesas de um colono com o seu sustento, discriminadas por adulto e 
por cada criança até 10 anos de idade. 

Logo à partida, se depreende deste documento que uma criança com dez anos era já 
considerada praticamente adulta e apta, por isso mesmo, a trabalhar. Por outro lado, é possível 
inferir, ainda, que o trabalho infantil era pago de modo diferente, o que reflecte, por um lado, 

? Cf http://www.mindspring.com/"philipp/emigra”1.doc, sub-capítulo 2.7.2. 
» o 

Tradução: “Davatz chegou-se à frente, com a mulher ao seu lado esquerdo e, perto desta, os seis filhos: Christian 
de 13 anos de idade, Margarete de 12, Luzia de 8, Barbara Tabitha de 6, Elsbeth de 4 e Heinrich de 3” 

* V Nota 8 supra, 



194 | condição Feminina no império Colonia! Português 

a má qualidade de vida das crianças, numa Suíça pobre, e, por outro lado, as consequências 

de uma industrialização tardia que impunha o recurso à mão-de-obra infantil, porque mais 

barata, e cujos insucessos iriam levar à emigração de famílias inteiras. 

As instruções que Davatz recebe vão ser, por ele, escrupulosamente cumpridas, com uma 

disciplina e organização, próprias de um protestante convicto e praticante, o que em parte 

parece ser confirmado por Marlon Fluck que considera o modo de agir e pensar de Davatz 

influenciado pela teologia e espiritualidade do Movimento do Despertamento (Cf. Wachholz, 

2005: 159). Segundo este autor, o intuito de Davatz teria sido, desde o início, fortalecer a 

presença protestante no Brasil, obra iniciada pela Sociedade Missionária de Basileia, em 1815. 

É difícil, contudo, afirmar, após a leitura de Memórias de um Colono no Brasil, que fosse essa 

a sua missão primordial. Todavia, ao longo de todo o livro, são visíveis e permanentes as 

suas preocupações religiosas, a sua austeridade, facto que, também, poderá ter contribuído 

para aumentar ainda mais os desajustamentos inevitáveis a todo e qualquer processo de 

emigração. 

O que é possível, sem dúvida, afirmar, é que Thomas Davatz tenta, no seu relato, dar uma 

resposta precisa e clara às instruções recebidas da Comissão Directora do Conselho Municipal. 

Para esse efeito, ele vai divídir o seu relato em três partes. AÀ primeira, “Esclarecimentos Prévios 

e Indispensáveis acerca de Certas Condições Brasileiras”, fornece informação sobre as condições 

de vida no Brasil: sobre a cultura do café e de outros produtos, sobre os hábitos alimentares, 

o estado das estradas, o aspecto das cidades, a construção de casas para os colonos, as raças 

e suas misturas, os homicídios, a religião, os escravos negros, a flora, a fauna, etc. 

Nesta primeira parte, há, contudo, uma pequena menção aos crimes de adultério praticados 

pelos brasileiros e ao mau nome que as mulheres brasileiras ganhavam, caso fossem vistas 

na rua sozinhas: “[...] seriam numerosos os crimes de morte motivados por fornicações e 

adultérios. Esses vícios, favorecidos pela pujança de um clima tórrido [...]. Uma dama que 

se encontre na rua sem companhia é tida por prostituta e tratada como tal” (Davatz, 1980: 

74). Ao falar do clima brasileiro, Davatz refere, ainda, que ele favoreceria o rápido crescimento 

das crianças, além do seu desenvolvimento e casamento prematuros. 

Na segunda parte, Davatz escreve sobre “O Tratamento dos Colonos na Província Brasileira 

de S, Paulo”, relatando as condições da viagem, o endividamento, à compra de colonos por 

outros fazendeiros, a longa caminhada até à fazenda, o pagamento pelo transporte dos seus 

parcos bens, os regulamentos, as más condições de habitação, os preços elevados, os utensílios 

e respectivo preço, a assistência prestada pelo já mencionado Dr. Heusser, traçando um quadro 

da vida dos imigrantes nas plantações de café paulistas, em que são inúmeros os exemplos 

da situação precária e humilhante em que tinham de subsistir esses novos colonos suíços. 

Nesta parte da relato, há uma breve referência às crianças, aos velhos e aos doentes que 

eram transportados, ao contrário dos restantes que tinham de caminhar (Cf. Davatz, 1980: 

90), aos filhos dos colonos que poderiam vir a ser tratados como escravos, caso os seus país 

desaparecessem (Cf, /bid.: 139) e, ainda, uma referência à actuação do alto prelado do Brasil 



Ibicaba e a Exploração dos Imigrantes Suíços no Brasil | 195 

que anulara um casamento protestante, só “para que a mulher, depois de ter tido relações 
irregulares com um católico, pudesse casar-se, de acordo com a lei da lgreja“ (/bid.: 138). 

À comparação entre a situação dos colonos suíços e a dos escravos é constante ao longo 
desta segunda parte. A título de exemplo, refiro, aqui, duas passagens do relato de Davatz: 
uma, onde ele afirma que “um escravo negro, que para conseguir alforria, deve pagar ao seu 
amo a importância de 2:000$000, acha-se em situação sem dúvida mais satisfatória do que 
esse herdeiro universal de uma família de colonos “livres”“ (Ibid.: 130) e, ainda, uma outra, 
em que ele fala da convicção dos próprios filhos de certo fazendeiro de que “os colonos eram 
os escravos brancos (de seu pai), e os pretos seus escravos negros” (Ibid.: 1). 

Finalmente, na terceira parte, “O Levante dos Colonos contra seus Opressores”, Davatz 
relata a sublevação dos colonos contra o Senador Vergueiro, Esta é a única secção do livro, 
onde Davatz dá voz às suas emoções, intercalando, no texto, as disputas com o director e o 
proprietário, em que o tom da narrativa é bem mais vivo. Há, mesmo, uma parte do texto de 
Davatz, onde é feita uma referência às mulheres dos colonos e que Hasler transcreve quase 
ípsis verbis no seu livro: “Apenas tínhamos dado uns cem passos e surgiram à nossa frente três 
suíços. Atrás desses vinham outros e por fim tados os colonos [...] inclusive diversas mulheres, 
[...] armados de cacetes, foices, ancinhos, pistolas [...]”B (1bid.: 193). 

É por fim, interessante verificar que, no Texto da Deliberação da Comissão, que fora cons- 
tiítuída para decidir das acções a tomar pelos colonos para pôr cobro à situação insustentável] 
que, então, se vívia na Fazenda (Cf. /bid.: Anexo 3), aparece, apenas, um único nome feminino, 
entre os oitenta e cinco nomes dos que a subscreveram — Maria Blumer. £ isto, pelo facto, 

creio, de ser viúva e, por isso mesmo, cabeça de família. 

Onde foi então buscar Hasler a restante informação? Hasler enuncia, no fim do seu livro, 
as várias fontes” de que se serviu para produzir o seu romance, que incluem, além do livra 
de Davatz, textos retirados de correspondência de colonos nos anos 1852-1865, edições do 
jornal oficial para a emigração Der Kolonist (O Colono), o relatório sobre a situação dos suíços 
nas fazendas de São Paulo, dirigido à direcção da polícia de Zuríque e redigido por Christian 
Heusser, que também é um dos personagens do romance, bem como o livro da historiadora 
suíça Béatrice Ziegler Schweizer stott Sklaven (Suíços em lugar de Escravos), para além de 
vária documentação de Arquivos privados, que terão permitido a reconstituição genealógica 
e o conhecimento do nome de passageiros para o Brasil. 

* Cf Hasler 1988: 251. 

* Asfontes são as seguintes: Davatz, Thomas (1855), Wochstuchheft mit handschrifitlichen Aufreicnhnungen úber 
Reise und Ankunft in Brasilien, Privatarchiv Rudolf Zwicky, Matt; Davatz, Thomas (1858), Die Kolonisten in der 
Provinz St. Poulo in Brasilien, Chur, Druck L. Hitz; Briefe von Kolonisten aus den Jahren 1852-1865, Privat Archiv 
R, Zwicky, Matt; Schriften des Bernhard Becker, Privatarchiv Heinrich Stússi, Linthal; Der Kolonist. Organ fúr 
schweizerische Auswanderung, Jahrgânge 1853-1857, lichtensteig, ). M. Wãlle; Heusser, Christian (1857), Die 
Schweizer auf den Kolonien in St. Paulo in Brasilien, Berícht an die Direktion der Polizei des Ct. Zúrich, Zórich; 
Ziegler, Béatrice (1985), Schweizer statt Sklaven, Dissertation, Wiesbaden, Steiner e Freyre, Gilberto, Herrenhaus 

und Sklavenhitte. Ein Bitd der brosilianischen Geselischoft, Klett-Cotta. 



196 Condição Feminina no Impéria Colonial Português 

Mas é, sobretudo, nos trabalhos de investigação levados a cabo por Béatrice Ziegler 

que é possível encontrar, pela primeira vez, mulheres e crianças, como elementos activos na 

feitura desta história da emigração. Sim, a maioria dos que partiam eram famílias pobres, 

com um grande número de filhos, mães solteiras que iam associadas à outras famílias. Muitas 

das mulheres e das crianças mais velhas trabalhavam, não raro lado a lado com escravos e 

escravas, na colheita do café, cultivando, simultaneamente, os produtos necessários à sua 

alimentação. O trabalho das crianças era supervisionado por elementos da família. Devido 

ao trabalho excessivo das mulheres, em casa e nas plantações, os períodos de gravidez e 

parto obrigavam a que outros familiares as substituíssem no seu trabalho, já que o trabalho 

das mulheres nos cafezais era imprescindível, facto que originou uma sólida organização 

entre todas as famílias, o que permitia obter um maior rendimento da terra. Não era, poís, 

por razões filantrópicas, mas sim por razões de puro cálculo económico que Vergueiro dava 

preferência a famílias com muitos filhos, pois a própria organização familiar, neste campo, 

permitia uma exploração fácil e rentável do trabalho infantil. 

Mulheres e crianças eram, assim, um elemento de peso na actividade produtiva, só que 

não lhes eram reconhecidos quaisquer direitos nem pelo proprietário, nem pelos próprios 

chefes de família. Só os homens podiam tomar decisões, só eles, por poucos que fossem, 

tinham direito a voto, a ter uma “voz”. 

Porém, para estudar a História de qualquer povo é preciso, como afirma Sérgio Buarque 

da Holanda, no prefácio à sua tradução do livro de Thomas Davatz, “fazer falar a multidão 

imensa dos figurantes mudos que enchem o panorama da história e que são muitas vezes 

mais interessantes e mais importantes do que os outros, os que apenas escrevem a história” 

(1980: 45). 

2. O Elemento Feminino no Livro de Eveline Hasler 

A obra de Eveline Hasler divide-se, também ela, em três partes. Caso pretendêssemos 

atribuir subtítulos às mesmas, estes poderiam ser, por exemplo: 1. Viagem pelo largo oceano do 

sonho de um futuro melhor; 2. Viagem contra o medo: uma forma de atenuar o peso de um 

passado amargo; 3. À existência humana não é desespero, mas sim um risco”. Comparando 

com os títulos atribuídos por Davatz a cada uma das três secções em que se divide o seu 

relatório, verificamos, de imediato, que Hasler tenta apresentar os factos, introduzindo um 

novo elemento, isto é, os factores psicológicos, que determinam a acção do Sujeito face a 

cada nova situação que surge na esquina de cada dia que passa. A narrativa adquire, desta 

forma, espessura temático-ideológica e sociocultural. 

Ao lango da História, as mulheres sempre estiveram presentes, só que, até ao início do 

séc, XX, elas sempre haviam sido afastadas dos centros de decisão, como seres, por muitos, 

considerados inferiores, cujo principal pape! se resumia à reprodução da espécie. 

* Palavras de Paulo Freire, citadas pela autora.



Ibicaba e à Explosação dos Imigrantes Suiços no Brasil | 197 

Com a advento da industrialização e a depauperização das populações rurais que fogem 
para a cidade à procura de trabalho nas fábricas, a mulher vai começar a ser olhada como 
elemento produtivo, se bem que sempre num plano de subalternidade relativamente ao 
elemento masculino. Será a sua emancipação económica que irá atribuir um som cada vez 
mais determinado e forte à sua “voz” e que lhe possibilitará vir a ter uma mundividência 
própria. 

Ao lermos, atentamente, a obra de Eveline Hasler encontramos, creio, a confirmação 
clara deste facto. Como já foi dito, a autora reconta, em l/bicaba. Das Paradies in den Kôpfen, 
os acontecimentos que estão na base do diário de Davatz, introduzindo no seu seio o 
elemento feminino. A principal figura feminina é Anna Barbara Simmen, uma mãe solteira, 
estigmatizada e ostracizada. Ao longo de toda a narrativa vamos, através das constantes 
analepses, conhecendo pormenores importantes da sua vida. 

Ex-aluna de Davatz, Barbara vai ser, por ele, incentivada a procurar o seu primeiro trabalho 
em Glarnerland, Aqui, fica albergada em casa de uma parente afastada, Frau Blumer, tendo de 
dormir no chão da cozinha, sem janela e onde o cheiro pétrido da pobreza imperava. Arranja, 
entretanto, trabalho numa fábrica de tecelagem a troco de um mísero salário, Conhece Peter 
Ackermann, “outro emigrante interno”, que viera para a cidade à procura de um futuro melhor, 
deixando atrás de si a mulher e um filho, a quem enviava quase todo o seu salário. 

Da relação de Peter, com quem Barbara fala, pela primeira vez, com “voz” própria, nasce 
um filho, também ele marcado pelo “pecado da carne”, expressão marcante nas palavras de 
Frau Blumer (Cf. Hasler, 1988: 151), quando esta expulsa Barbara de casa, já que a gravidez 
se começara a fazer notar. 

Vê-se, então, obrigada a deixar o trabalho e a própria cidade e a ir para Matt, onde 
trabalha como cozinheira para “a sopa dos pobres”. Entretanto, Jakob, o filho, nasce e, por 
ser bastardo, tem de ser baptizado depois do meio-dia. Até mesmo Davatz tem para com ela 
uma atitude moralista e reprovadora: “Peter Ackermann hat im Glarnerland Frau und Kind, 

wenn wir zusammentebten, sei das unmoralisch. Das neue Leben, hat Davatz gesagt, músse 
ohne Súnde sein”6 ((bid.: 20). 

Peter Ackermann acha que a única solução é partirem para o Brasil, para aí viverem em 
paz: “Ein Ort muss es sein, wo wir leben kônnen. Du, ich, das Kind. Brasilien, Barbara/” 
(fbid.: 216). Em vésperas da partida, Peter, que sofre de caquexia, adoece e adia a viagem. 
Prometem encontrar-se em lbicaba. Pela viúva de Fridolin Blumer, chegada ao Brasil numa 
segunda leva, Barbara fica a saber que Ackermann embarcara com eles, mas que, doente, 

tinha tido de os abandonar em Colónia, tendo Paravicini prometido arranjar-lhe lugar num 

próximo barco. 

* Tradução: “O Peter Ackermann tem mulher e filho. Se passássemos a viver juntos, isso seria imoral. Uma nova 

vida, disse Davatz, tem de ser livre de pecado.” 

” Tradução: “Tem de existir um lugar, onde possamos viver: tu, eu e a criança. Bárbara, o Brasil” 



198 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Pouco antes da revolta, Barbara, sabe, por Joseph Blumer, que Ackermann teria chegado 

com um novo grupo. Apesar de Jonas, o Director da Fazenda, não lhe ter dado licença para ir 

ao seu encontro, Barbara sai ao entardecer e caminha até ao rancho onde ele se encontraria. 

Mas era demasiado tarde. Ackermann, doente, havia suportado tudo, mas cheio de raiva por 

não ter sido enviado para Ibicaba, ficara cada vez mais fraco e morrera ao fim de oito dias, 

com o pedido de fazerem chegar às mãos de Barbara os seus poucos haveres: um número 

do ano anterior do jornal Glarner Nachrichten, lápis para desenho e um bloco de bom papel 

para desenho, com apenas três ou quatro esboços. 

Quando Davatz tem de deixar Ibicaba e o próprio Brasil por estar sujeito à ser morto, 

Barbara decide ficar, não aceitando a proposta de Davatz de partir ou de, pelo menos, 

deixar Ibicaba. Pela primeira vez, Barbara age de forma completamente autónoma, fruto do 

exemplo recebido de Ackermann, que lhe dizia que, pelo menos, uma vez na vida, se tem 

de fazer algo sem projecto antecipado e sem o conselho dos outros (Cf. Hasler, 1988: 261). 

É ela quem declara a sua emancipação, quem, de facto, se liberta. É ela quem encontra o 

seu próprio Paraíso. 

Ao decidir regressar, com a mulher grávida do décimo filho, uma verdadeira máquina 

reprodutora, cuja “voz” interior nunca se manifesta, Davatz acaba por abandonar os seus 

companheiros, porque receia ser marto, porque não quer arriscar, porque prefere voltar à 

terra natal, onde “die Toten hatten, an der Flanke der Kirchmauer den sonnstigen Platz im 

Dorf”, isto é, “onde o lugar com mais sol pertencia aos mortos”, metáfora de uma vida sem 

perspectivas, sem uma visão alargada do mundo. Na conclusão do seu relatório, Davatz tenta 

justificar-se dessa sua cobardia, de forma quase patética. 

Outra figura com “voz” forte, desde o início, é a de Rosina Marti, a parteira de Barbara: 

sempre alegre e rosada, cheia de força, ajudando a cuidar de todos na viagem, batalhadora, 

ela não tem medo de erguer a “voz” e de se bater com à polícia brasileira, que à queria 

prender, em limeira, por os seus papéis não estarem totalmente em ordem. Ela é também 

a única que nunca recrimina Barbara por ser mãe solteira, nem, tão pouco, pelos seus 

sentimentos por Ackermann. 

Todas as outras personagens femininas são figurantes com rosto, mas quase sem “voz”, 

umas pela velhice e a doença, como Frau Disch, que morre na viagem e é atirada ao mar, 

outras, pelo facto de não lhes ser reconhecido o direito de pensar pela sua cabeça, como é 

o caso de Katharina, a mulher de Davatz. Sem “voz”, ela age sob o comando do olhar de 

Davatz. Aliás, a filha Margarete, sempre que tenta ganhar “voz” é reprimida, também ela, 

pelo olhar severo do pai. 

A concluir, gostaria apenas de acrescentar que está imanente à obra de Hasler um certo 

relativismo. Na obra de Davatz, é notório o etnocentrismo, manifesto numa visão demasiado 

tendenciosa, absoluta e unilateral das situações, ao contrário do romance de Hasler, onde 

encontramos uma visão mais imparcial, que é, ao mesmo tempo, também mais humana. 

É a mulher, na figura de Barbara, que é fulcra! nesta revisitação das Memórias de Davatz, já 

que ela vai contra o estabelecido, não recusando o seu corpo e tendo prazer em relembrar 



Ibicaba e a Exploração dos Imigrantes Suíços no Brasil 

os momentos íntimos com Ackermann. É ela que se vai definindo, enquanto subjectividade 
feminina, positivamente outra, que recusa a tradicional desvalorização do feminino como 
“imanência” face à “transcendência” do imperativo universal masculino. 

Bibliografia 

DAVATZ, Thomas (1980), Memórias de um colono no Brasil, São Paulo, Ed. da Universidade de São Paulo, 
DEWULF, Jeroen (2001), Rútli-Schwur in Brasifien: Zu Thomas Davatz — Die Kolonisten in der Provinz St, Paulo 

in Brasílien (1858), Porto, FLUP. 'n http://www.grin.com/de/preview/365.html. Última consulta em 
15/11/2006. 

HASLER, Eveline (1988), /bicobo. Das Paradies in den Kôpfen, Múnchen, dtv. 

HEUSSEN, Christian, Die Schweizer auf den Kolonien in St. Paulo in Brasilien, Bericht an die Direktion der Polizei 
des Ct. Zúrich, Zúrich, on-line in http: //www.burgenverein-untervaz.ch/dorfgeschichte. 

MAUCH, Cláudia e VASCONCELLOS, Naira (Orgs.) (1994), Os Alemães no Sul do Brasil, Canoas, Ed. ULBRA 
WACHHOLZ, Wilhelm (2005), “Recensão do livro 8aster Missionarei in Brasilien: Auswanderung, Erweckung 

und Kirchenwerdung", in Estudos Teológicos, Vol. 45, n. 1, pp. 158160. 
ZIEGLER, Béatrice (2003), “Ausgebeutet im Paradies”, in Eva Dietrich et ol. (Hrsg.) Der Traum vom Glick. 

Schweizer Auswanderung auf brasilianische Kaffeeplantogen 1852-1888, Baden, Ppp. 41-58, 

199 





Os Colonos e a Escravatura no Brasil: 
A Necessidade de Novas Abordagens 

Luísa Langford 

Resumo: A partir do fim do tráfico transatlántico de escravos paro o Brasil, em 1850, e da impossibilidade 
de auto-reprodução dos escravos no Brasil (lembro, aqui, as leis abolicionistas que culminorom 
com a tei do Ventre Livre, 1871, que estabelecia a cessoção do noscimento de novos escrovos), 
o elite dos senhores de escravos, especialmente os produtores de cofé do oeste paulista, 
passarom a procurar uma solução atternativa ao trabalho escrovo. Encontraram-na, enviando 
pora os países mais pobres da Europa, na altura Portugal, ltália, Suíço, etc. ongariíadores de 
colonos, dando origem a uma corrente migratória para o Brasil. Famílios inteiras e, por vezes, 
openos jovens com pouco mois de 13 anos, mulheres e crianças, foram levadas para o Brasil, 
onde, na moiorio dos casos, o “sonho de uma vída melhor” cedo se desmoronava, pois as 
condições de vída, pouco ou nodo se distinguiam dos dos ontigos escravos. O lívro de Thomas 
Davatz conta-nos a sago de um grupo de colonos suíços e o seu esforco por conseguir uma 
vida melhor. Comptetando esta contextualizaçõo sócio-económica da vida de muitos colonos 
no Brasil e em porticulor a experiêncio de colonos portugueses, referitei, também, exemplos 
retirados de outros autores, brasifeiros e portugueses, que confirmam ser o tema do fim da 
escrovaturo a todos os níveis fetários e englobando ambos os sexos) no Brasil, um processo 

tongo e complexo que se repercutiu até o início do séc, XX. 

As condições económicas em Portugal (meados séc, XIX) não permitiam que um habitante 
oriundo de um ambiente rural no norte, por exemplo, pudesse manter uma situação socio- 
económica aceitável. Predominavam as famílias numerosas e a propriedade encontrava-se 
fragmentada. Cada um tinha apenas uma pequena porção de terra, e a situação agravou-se 
com a filoxera. Esta situação terá sido uma das razões que levou à emigração, 

Numa tentativa de encontrarem uma ocupação que lhes permitisse terem uma vida 
digna, milhares de portugueses emigraram para o Brasil. Este país tornou-se atraente não 
só pelo mercado de trabalho que oferecia, mas também pela facilidade que uma língua 
comum apresentava. 

Tendo-se abolido o tráfego de escravos na Europa, muitos políticos e fazendeiros brasileiros 

perceberam que tinha chegado a hora de optar por importar mão-de-obra livre de outros 
países. 

Os emigrantes portugueses para o Brasil dividiam-se em dois grupos: os que iam trabalhar 

na agricultura, habitualmente em péssimas condições, e os que trabalhariam em casas 
comerciais nas cidades. 



202 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Os portugueses já instalados no Brasil chamavam os seus familiares para ocuparem cargos 

de responsabilidade como, por exemplo, o de “caixeiro”. Qualguer emigrante que chegasse 

ao Brasil com uma carta de recomendação teria mais facilidade em conseguir trabalho e 

teria, sem dúvida, um melhor princípio de vida do que os que não tinham qualquer apoio 

à chegada. 

Das aldeias, e refiro o Minho em particular, emigravam sobretudo rapazes. Estes tinham 

de estar disponíveis para o serviço militar a partir dos 16 anos e durante 6 anos. Como 

muitos partiam antes de atingirem os 16 anos, em 1859, passou para 14 anos a idade para 

fazerem serviço militar. Eram permitidas remissões em dinheiro, portanto os ricas evitavam 

o exército pagando aos pobres para os substituírem, pelo que estes passaram a partir ainda 

mais jovens. 

Numa análise sobre a emigração Eça de Queirós escreveu: 

O mundo transatlântico está organizado e policiado: os transportes são mais rápidos 

€ seguros com o caminho-de-ferro. As informações, profusamente espalhadas, habilitam o 

emigrante à conhecer minimamente o país do seu destino em todas as suas particularidades 

[...] (1979) 

Mas a realidade foi muito diferente. Surgiam as notícias sobre a emigração. Os jornais 

publicavam anúncios sobre barcos que partiam para o Brasil. Surgiram também os engajadores. 

Angariavam colonos por toda a Europa e procuravam em Portugal as aldeias mais remotas e as 

pessoas menos informadas a quem apresentavam a ida para o Brasil como promessa de uma 

solução fácil para todos os seus problemas. Estes engajadores cobravam preços exorbitantes 

e, frequentemente, os documentos que apresentavam não eram sequer legais. 

As partidas clandestinas eram feitas de Vila Praia de Âncora e da Foz do Rio Minho. 

Os que para lá emigraram para trabalhar na agricultura, e por ainda não ter mudado a 

atitude dos fazendeiros, foram mal tratados e voltaram pobres. Contudo, muitos conseguiram 

libertar-se dessa situação e foram criando riqueza e, nesses casos, permanecia neles a ideia 

de voltar para Portugal, casar tardiamente e gerar filhos. A situação das mulheres jovens era 

de subjugação ao homem e a sua função era procriar e ter muitos filhos, assegurando um 

filho varão para gerir a fortuna. 

A ambição de quem ia para o Brasil era voltar para Portugal com fortuna e construir 

uma boa casa bem diferente das casas portuguesas. Esses “brasileiros de torna viagem” 

escolhiam construir casas vistosas, muito bem situadas, grandes e espaçosas, com varandas, 

clarabóias e muitas janelas, um jardim onde plantavam entre outras plantas exóticas uma 

ou duas palmeiras. 

Para além da construção das suas próprias casas estes “brasileiros' ofereciam avultadas 

quantias para obras nas suas terras natais, como por exemplo para a construção de escolas, 

pontes, igrejas, teatros e jardins e ainda contribuições para as misericórdias quer em Portu- 

gal, quer no Brasil, que eram o abrigo de muitos órfãos, filhos bastardos e filhos de mães 

solteiras. 



Os Colonos é a Escravatura no Brasil: À Necessidade de Novas Abordagens | 203 

Ao lermos os nossos autores clássicos frequentemente encontramos a personagem 
do 'brasileiro'. Tratava-se do emigrante “de torna viagem” e era sempre descrito num tom 
depreciativo. A título de exemplo, cito aqui algumas passagens de autores portugueses. 

Eça de Queirós escreveu o seguinte: 

Grosso, trigueiro com tons de chocalate, pança ricaça, joanetes nos pés, colecte e grilhão 
de oiro, chapéu sobre à nuca, guarda-sol verde, a voz adocicada, olho desconfiado, e um vício 
secreto. É o brasileiro: ele é o pai achinelado e ciumento dos romances românticos: o figqurão 
barrigudo e bestial dos desenhos facetados: o maridão de tamancos, sempre traído, de toda 
a boa anedota. (1978: 87-89) 

Camilo Castelo Branco perde-se em comentários mordazes sobre as peculiaridades da 
arquitectura “brasileira”: 

Vão-se os olhos naquilo! Esta maravilha arquitectónica devem-na as artes ao gosto e 
géniao pinturesco de um rico mercador que veio das luxuriantes selvas do Amazonas, com 
todas as cores que lá viu de memória e todas aqui fez reproduzir sob o inspirado pincel de 
trolha. (1966: 23-24) 

Na sua obra Eusébio Macário, Camilo Castelo Branco não poupa, mais uma vez, o gosto 
“brasileiro”: 

[...] mandaria edificar um palacete de azulejo côr de gema de ovo, com terraços no tecto 
para quatro estátuas simbólicas das estações do ano, e dous cães de bronze sobre as ombreiras 
do portão de ferro com armas fundidas, de saliências arrogantes, entre os dois colossos de 
dentaduras anavalhadas, minazes, como todos os bichos de heráldica. (s/d: SO) 

Em ÀAs Memórias do Cárcere, Camilo continua a tecer irónicas críticas ao estilo brasi- 
leiro: 

A Quinta do Ermo está situada no ponto mais despoético e triste do mapa-múndi. A casa 
é magnífica; mas os caminhos que a ela vos conduzem são algares, barrocais, trilho de cabras, 
vielas tortuosas, e aspérrimos desfiladeiros. Os pinhais e arvoredos, que orlam parte da quinta, 
são enfezados e desgraciosos. Os largos pontos de vista, assim mesmo monótonos, é preciso 

ganhá-los com grande fadiga de subida, A vizinhança do Ermo são casinhas de jornaleiros, 

que vieram ali procurar a sombra do afidalgado edifício. (1862) 

Até o nosso Júlio Dinis, na sua obra Morgadinha dos Canaviais, não resistiu ao colorido 

“único” daquela arquitectura: 

Veio edificar uma casa no sítio em que nascera, uma casa grande de cantaria e azulejo 

com três andares e varandas, jardins com estátuas de louça e alegretes pintado de verde e 

amarelo, o qual tinha mais fama que os jardins suspensos da Babilónia. (1964: 137) 



204 | condição Feminina no império Colonial Português 

Por tudo o que já foi dito, estes “brasileiros' foram pessoas que passaram grandes privações 

e tiveram a coragem de tentar uma vida nova noutro país. Com sucesso, ou sem ele, não 

merecem ser lembrados como vimos nos exemplos citados. 

O nosso escritor Ferreira de Castro (1898-1974) foi emigrante nas plantações da borracha 

e caixeiro. É um exemplo de insucesso. 

Ferreira de Castro nasce em 1898 numa família de camponeses pobres, em Oliveira 

de Azeméis.Com a morte do pai e depois de ter feito o exame da instrução primária parte, 

com 13 anos, num vapor rumo a Belém do Pará, onde se vivia, nesse momento, a febre da 

borracha. 

Não tendo obtido o apoio esperado de quem o recebeu, foi despachado para o seringal 

*Paraíso”, Vive em plena selva, trabalhando como caixeiro e, ao mesmo, tempo escreve 

crónicas que envia para os jornais. Passados 3 anos, o dono do seringal perdoa-lhe a dívida, 

permitindo-lhe regressar à Belém do Pará, levando consigo o seu primeiro romance Criminoso 

por Ambição. AÍ publica este romance, em fascículos, que vende de porta em porta. 

Passa dificuldades e regressa a Portugal, em 1919, com 400 escudos no bolso. 

Em 1928, publica o romance Emigrantes que será mais tarde, como muitos outros livros 

seus, traduzido em variadíssimas línguas. É sobre este livro que vou, agora, falar. 

Baseando-se na sua experiência e na de outros companheiros de viagem ou conterrâneos, 

Ferreira de Castro retrata, neste livro, de uma forma muito diferente o emigrante para o Brasil, 

na personagem de Manuel da Bouça, habitante de S. loão da Madeira. 

Vaí para o Brasil já com 40 anos com o objectivo de dar um melhor dote à filha Deolinda 

e de comprar mais um pequeno terreno ao lado da sua casa. Deixa a sua mulher Amélia que 

durante a sua ausência morre. Este é o drama das mulheres que ficam, durante anos quase 

sem notícias. Estas mulheres para além de tratarem dos filhos e da casa passaram também 

a trabalhar a terra e a substituir os homens em várias tarefas, como, facilmente, se pode 

depreender das palavras de Pinheiro Chagas: 

Chegado ao Brasil, o português pouca comunicação tem com o seu país, a não ser pelo 

Banco, que lhe transfere todos os meses a pensão da velha mãe, ou pelos raros periódicos, 

que de tempos a tempos lhe falam vagamente do que por lá se passa. (1897) 

Ao descrever a situação de Manuel da Bouça, Ferreira de Castro escreve: 

Mas para lá do muro, os olhos de Manuel da Bouça já podiam ver, com alegria, os 

campos que se estendiam, planos, bem regados, até próximo da igreja velha. Possuí-los, 

ser seu dono, semear e colher o milho que aloirava aos primeiros calores fortes... (...) Disso 

dependiam todos os projectos que ele formara, desde o casamento da Deolinda, não com 

um valdevinos sem eira nem beira, mas com um homem digno e de teres e haveres, até à 

velhice tranquila, numa casa grande, de telha francesa, lá em cima, nos salgueiros — uma 

casa em cuja salgadeira metesse dois porcos alentejanos. (1986: 21-22) 



Os Colonos e a Escravatura no Brasil; À Necessidade de Novas Abordagens 

Continuando, logo a seguir: 

Via-se de regresso, uma vitória do Santiago ou o automóvel do Carrelhas trazendo-o da 
vila até ali, com duas malas, boas roupas e bons chapéus, como nunca se fabricaram em $. 
João da Madeira. 

“fria! Pena era que não tivesse resolvido isso há mais tempo, quando estava solteiro 
e tinha sangue na quelra. Então, sim, ficar-lhe-iam muitos anos para labutar e, se tivessem 
sorte, podia rir-se até dos Moradais, pois não seria apenas uma escola que ofereceria à aldeia, 
mas também a nova ponte de que falava o senhor abade. (ldem: 23-24) 

Hipoteca o terreno existente ao Carrazedas que é amigo do engajador Nunes. O Carrazedas 
emprestava dinheiro aos interessados em emigrar e ficava com as terras como garantia. O 
engajador Nunes vendia caras as passagens para o Brasil e acaba por construir um palacete 

no terreno que Manuel da Bouça queria comprar. 

Quer, então, embarcar para o Brasil, não é verdade? (...) 

Vai tentar fortuna? Faz bem! Faz muito bem! O Brasil é um grande país. Lá sabe-se apreciar 
o trabalho de um homem. Há já dez anos que, por meu intermédio, tem ido para lá muita 

gente e, até agora, que eu saiba, ninguém se deu mal. ((dem: 46-47) 

Manuel da Bouça remoia a sós a contrariedade; não o desolava o destino, em que havia 
tempo de pensar e que surgia nebuloso, na outra margem do Atlântico, mas sim o comboio 

para Lisboa e Lisboa, vista sempre por ele como uma barafunda deslumbrante, em que os 

homens se perdiam, atonitamente. (ldem: 68) 

Manuel, que trabalhou nos cafezais e na cidade, regressa mais pobre do que quando 
partiu e perdeu os terrenos. 

Embaraçado, esconde-se em Lisboa, onde pensa viver e depois morrer no anonimato por 

não ter correspondido ao modelo esperado. “Em Lisboa, ninguém o conhecia e se lá rebentasse 

de fome, se lá expusesse a sua verdade, que importava? Que importava, se não sabiam quem 

ele era, de onde vinha e ao que ia?“ (/dem: 283), E o livro termina da seguinte maneira: 

De altivo, berrante, orgulhoso, só o palacete do Nunes, que enriquecera sem ir a nenhum 

dos países da América — que enriquecera com os que tinham ido e por lá ficaram, entregues 

aos acasos da sorte, ou haviam regressado pobres, desiludidos e gastos como Manuel da 

Bouça. (idem: 290) 

No Minho, a região de onde partiram mais emigrantes portugueses, escolhi o concelho 

de Fafe. 

A emigração masculina foi muito mais numerosa do que a feminina. Entre 1834 e 1926, a 

percentagem de emigrantes masculinos naturais de Fafe foi de 91% e a percentagem feminina 

foi, de apenas, 9%. Vejamos as profissões das poucas mulheres que emigraram: 

205



206 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Serviçal, doméstica/criada de servir, costureira, jornaleira, engomadeira, agricultora, 

proprietária, capitalista, familiar, lavradeira, padeira, tecedeira, negociante, chapeleira, 

aoperária e modista. (Cf. Anexo | — Profissões e estado cívil das mulheres emigrantes) 

Da análise deste quadro pode concluir-se, e cito: 

[...] que as mulheres emigrantes com profissões / ocupações socialmente mais favorecidas 

(agricultoras e proprietárias) emigram na condição de casadas. As solteiras predominam no 

grupo das serviçais, domésticas, costureiras, criadas de servir. As jornaleiras apresentam-se 

representadas na condição de solteiras e de casadas. (Jorge Alves, apud Miquel Monteiro, 

2000: 156) 

As mulheres emigram pouco mas fazem-no só em quatro condições: 

1. Porque são menores e acompanham os pais; 

2. Porque são casadas e acompanham os maridos; 

3. Porse encontrarem livres de vínculos matrimoniais (viúvas), levando consigo os 

filhos; 

4. Por pertencerem a grupos em que os constrangimentos socio-familiares são menos 

fortes e as dependências são de menor grau, pelo que emigram solteiras e por 

iniciativa própria ou na companhia de patrões, 

As viuvas, após a morte dos maridos, ficavam libertas do condicionamento daqueles, mas 

em circunstâncias de sobrevivência económica difícil, principalmente quando eram mães e 

em desvantagem no mercado matrimonial local. (...) 

Como factores facilitadores pesam na decisão de emigrar no caso das mulheres: o ser 

menor, o estado civil de casada, o estatuto social, o processo de reagrupamento famiíliar, a 

construção de projectos negociados pelos casais de fracos recursos económicos e, ainda, no 

caso das viúvas, como uma hipótese de reconstrução familiar e de sobrevivência da prole. 

O papel predominante do homem no discurso decisório, no contexto socio-familiar do 

século XIX parece ser condicionado por diferentes processos: os que ocorrem em casais já 

constituídos; os projectos pré-matrimoniais negociados pelos próprios e/ou pelas famílias; 

os marcados por contextos, limites e constrangimentos dos grupos domésticos com algum 

peso social simbólico na comunidade rural onde funcionam diferentes estratégias de herança 

e sucessão dos proprietários. (Jorge Alves, apud Miguel Monteiro, 2000: 157) 

Passo a citar dois casos de mulheres que emigraram: 

1. A carta de um emigrante de Fafe à sua mulher, Maria Antunes de Oliveira, que tinha ido 

para o Porto servir, referindo que a não queria à servir outro e, sob ameaça, diz: “Maria 

não tenhas medo ó Mar pois anda no primeiro Barco que sahir e se não não contes mais 

com o teu marido a Deos”, Esta emigra do Porto para a cidade do Rio de Janeiro em 12 

de Julho de 1867, com 29 anos, deixando o filho, entregue ao avô materno, conforme é 

suposto desta carta e de uma outra que o emigrante terá escrito ao sogro. 



Os Calonos e a Escravatura no Brasil: A Necessidade de Novas Abordagens I 207 

2. Florinda, solteira, 23 anos, natural de Moreira de Rei emigra para o Pará, em 9 de Março 

de 1871. Este facto nada teria de relevante se não obtivéssemos a informação de uma das 
nossas informadoras, neta daquela, que nos disse que o avô também tinha emigrado. 
Verificamos, pois que o Custódio, solteiro de 26 anos, natural de Moreira, tinha emigrado 
em 13 de Março do mesmo ano e para o mesmo destino, ambos com documentação do 

administrador do concelho de Fafe. Estamos na presença de uma saída combinada entre 

ambos, vindo a casar, provavelmente no Pará ou durante a viagem feita em conjunto. Estes 

tiveram cinco filhos: Ludovina, José, Manuel, Maria e António, todos nascidos no Pará, 

excepto o António que já nasceu em Portugal, depois do regresso definitivo dos paiís. O 

casal veio a comprar no lugar de Barbosa, da freguesia de onde eram naturais, terrenos 

vários e construíram uma casa agrícola com habitação no primeiro andar; no rés-do-chão 

ficava a loja..” (Jorge Alves, apud Migue! Monteiro, 2000: 159) 

Seria útil fazer um levantamento, ou um estudo mais aprofundado, sobre a literatura dos 

sécs. XIX e XX e criar uma história dos problemas sociais a nível da mulher a das crianças que, 

de modo directo ou indirecto, estão ligados ao problema da emigração. 

Gostaria, agora, de citar o exemplo de um emigrante português do Minho com sucesso. 

Francisco José Leite Lage (emigrante de 1827 a 1861) escreveu a sua autobiografia, de onde 

retirei alguns extractos que passo a mencionar: 

Nasci no dia 15 de Agosto de 1814 e fui baptizado a 17. 

Saí de casa de meus pais para a cidade do Porto em 28 de Maio de 1827, e embarquei 

para o Rio de Janeiro a 4 de Junho no brigue Invencível. 

Esse barco foi tomado pelos corsários argentinos de Cabo Fria no dia 26 de Julho e no dia 

27Ífui e os mais passageiros transbordado para bordo da galera Príncipe Real e nela entramos 

na barra do Rio de Janeiro à 1 de Agosto de 1827. 

Fui nesse mesmo dia para casa de meu primo, José António de Castro Leite, estabelecido 

com loja de couros, na Rua da Quitanda, nº4, para quem levava carta de recomendação. Ali 

estive hospedado até me aparecer colocação. 

A 18 de Outubro de 1827 fui de caixeiro para casa de Francisco José da Silva Braga, 

estabelecido com casa de secos e molhados na Rua do Sabão, nº175. O Braga vendeu a casa 

do negócio em 20 de Maio de 1828 a Jorge de Oliveira que tinha sido soldado, 

Fui para caixeiro de João José da Silva Vieira com'armazém de secos e molhados, na Rua 

do Rosário, nº98, canto da Rua dos Ourives e lá estive até ao fim do ano de 1830, porém, 

não sendo do meu agrado aquele negócio e tendo ocasião de colocar-me em loja de couros, 

despedi-me e fiz contas no fim de Dezembro de 1830, recebendo do resto dos meus salários 

6$419 ( seis mil, quatrocentos e dezanove reis). Era esta toda a minha fortuna no fim de 3 

anos e 4 meses de sofrimento e provações no Rio de Janeiro! 

Em 1 de Janeiro de 1831, entrei para caixeiro de meu primo foão António de Castro 

Leite, com loja de couros na Rua da Quitanda nº40, canto da Rua do Cano, sendo sócios da 

mesma Joaquim José Ribeiro lima e meu irmão António José Leite Lage, o qual me impôs 

a condição quando entrei de não nos tratarmos como irmãos: que lhe chamaria Sr. António 

€ ele a mim Sr. Francisco. 



208 | condição Feminina no Império Colonial Português 

No dia 4 de Abril de 1831fui preso, o meu patrão Castro Leite, o sócio Lima e cinco vizinhos 

que estavam a conversar na loja, isto por sermos portugueses e terem dado uma denúncia 

falsa de que meu patrão mandava vir portugueses de Portugal para armar contra o Brasil. 

Estivemos presos na sala do carcereiro até 9 de Abril, e nesse dia conhecendo o Juiz do crime 

que a denúncia era falsa, deu-nos ordem de soltura. O carcereiro por nos conservar nas salas 

(para não entrarmos na cadeia) levou-nos 1005000 (cem mil reis) a cada um. Felizmente para 

mim esta quantia e as mais despesas que me tocaram foram pagas pela loja de negócio por 

eu ter sido preso dentro do balcão. No fim do ano de 1833 meu primo e patrão João António 

de Castro Leite vendeu a loja de couros a meu irmão António. 

E fiquei caixeiro de meu irmão, prometendo ele dar-me interesse quando pudesse, o que 

eu supus ele fizesse no fim de 3 ou 4 anos, mas tive de esperar 9 anos! 

Em fins de 1841 foi-me oferecida sociedade em uma loja de couros que queria montar 

Bernardino de tal, que vinha do Ria Grande do Sul. Em vias disto meu irmão não teve remédio, 

para eu não sair, senão dar-me sociedade há 9 anos prometida. Entrei para sócio, interessado 

na terça parte, no 1º de Janeiro de 1842. 

Entrei com os restos dos meus salários para fundos de sociedade, os quais, tendo eu 

seguido o sistema de gastar só metade do que eu ganhava e apesar de todas as minhas 

economias, da grande sujeição em que vivia e das apoquentações que passei, só tinha podido 

juntar a quantia de 1.201$550 moeda fraca, isto no fim de 14 anos de caixeiro, 

Tendo falecido meu pai em 2 de Maio de 1842, meu irmão António resolveu ir a Por- 

tugal. 

Como eu tinha de ficar com todos os encargos do negócio, combinamos eu ficar interessado 

em metade dos lucros e perdas. Isto principia em 1 de Janeiro de 1843. 

Meu irmão demorou-se em Portugal 3 anos, voltando em 1846. Conservamos a sociedade 

até fins de 1849. Fui sócio com o meu irmão António 7 anos, 

No fim do ano de 1849 comprei-lhe a loja de couros, sem abatimento algum nem em 
dívidas nem fazendas, dando-lhe tudo quanto ele quis que foram 12 apólices da dívida pública 

do Império do Brasil. 

No dia 1º de Janeiro comecei por minha conta e com a ajuda de Deus e a protecção do 
meu primo Fortunato que me emprestou o dinheiro que eu precisava para comprar as 12 

apólices que tinha de dar ao meu irmão e também o dinheiro necessário para as minhas 
transacções comerciais. 

Foi com a protecção deste meu verdadeiro amigo e com a ajuda de Deus que me deu 
saúde e inteligência para dirigir os meus negócios, seguindo sempre o meu bom sistema que 
adoptei quando era caixeiro de só gastar metade dos meus rendimentos, capitalizando a outra 

metade em benefício de meus futuros filhos e da minha mulher e mais herdeiros. 

Em 1853 faleceu a Srê, D, Leonor de Oliveira Mascarenhas, dona do prédio da Rua da 
Quitanda, nº40, em cujo prédio existia a minha loja de couros. Em testamento deixou as 
duas metades desse prédio a duas pessoas diferentes, Comprei a primeira metade em 31 de 
Agosto de 1857. 

Fazia nesse dia 30 anos e 30 dias que eu tinha chegado a essa mesma loja com uma 

carta de recomendação para o dono dela e que era meu primo João António de Castro Leite, 
com um cruzado novo na algibeira e com uma pequena trouxa de roupa, pois a caixa tinha 



s Colonos e a Escravatura no Brasil: A Necessidade de Novas aAbordagens | 209 

ficado no navio tomado pelos corsários argentinos em 1827, Mal eu pensava nesse tempo 
que aquela loja de couros e o prédio onde ela estava seria tudo meu. 

Este prédio dá-me o rendimento suficiente para eu viver decentemente o resto da minha 
vida. Assim são as coisas deste mundo! Só Deus é grande! 

Em 8 de Outubro de 1857 comprei outra metade do prédio, O preço por que o comprei 
consta do copiador de cartas e lembranças, fls.12. Comprei-o assim porque estava em risco 
de ser demolido para alargamento da rua. 

A desapropriação era por 12 contos, como felizmente não se realizou por se ter dissolvido 
a Companhia Edificadora, posso dizer que agora vale o dobro do que me custou. 

No ano de 1858 vim a Portugal visitar a família, também para ver se lograva boa saúde 
e se me convinha ficar cá definitivamente. 

Deixei a loja entregue ao caixeiro José da silva Souto, a quem dei interesse em metade 
dos lucros. 

Em 1859, voltei para o Brasil com tenção de vender a loja e fixar residência em Portu- 
gal. 

Em 31 de Dezembro de 1860 liquidei todas as contas com os credores e vendi a loja ao 
meu sócio José da Costa Ferreira Souto. Que depois dos abatimentos que lhe fiz nas dívidas 
de alguns fregueses e nas fazendas me ficou a dever 9.600$000, e cuja quantia ele passou e 
aceitou 16 letras de 600$000 cada uma, à vencer uma cada mês (que ele pagou pontualmente 
nos seus vencimentos), tendo por isso liquidado contas com ele. 

Em 1861, depois de liquidados todos os meus negócios entreguei a meu primo Fortunato 
uma procuração bastante para ele receber os alugueis de meu prédio, e as letras quando 
fossem vencendo, e vim para Portugal na companhia de meu primo e ex-patrão João António 
de Castro Leite. 

Embarcamos no vapor francés Navarra a 25 de Março e chegamos a lisboa a 15 de Abril. 
Desembarcamos no Terreiro do Paço a 22 de Abril. Hospedamo-nos no Pedro Alexandrino, na 
Rua da Betesga em frente à Praça da Figueira, demorando-nos para ver Lisboa, Sintra, Mafra, 
etc. (textos disponíveis em http://www.museu-emigrantes.org) 

E continua descrevendo o percurso turístico por várias terras (descrição com grande 
detalhe) até chegar ao Minho. 

Em 1862, começa à construção da sua casa em Fafe e, quatro anos mais tarde, comeca 

a construir casa para as irmãs e para os caseiros. 

As construções terminam, em 1870, já com 56 anos de idade. Foi, portanto, um exemplo 
de sucesso, tendo cumprido os objectivos pretendidos: enriquecer, regressar à terra natal, 
casar e ter filhos. 

A colmatar esta tentativa de análise das várias vertentes da emigração portuguesa para 
o Brasil, gostaria de relembrar o poema de Rosalía de Castro — Cantar de Emigração. 

Nascida em Santiago de Compostela, em 1837, na Galiza, região muito semelhante ao 
Minho em termos sócio-económicos, esta poetisa é considerada a fundadora da literatura 
galega moderna. O dia 17 de Maio, Dia das Letras Galegas é feriado por ser a data da edição 
da sua obra Cantares Galegos (1863), que inclui o poema supracitado, que aqui apresento 



210 | condição Feminina no Império Colonial Português 

") 
traduzido por José Niza e onde ela menciona a ausência dos homens, as “mães sem filhos”, “os 

filhos sem pais”, “as víúvas de vivos-mortos”, reproduzindo, em palavras parcas, mas cheias de 

emoção contida, todo o drama da emigração. Este poema é um retrato fiel da tragédia humana 

vivida por mulheres e crianças que, como foi dito, raramente acompanhavam o5 homens na 

sua ida para o Brasil e que eram, na maioria dos casos, rapidamente esquecidos. 

Cantar de emigração 

Rosalia de Castro 

Este parte, aquele parte 

E todos, todos se vão. 

Galiza, ficas sem homens 

Que possam cortar teu pão. 

Tens em troca orfãos e orfãs 

Tens campos de solidão 

Tens mães que não têm filhos 

Filhos que não têm pais. 

Coração que tens e sofre 

Longas ausências mortais 

Viúvas de vivos-mortos 

Que ninguém consolará. 

À laia de conclusão gostaria de chamar, mais uma vez, a atenção para o facto de ser 

necessária uma análise da emigração para o Brasil nas suas várias vertentes, que tentei aflorar 

neste meu ensaio: os casos de sucesso daqueles que vemos regressar e construir suas casas 

em Portugal, os casos de fracasso, na sua maioria homens que se perdem nos seringais, 

cafezais e plantações do Brasil, por lá ficando e perdendo qualquer esperança ou até desejo 

de regressar e, por último, o caso das mulheres e crianças, tanto das que partiam, como, e 

sobretudos, das que ficavam abandonadas em Portugal, 

Bibliografia 

CASTELO BRANCO, Camilo (1862), As Memórias do Cárcere, Lisboa, 12. ed. Parceria A. M. Pereira, Lda. 

CASTELO BRANCO, Camilo (s/d), Eusébio Macário, 7º ed., Porto, Liv. Chardron. 

CASTELO BRANCO, Camilo (1966), O Senhor do Poço de Ninães, Lisboa, Parceria À. M. Pereira. 

CASTRO, ROSALIA (1973), O Nosso Amargo Concioneiro, Porto, Livraria Paisagem. 

CHAGAS, João P. (1897), De Bond: Aspectos da civilização brasileira, Lisboa, Minerva. 

DINIS, Júlio (1964), Morgadinho dos Canaviais, Porto, Liv. Civilização Editora. 

FERREIRA DE CASTRO (1986), José Maria, Emigrantes, Lisboa, Guimarães Editores. 



Os Colonos e a Escravatura no Brasil: A Necessidade de Novas Abordagens | 211 

QUEIRÓS, Eça de (1979), A Emigração como Força Civilizadora. Refatório sobre a emigracção, Lisboa, Perspectivas 
e Realidade. 

QUEIRÓS, Eça de (1978), “O Brasíleiro”, in Uma Campanha Ategre (As Farpas), vol. 2, Porto, Lello. 
MONTEIRO, Miguel (2004), Fafe dos «Brasileiros» (1860-1930), Ed. Autor. 
MONTEIRO, Miguel (2000), Migrantes, Emigrantes e Brasileiros f1834-1926), Fafe, Ed. Autor. 
Museu da Emigração — Fafe. 

Anexos 

Profissões e estado cívil das mulheres emigrantes 

PROFISSÕES Soflteiras Casadas Viúvas pªorªl gll-:tbªall 

serviçal 23 17 1 25 

doméstica/criada de servir 22 10 3 35 

costureira V B 1 31 

jornaleira 16 25 6 47 

engomadeira 1 f 1 2 140 

adricultora 15 23 4 42 

proprietária 4 35 10 49 

capitalista 4 9 1 14 

familiar 1 o () 1 

lavradeira 1 8 1 10 t6 

padeira 1 2 o 3 

tecedeira 2 2 o 4 

negociante o 3 o 3 

chapeleira o 1 1 2 

Ooperária o t 1 2 

modista o 1 o 1 15 

TOTAL GLOBAL 107 134 30 271 271 





Llinguística no Feminino: 
O Português das Mulheres Timorenses 

Maria João Marçalo 

Resumo: Pretende-se contribuir para a descrição e identificação do português folado pelas mulheres 
timorenses bem como sobre o papel das práticas discursivas no criação do identidade sociol 
feminino em Timor. 

Coimbra, 7 de Maio de 1993 

Graças a Deus! Xanano Gusmão, condenado a prisão perpétua pelo tribunal 

às ordens do tirano indonésio, atirou à cara dos juízes Serviçais toda a 

verdade da sua revolta contra a opressão e fidelidade à terra nativa. E 

embora impedido de levar oté no fim o protesto, disse o bostante, no 

seu português materno(...) 

Miguel Torga, Diário XVI 

Introdução 

A epigrafe deste texto, retirada do Diário de Miguel Torga, é um esboço de homenagem 
quer a Xanana Gusmão quer ao próprio Torga, dado que em 2007 se comemora o centenário 

do seu nascimento. 

Mas não é de heróis conhecidos que vos queremos falar. O presente ensaio, inicialmente 

visando abordar muito “assepticamente” a questão linguística, acaba sendo mais um tes- 

temunho de uma descoberta muito subjectiva (desta mulher que eu sou) de Timor, dos 

timorenses, das mulheres timorenses. Quem |ê, não espere, pois, um artigo de linguística, se 

não se quiser sentir defraudado nas expectativas. O que aqui escrevemos é, assumidamente, 

partindo de um trabalho de campo, um epítome apologético e laudatório das mulheres do 

Timor de hoje, um texto que grave na escrita os discursos das minhas alunas e das mulheres 

por elas entrevistadas, ainda que o tema gire sempre em torno de questões linguísticas e de 

política linguística. 

Ensinar o quê em Timor? 

Sou docente na Universidade de Évora desde Outubro de 1987. Ensinar linguística foi 

desde sempre a minha opção. Lembro-me bem: um anúncio de jornal pedia um docente 



214 | condição Feminina no Império Colonial Português 

para as cadeiras de Fonologia e Morfologia do Português e de Teoria da Linguagem. Um 

outro anúncio, em 2005, desta vez via e-mail, difundido aos users da Universidade de Évora 

solicitava docentes universitários para ensinarem na Universidade de Timor Leste, ao abrigo 

de um acordo entre a Fundação das Universidades Portuguesas e aquela universidade-em- 

construção, num país recém-nascido que optou saberanamente por eleger como língua oficial 

o Português, a par da língua Tétum. Decisão nada fácil de colocar em marcha nesse país onde 

durante mais de duas décadas foi proibido falar português e todos os cidadãos escolarizados 

o foram em malaio-indonésio (bahasa indonésio — a língua da Indonésia), a língua oficial 

do invasor. Decisão nada fácil, a nível pessoal, foi também a minha: ir ou não ir? Tomada a 

decisão de me disponibilizar para leccionar durante cerca de dois meses e meio (um bimestre) 

a disciplina de Morfologia e Sintaxe do Português ao 2º ano do curso de Ensino de Língua 

Portuguesa, enviei um e-mail para o secretariado em Coimbra e fiquei a aquardar, Esta ida a 

Timor era a concretização de um sonho adiado desde 2000, desde à época em que o povo 

português saiu às ruas em manifestações de solidariedade, numa euforia generalizada de 

esperança. A resposta tardou e até já havia quase esquecido a hipótese. Foi positiva. A partida 

ficou marcada para 18 de Março de 2006. 

A Preparação da Viagem 

lt para um país como Timor-Leste implica uma preparação a nível de cuidados de saúde 

preventivos: uma ida ao Instituto de Medicina Tropical para a Consulta do Viajante. Depois 

a prescrita panóplia de vacinas exige, como melhor opção (para algumas a única solução, 

como no caso da vacina contra a encefalite japonesa), que nos desloquemos ao Hospital 

Militar Principal, em Lisboa. Levei muitas vacinas, nem me lembro já quantas e como eram 

sujeitas a várias tomas, durante mais de um mês caminhei para o Hospital Militar todas as 

quintas feiras. 

Confesso que tive medo e cheguei a pôr em causa a minha decisão de ida. Mas o apelo 

de ensinar a nossa língua a quem pede ajuda para a aprender, o desafio de contribuir para 

formar os futuros professores de Português (quem sabe os futuros deputados, ministros daquela 

jovem nação), o apelo da solidariedade, de dar a mão a um povo que reza o Paí-Nosso e 

a Ave-Maria na nossa língua materna foi mais forte do que qualquer indecisão. Em casa as 

coisas também não foram fáceis. Coloquei um planisfério no quarto da Luisinha e começámos 

a localizar o sítio para onde a mãe ia viajar e ficar a ensinar um tempo. No mapa a pequena 

ilha de Timor é mesmo “do outro lado do mundo”. 

Quando chegou o plano de voo, deparei-me com nomes desconhecidos (para mim, 

claro, que não havia viajado para paragens do oriente!). O meu mundo alargava-se, vinha-se 

alargando desde o primeiro mamento em que me permiti sonhar com uma missão de ensino 

em Timor. 



Linguística no Feminino: O Português das Mulheres Timorenses | 295 

Como é que se vai de Évora para Díli? 

Afamília foi levar-me ao aeroporto, alguma incerteza perante a ausência, algumas saudades 
já mesmo antes da partida. Embarquei só comigo mesma (lembrei-me de uma canção da 
minha adolescência, je ne suis jamais seul avec ma solitude). Começava a concretizar-se a 
minha “aventura-missão de ensino”. 

As horas de voo são muitas e as escalas várias. Saída de Lisboa na Tap, mudança de 
companhia para a KLM no aeroporto de Schipoll, em Amesterdão. Cerca de treze horas de 
voo entre a Holanda e Hong Kong a bordo de um avião enorme da Cathay! Em Hong Kong 
nova mudança de avião com destino à ilha de Bali e pernoitar em Denpasar, pois o avião da 
Merpati, a companhia indonésia que viaja diariamente para Díli, só às 9h da manhã seguinte 
levanta novamente voo. 

O grupo de docentes do 3º bimestre (Março a Maio) encontrou-se só em Hong Kong, 
pois até aí tinhamos feito percursos diferentes, em companhias diferentes. Havia gente de 
universidades e politécnicos de todo o pequeno Portugal, desde Bragança aà Faro, passando 
por Porto, Coimbra, Lisboa, Évora, Beja e ainda um colega dos Açores! 

Bali é uma das milhentas ilhas da Indonésia, um destino turístico hoje muito na moda 
em Portugal. Chegámos exaustos. Tínhamos um guia à nossa espera, estávamos em terras 
do oriente, o calor húmido já se fazia sentir e a música dos xilofones dava-nos as boas 
vindas em Denpasar, capital da ilha. As malas chegaram, nada se perdeu nos milhares de 
quilómetros percorridos. No hotel, amáveis empregados trajados à balinesa oferecem-nos 
bebidas. Confundimo-nos com os milhares de turistas de todo o mundo que diariamente 
invadem Bali. Jantamos todos juntos comida típica da ilha, umas espetadas de carne e muito 
marisco, Temos de festejar, sobrevivemos à longa viagem. E Timor Lorosae não se espera terra 
de luxos e mordomias. 

Chegada a Dilfí em 20 de Março de 2006 

No avião que nos levou de Bali a Timor Leste preenchemos os necessários documentos, 
quando chegou à morada alguém disse que colocássemos “Bairro da Cooperação, Colmera”. 
Todos os nomes nos parecem estranhos quando os escutamos pela primeira vez. Era aí que 
euia morar nos dois meses seguintes, em Colmera, uma das áreas da cidade de Díli. O Bairro 

fica bem junto ao Hotel Timor, o único sítio onde se pode encontrar “toda” a comunidade 

portuguesa residente na cidade, como eu mais tarde viria a confirmar. 

Quando chegamos a uma terra desconhecida é bom ter alguém à nossa espera. Lá estava 
o Dr. Vítor, que depois de instalados no Bairro, nos guiou pelas ruas esburacadas da cidade. 
E é óptimo encontrar caras conhecidas, o que sucedeu quando voltei a encontrar alguns 
ex-alunos da Universidade de Évora da licenciatura em Português-Inglês, nomeadamente o 
Zé Carlos, então a trabalhar no Parlamento timorense e a Alexandra a leccionar na cidade 
de Baucau, onde também se encontra Dom Basílio do Nascimento, vizinho do Colégio do 



216 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Espírito Santo quando viveu no seminário de Évora, antes da sua nomeação como Bispo da 

Diocese de Baucau. 

Pois, fiquei alojada na casa 4 e fiz amizade com a Emília Piedade, a colega que tinha 

os mesmos alunos que eu, a quem ela ensinava a disciplina de Literaturas de Expressão 

Portuguesa. 

Nessa tarde reunimos na Universidade com a Coordenadora do Curso de Ensino de 

Língua Portuguesa, a Prof. Mariette e todos os docentes envolvidos na licenciatura, alguns 

portugueses ali colocados pelo Instituto Camões e colegas timorenses, já licenciadas pela 

Universidade de Timor Leste e que também leccionam português. Ficou decidido que as aulas 

teriam início a 22, quarta-feira. 

As Aulas de Morfologia e Sintaxe do Português 

Os horários, confesso, pareceram-me aberrantes: entre as 11h e as 15h, com pouco mais de 

vinte minutos para almocço. Mas em terra estranha, adopto a máxima “em Roma, sê ramano”, 

AÀs aulas foram sempre dadas nos horários estipulados e os alunos não se queixavam. Duas 

turmas, com aulas diárias, digamos que se trata de uma espécie de curso intensivo. Local: o 

antigo Liceu Francisco Machado, em boa hora mandado recuperar pela Câmara Municipal de 

tisboa, feito que mereceu ao Dr. João Soares ter o seu nome na toponímia de Díli. Não havia 

ar condicionado e havia muitíssimo calor, e eu suava, suava, sempre em todas as aulas, sempre 

a toda as horas. No quarto, sim, aí havia ar condicionado, uma espécie de paraíso minúsculo, 

com direito a uma cama, quarda-fato, banca de cabeceira e secretária com respectiva cadeira. 

A solução encontrada foi procurar numa das várias lojas de chineses de Colmera uns lenços 

de pano, para limpar as grossas bagas de suor e assim aliviar o incómodo. 

As turmas compunham-se de alunos jovens, dezoito, vinte e poucos anos, mas também 

de alunos de cinquenta e tal e só quase no fim fiquei a saber que uma das minhas alunas 

era irmã do Sr. Presidente, irmã de Xanana Gusmão. Havia alunos fracos e bons alunos, como 

em todo o lado. Quase todos eles muito trabalhadores e esforçados. Gostei de todos e eles 

gostaram de mim, como comprovei no que escreveram na avaliação que fizeram no final. 

Notas negativas, houve, porém, houve também notas “boas”, a melhor foi um 17 merecido, 

arrecadado pela lvónia Nahak, filha de mãe timorense e pai indonésio, também ele a aprender 

Português para poder continuar professor de matemática no ensino secundário, onde as aulas 

estão, gradualmente, a começar a ser leccionadas obrigatoriamente em Português. 

A outra língua oficial, além do Português, o Tétum, mais especificamente o tétum-praça 

é uma língua crioulizada cuja morfologia hoje se resume a escassos elementos presentes na 

derivação de palavras. AÀ morfologia, praticamente inexistente, viu-se substituída por palavras 

marcadoras de funções variadas e também por regras sintácticas. Uma grande parte do 

vocabulário e numerosos morfemas e construções do tétum são de origem portuguesa o que 

proporciona que quando se assiste às notícias da RTTL (Rádio-televisão de Timor Leste) se 

compreendam muitas palavras, embora a compreensão total da mensagem não seja transpa- 



Lnguística no Feminino: O Português das Mulheres Timorenses I 217 

rente para nós. O tétum é importante enquanto língua veicular de um país em que se falam, 
pelo menos, dezasseis línguas diferentes. Ao Instituto Nacional de Linguística da Universidade 
Nacional de Timor Lorosae cabe a tarefa de coordenar a padronização do Tétum. 

Microletes, táxis e viagens na ilha 

Todos os que estiveram em Timor sabem o que são as microletes. Eu explico. São pequenas 
carrinhas, uma espécie de mini-bus, onde os timarenses se apinham para viajar, a um preço 
módico, normalmente curtas distâncias. Os táxis, alguns a caírem de velhos, outros nem tanto, 
mas todos eles com música em “altos berros” brasileira ou indonésia, são bem mais caros e 
é preciso negociar o preço, entre 1 a 4 dólares dentro da cidade, para idas ao supermercado 
ou até à praia da Areia Branca. 

No meu primeiro fim-de-semana viajei até ao Ilhéu de Jaco. Uma natureza linda de morrer, 
mas umas estradas péssimas de meter medo, não fosse a confiança no cabelo branco do 
sr, Rui que nos guiava naquelas paragens conduzindo o jipe alugado. Umas águas límpidas, 
mergulhar e fazer “snorkling” (ver os peixes com a ajuda de uns óculos, em português...) 
para observar a miríade de espécies coloridas que povoam aquelas águas. 

As chuvas não deixaram fazer algumas das viagens previstas, mas valeu a pena viajar 
também até à região de Maubisse, e visitar a pousada de Maubisse onde pouco tempo 
depois o Major Reinado estabeleceria o seu quartel de revoltosos, um dos episódios dos 
acontecimentos que ensombraram Timor a partir de 28 de Abril de 2006 e que redundaram 
na demissão de Mari Alkatiri do cargo de primeiro-ministro. 

Restaurantes, havia alguns bastante bons, como o Vasco da Gama, o do Hotel Timor e 
sobretudo o restaurante da D. Fina, na praia, onde fizemos todas as festas de despedida aos 

que lam regressando a Portugal 

No último fim-de-semana, antes do regresso, viajei no ferry até à Ilha de Ataúro. Não 
tenho palavras. Vale a viagem de três horas. Lindíssima ilha. 

De 28 de Abril a 27 de Maio de 2006: As aulas e os tiros 

Depois de confrontos e actos incendiários na sexta feira 28, o clima de medo e incerteza 
abateu-se sobre todos e sabre Dili. 

Nem sempre os computadores funcionavam....quando funcionavam, escrevia à família e 

aos amigos e foi bom e ajudou-me receber palavras de apoio. 

Asituação em Dili estava visivelmente instável desde, pelo menos 24 de Abril, data em que 
uma manifestação de militares peticionários se concentrou na zona do Palácio do Governo. 
Esta manifestação, que se manteve por vários dias, deu lugar aos confrontos de 2& de Abril em 
que várias viaturas foram destruídas, o palácio do Governo foi atacado e todos nós sentimos 
a intranquilidade e o medo que já víamos há muitos dias nos olhares assustados dos nossos 
alunos. O povo timorense começou a fuga para a montanha. Alguns alunos fugiram e nunca 



218 | condição feminina no império Colonial Português 

mais voltaram às minhas aulas. Cheguei a dar aula apenas a três alunos, mas à sua presença 

merecia-me o maior respeito e fraternidade. Em cada aula seguinte em que aparecia mais um 

ou dois alunos dos que se haviam refugiado nas montanhas, multiplicavam-se os sorrisos de 

alegria. Nos dias 4 € 5 as ruas de Dili estavam mesmo desertas e a própria universidade tinha 

alguns edifícios fechados. No dia 9, para esconjurar o medo, mandei uma mensagem para 

os users da UE: “Em Díli, os professores da FUP (Federação da Universidades Portuguesas) 

estão bem e continuam a dar as suas aulas”, Soube bem receber mensagens de apoio de 

conhecidos e desconhecidos. São laços que nos unem, de pertença à mesma instituição, 

lacos de solidariedade, 

No quotidiano procurava-se a normalidade. Mas a mala pronta para uma possível 

evacuação para terras australianas não permitia a total entrega à nossa missão de ensino. 

Que responder a um aluno que nos diz: “Professora, não estudei quase nada ontem, houve 

toda a noite lutas e incêndios no meu bairro, Becora”? 

As aulas do terceiro bimestre deste ano lectivo terminaram no dia 19 de Maio. De 22 a 

26 era a semana de exames. Os alunos das duas turmas de Morfologia e Sintaxe realizaram 

o exame, não sem algum sobressalto, quando no pátio viram colegas a correr. Tranquilizei-os: 

fugiam da chuva que começou a cair copiosamente. 

Mas a situação agravou-se. Quarta-feira 24, o adido de segurança da Embaixada reuniu-se 

connosco e deu indicações de que deveríamos permanecer no bairro da FUP. Os confrontos que 

se verificavam fora de Díli chegaram ao centro da cidade. Deslocávamo-nos entre as nossas 

várias casas a correr com os tiros a zunirem por cima da nossa cabeça. Um colega voltou 

fugindo dos confrontos perto da Universidade e trouxe consigo os alunos que se preparavam 

para fazer exame. Era a minha turma B com quem combíinara um almoço de despedida, 

impossível de realizar em condições normais. Ironia das ironias, tentámos rir e manter a 

serenidade e professores FUP e alunos FUP almoçaram ao som do tiroteio. 

1. Das mulheres timorenses 

As mulheres na capital ocupam cargos em orgãos de estado, na universidade e nos 

jornais. 

Na UNTL — Universidade Nacional de Timor Leste, várias timorenses obtiveram já o seu grau 

de licenciatura e são presentemente docentes em regime de co-docência na mesma universidade. 

São em número significativo as timorenses a frequentar cursos de licenciatura. 

Na Licenciatura em Ensino de Língua Portuguesa, organizada pela Federação das Uni- 

versidades Portuguesas e Instituto Camões as mulheres estão em maior número do que os 

homens.Até 1976 o português era a língua de escolarização. Nas entrevistas efectuadas são 

referidos o Colégio de Soibada, o Colégio de São Francisco Xavier em Dare, o colégio de 

Ousso, a escola primária de Balide (Canossianas), entre outras. 

Os estudos secundários podiam ser realizados na Escola Técnica Prof. Doutor Silva 

Cunha. 



Linguistica no Ferminino: O Portuquês das Mulheres Timorenses | 219 

2. Reflexões linguísticas sobre o português: entrevistas realizadas por alunas da 
licenciatura em Ensino do Português, da UNTL 

Reproduzimos seguidamente o texto de algumas das entrevistas realizadas, mantendo 
o texto apresentado pelas alunas que realizaram as entrevistas (sem correcções gráficas ou 
outras). 

Entrevista 1 feita pela aluna Sandra Noronha em Abril de 2006: 

— Como te chama? 

Eu chamo-me Filomena da Silva Henrique. 

— Onde nasceu? 

Eu nasci em Díli, no dia 15 de Outobro de 1960. 

— Quantos anos tem? 

Eu tenho 46 anos. 

— Quantos filhos tem? 

Eu tenho seis filhos. Dois rapazes e quatro raparigas. 

— Todos são estudantes? 

Sim. Todos são estudantes, 

— Qual é a sua profissão? 

A minha profissão é a professora 

— Onde estudou português? 

Eu estudei português em escola de Becora. 

— Acabou o seu estudo em que ano? 

Eu acabei o meu estudo em 1972. 

— Costumava falar português em casa? 

Sim. Costumava falar com o meu marido. 

Entrevista 2 feita pela aluna Juliana dos Santos, em Maio de 2006: 

— Boa tarde senhora! 

Boa tarde. 

— Como se chama? 

Chamo-me Emília dos Santos 

— Quantos anos tem? 

Eu tenho 52 anos de idade, 

— Quantos anos tinha quando senhora frequentou seu curso? 

Quando eu tinha 8 anos de idade. 

— A onde? 

Na escola Colégio de Maliana. 

— Em que ano é que senhora rematou o curso? 

Rematei meu curso em 1979. 

— Qual é a sua profissão? 

Sou dona de casa. 



220 | condição Feminina no Império Colonial Português 

— Normalmente, senhora costumava a falar à língua portuguesa com quem? 

Eu costumava à falar à língua portuguesa com os meus visinhos que sabem falar à 

língua portuguesa. 

Entrevista 3, feita pela aluna Joana Baptista Mota: 

— Olá, boa-tarde. Como se chama? 

Boa tarde, chamo-me Madalena da Costa. 

— Onde mora? 

Moro em Taibesse. 

— Onde nasceu? 

Nasci em Fatu-Berliu, no dia 4 de Agosto de 1936, 

— Qual é a sua profissão? 

A minha profissão é doméstica. 

— Tem quantos fitlhos? 

Tenho onze filhos, marreram dois e ficaram nove vivos. 

— Tem quantos netos? 

Tenho 30 netos e são estudantes. 

— Onde aprendeu português? 

Aprendi português em Soibada, no colégio da Imaculada Conceição, com as Reverendas 

Senhoras Madres Canossianas. 

— Que ano acabou o seu estudo? 

Acabei o meu estudo no ano de 1950, com a 4º classe frequentar. 

— Costumava fatar português em casa? 

De vez em quando, e não todos os dias. 

Muito material foi por nós recolhido em gravações e merece um aturado trabalho de 

investigação linguística. Estas são apenas amostras das muitas entrevistas escritas recolhidas 

por alunas, entrevistas estas que podem, posteriormente vir a ser analisadas, nomeadamente 

sob a perspectiva dos erros mais frequentes em relação à norma. 

3. Política Linguística: estatuto do português em Timor 

No CNRT, em 2000, o português é proposto como língua oficial de Timor Leste ao 

lado do tétum, facto que se concretizou em 20 de Maio de 2002 na Constituição Nacional: 

português e tétum são consagradas línguas oficiais da República Democrática de Timor-Leste. 

O tétum-praça, variedade do tétum da cidade de Díli, capital desde 1769, é hoje a língua 

co-oficial ao lado do português. Doze das dezasseis línguas de Timor —Leste são da família 

austronésica, tal como o malaio. Quatro são línguas papuásicas (búnaque, macassai, 

macalero e fataluco). 

Um dos mais importantes símbolos de identidade é a língua oficial, em Timor têm esse 

estatuto o português e o tétum. 



Linguística no Feminino: O Português das Mulheres Timorenses | 221 

A poliglossia de Timor-Leste (16 línguas e vários dialectos) foi sempre ultrapassada através 
do uso do tétum-Dili (tétum-praça), uma variante muito mesclada com o português e mais 
facilmente aprendida pelos europeus. 

O Português falado em Timor, com as suas características próprias, precisa de ser descrito 
e valorizado, num trabalho de parceria com o Instituto Nacional de Linguística de Timor 
Lorosae. 

Os professores que se desloquem a Timor para ensinar português devem fazer o esforço 
de aprender o tétum, demonstrando respeito pela língua co-ofícial, a língua nacional, falada 
pela maioria dos timorenses, dado que a restauração da língua portuguesa não tem nem 
nunca deverá ter quaisquer intuítos neocolonialistas. 

Bibliografia 

COSTA, Luís, 2000, Dicionário de Tétum-Português, Lisboa, Colibri. 

ESPERANÇA, João Paulo, 2007, Estudos de linguística timorense, Aveiro, Associação de Cooperação para o 

Desenvolvimento. 

ESPERANÇA, João Paulo et al., 2005, O que é o Lusofonia — Gentes, culturos, terras/ Saído Mako Luzofonia — 
Ema, kultura, rain, Dili, Editora Gráfica Diocesana de Baucau. 

HULL, Geoffrey, s/d (2000?), Timar-Leste — Identidade, Língua e Política Educaciona! ( versão em tétum e em 
português), Instituto Camões. 

HULL, Geoffrey e ECCLES, Lance, 2005, Gramática da língua tétum, Lisboa-Porto-Coimbra, Edições Lidel com 

o apoio do Instituto Camães e do Instituto Nacional de Linguística de Timor Lorosae (edição original 

de 2001). 

Jornal Nacional Semanário, publicado em Díli desde 2004, em tétum e português. 

SILVA, Sebastião, 1889, Diccionario de Portuguêz-Tétum, Macau, Typographia do Seminario. 

TORGA, Miguel, Diúrio, XVl , 1995 (1º ed. 1993), Coimbra. 





Pré-Feminismo no Século XIX: 

Guiomar Torresão e sua Baronesa ou o Humor 

como Arma de Transgressão em Guiomar Torresão 

Monica Rector 

Resumo: Apesar da obra de Guiomar Torresão estar publicada quose na íntegra, O Fraco da Baronesa 

estava apena listado no ocervo da Biblioteca Nacional. Na seção de livros raros do Biblioteca 

Nacional de tisboa, dentro de um volume dos Códices Alcobacenses encontrei um manuscrito, 

escrito a lápis, de Guiornar Torresão, que revela uma escrita pré-ferninista. Por meio de humor 

e subterfúgios, a baronesa se impõe na sociedade de sua époco. Forei uma análise deste 

aspectos originais desta abertura do caminho da mulher em sua fluta para ocupar um lugor 

na sociedade portuguesa daquelo época, 

O Fraco da Baranesa é uma comédia ariginal, em 1 fum) ato, de 9 (nove) cenas. Há apenas três 

personagens na obra: a baronesa, o borão e a criada Henriqueta. O manuscrito dato de 1898 

Encontro-se no Biblioteca Nacional de Lisboa, COD 12954, R 149876. No final do manuscrito, a 

autora usa didascátia, isto é, instruções sobre a representação dramáótica dos otores, sobretudo 

com relação a gestos e posicionamento no potco e ilustra o mesmo. 

1. O Manuscrito 

O Fraco da Baronesa é uma comédia original, em 1 (um) ato, de 9 (nove) cenas, escrita 

por Guiomar Torresão. Há apenas três personagens na obra: a baronesa, o barão e a criada 

Henriqueta. O manuscrito inédito, escrito a lápis, data de 1898. Encontra-se na Biblioteca 

Nacional de Lisboa, COD 12954, R 149876. Foi publicado, por nós, no ano passado, em forma 

de livro. 

2. À Autora 

A obra de Guiomar Delfina de Noronha Torresão (1844-1898) compreende romance, 

poesia, conto e teatro, Usou vários pseudônimos e partes de seu nome: Delfina de Noronha, 

Noronha Torrezão, Gabriel Cláudio, Roseball, Scentelha, Sith, Tom Pouce. Publicou Uma Alma 

de Mulher (poesia, 1869), A Ffamília Albergaria (romance histórico, 1874), Meteóros (coleção 

de artigos, 1875), O fraco da Baronesa (peça teatral em um ato, 1878), 4 Crisálida (1883), 

tdílio à Inglesa (contos modernos, 1886), Paris (livro de viagens, 1888), A Avó (1889), Severina 

(1890), 4s Batalhas da Vida (1892), Diário de uma Complicada (1894), Joanna de Goerschen 

(1896), e Flávia (contos, 1897). 



224 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Escreveu ainda duas comédias em três atos, Educação Moderna (1894), para o Teatro do 

Ginásio, e o drama Naufrógio do Brigue “Colombo”, para ser encenado no Brasil. Torresão 

teve algumas de suas peças representadas em palcos brasileiros, e também colaborou em 

vários periódicos brasileiros, como na revista A Mensageira, que circulou em São Paulo entre 

1897 e 1900. 

Destacamos duas obras pelo conteúdo feminino e, às vezes, feminista, que percorre a 

mMaioria da sua escrita. idílio à Inglesa compõe-se de vários contos, alguns ingênuos como 

“Wergiss-mein-nicht“ (Vergissmeinnicht é a flor “amor-perfeito”, em alemão). Este conto, cujo 

título significa “não se esqueça de mim”, é uma história de Cinderela atualizada. Um duque 

vai em busca de sua amada, da qual guarda um amor-perfeito perdido. Ele a encontra na 

loja de um joalheiro, de quem ela era filha. 

Pitoresco, nesta obra, é o nome da flor em alemão. Aliás, esta é uma característica da 

escritora, que é também tradutora. Costuma utilizar vocábulos de outras línguas, como a 

inglesa e a francesa, mostrando assim seu conhecimento de línguas estrangeiras e uma vasta 

cultura, citando escritores como Honoré de Balzac e George Sand, entre outros. 

De Flávia, destacamos o conto “Visão do amor no século XX”, Torresão contrasta o 

amor do povo com o aristocrático, por meio de um diálogo, que presencia sem querer, entre 

um casal de enamorados, num domingo, nos jardins de Sintra. Como no conto anterior, a 

autora faz uma crítica irônica, ao descrever o jovem: “Um loiro alto, direito, poderosamente 

arcaboiçado, dava-lhe o braço. Aos cantos da boca sensual, assinalada por um farto bigode 

afilado em estilete, esboçava-se um sorriso donjuanesco, vagamente imbecil" (286). Sua 

declaração de amor não passava de um lugar-comum: “— É implacável! Entretanto, não posso 
resistir à tentação de repetir-lhe que a adoro!” Mas da boca da companheira vem a ironia: 
“—Repita em inglês, para quebrar a monotonia. Ah! os homens, quantas vezes mutilam 
eles essa palavra divina..” (289). O narrador se coloca à distância e pergunta: “Será este 

par de vaidades burlescas e coquetteries artificiosas o figurino do amor, pré-adivinhado à 

distância, que reinará no próximo futuro século XX? ... E voltei a ter inveja da boa e saudável 
alegria do povo, que não partilhavai!”“ (290). Vê-se aqui um sentido de humor, assim como 
uma antevisão do espírito feminista que irá vigorar no século vindouro, numa autora que 
soube analisar as relações amorosas racionalmente. Estes indícios estão presentes em O 
Fraco da Baronesa. 

3. A Educação no Século XIX 

Para melhor entender O Fraco da Baronesa, torna-se necessário contextualizar a obra 

dentro do sistema social e educativo vigente na época. 

A educação feminina, na época de Torresão, era precária. À mulher era incentivada a 

escrever poesia — “coisa de mulher” — sem ter o devido preparo. Ramalho Ortigão afirma que 
isto redundou em “duas catástrofes: o estado da literatura feminina e o estado da cozinha 
nacional”, Sugere “menos odes e mais caldo” (Ortigão 149-166). 



Prê-Ferminismo no Século XIX: Guiomar Torresão e sua Baranesa ou o Humor como Arma de Transgressão em Guiomar Torresão l 225 

Torresão teve uma infância difícil, dando, desde cedo, lições de instrução primária e de 
francês para ajudar no seu sustento. O ensino sempre esteve presente em sua vida e foi o 
seu sustento. 

4, A Visão Feminista da Obra 

A partir da leitura de O fraco da Baronesa podemos apreender não somente a visão de 
mundo da baronesa, mas também a visão da autora, Guiomar Torresão, com relação à mulher, 
no século XIX. A peça pode, a princípio, ser considerado um texto Teminista, visto que a autora 
põe em primeiro plano as opiniões de uma mulher — a baronesa — mostrando o modo como 
la se relaciona com seu marido e os choques que surgem desta relação. Enfatizando o código 
verbal em comparação com outros códigos, como o gestual que na didascália sugere acções a 
serem encenadas no palco, Torresão mostra como a baronesa lida com à posição da mulher 
na sociedade, Ao mesmo tempo, mostra uma visão crítica em relação ao papel das mulheres 
na sociedade, sua opinião sobre o espaço ocupado por elas — espaço este que, muitas vezes, 
não é resultado de uma escolha própria, mas pré-determinado por outros. 

O feminismo, que propriamente dito só começou em meados do século XIX, não consiste 
em uma única corrente de pensamento, visto que há diversas formas de se abordar o estatuto 
de ser mulher em determinada sociedade. Estas formas variam conforme o momento 
histórico. O feminino teve sua evolução. De uma fase inicial, de lutas que tinham como 
bandeira “obter igualdade com os homens”, passou a uma segunda fase de transgressão, 
para mais tarde chegar à fase da diferença. Na fase da igualdade, a mulher procurou a 
integração no universal. Este universal, porém, era confundido com o masculino, ou seja, 
havia as mulheres, elas mesmas, e o outro. Na fase da transgressão, as mulheres almejam 
a obtenção do seu lugar na sociedade. Só então puderam-se contar as diferenças dentro 
do próprio feminismo. Esta última é a fase da auto-descoberta, O feminino é uma presença 
sempre em crise, entre o sim e o não, entre a igualdade e a diferença: entre ser mulher 
junto ao homem, à outra mulher ou a si mesma. Em O fraco da Baronesa, Torresão trabalha 
com aspectos que podemos chamar de pré-feministas: a luta para que a mulher tenha 
voz e vez. À protagonista expõe seus pensamentos dentro das possiblidades da época, ou 
seja, diz o que pretende usando o humor para ser ouvida e, ao mesmo tempo, para não 
ser condenada. 

Julia Kristeva (“Women's Time”, 1979) divide o mavimento feminista em três fases. Na 
primeira delas, as mulheres lutam por um espaço maior e melhor na sociedade. Na competição 
contra os homens, desejam provar que são iguais ou superiores a eles. Para Kristeva, este 
tipo de feminismo não faz mais do que confirmar a dominação masculina, visto que, ao se 
disporem a competir com os homens, as mulheres legitimam as estruturas sociais criadas 
por eles. 

Na segunda fase, para Kristeva, as mulheres buscam em fontes míticas momentos em 
que predominou o poderio feminino. Concentrando-se em um tempo Cíclico, as mulheres se 



226 | condição Feminina no Império Colonial Português 

afastam da sociedade real, do tempo histórico, vivendo a libertação em um espaço ficcional 

e atemporal, utópico porque distante da sociedade em que vive, 

Na terceira fase, as mulheres se negam a se definirem por papéis sociais. Opõem-se 

também a se retirarem da sociedade e a viverem em um paraíso onírico e mítico, onde 

seriam possíveis comportamentos que não são aceitos pela sociedade criada e controlada 

pelos homens. Nesta terceira fase, mais complexa, as mulheres definem o gênero como uma 

construção social e histórica, e não uma essência. Assim, passa-se a interpretar “gênero” não 

como um papel social que representa ou disfarça um self, mas como o grande construtor 

deste, porque é justamente o gênero que cria a ficção de uma interioridade. 

Os comportamentos esperados da parte dos diferentes gêneros não são estabelecidos 

por leis. Entretanto, a sociedade dispõe de mecanismos controladores do comportamento de 

cada sexo. A sociedade então amplia o conceito de sexo — ligado ao aspecto biológico —, e 

aproxima-o da noção de gênero, criando a ilusão de que o gênero é algo natural, com que os 

seres humanos nascem. Espalha-se, desta forma, a idéia de que, por exemplo, quando uma 

pessoa nasce mulher, esta pessoa também nasce com todo um código de comportamento 

que rege o gênero feminino dentro da sociedade. 

Partindo do estudo do feminismo, Julia Kristeva defende uma arte que dissolva identida- 

des. Tal atitude é bastante diferente do feminismo que enfatiza as diferenças, ou que busca 

simplesmente pôr a mulher em uma situação de igualdade com o homem, competindo de 

igual para igual. Para este tipo de feminismo, a vitória feminina é o momento em que as 

mulheres alcançam poder, autoridade e prestígio na sociedade, deixando de ser vítimas das 

estruturas sociais. Para Julia Kristeva, entretanto, esta vitória das mulheres é incompleta, visto 

que consiste em vencer sob as regras pré-estabelecidas por homens. À grande vitória para as 

mulheres será deixar de reconhecer as rígidas estruturas sociais criadas. 

A partir da observação da divisão feita por Julia Kristeva, parece-nos que Guiomar Torresão 

é uma escritora pré-ferninista pertencente ao primeiro grupo, ou anterior ao mesmo, sobretudo 

tendo em vista a época em que a peça foi escrita, 

5, As Personagens e o Enredo 

Vejamos o comportamento dos principais personagens da obra através de suas ações e 

falas, para chegar à concepção de feminino e de feminismo elaborada pela autora. 

O Fraco da Baronesa gira em torno de um segredo. À baronesa é uma bela mulher, 

viúva e casada novamente. Ela esconde um segredo, e, por isso, tenta persuadir o barão a ir 

sozinho ao teatro. Ela deseja, ajudada pela criada Henriqueta, ter um encontro secreto, que, 

a princípio, parece ser com um amante. 

A baronesa deseja encontrar este homem a todo custo. No fim da peça, o mistério se 

esclarece. O suposto amante é um calista, e o grande segredo da baronesa é o fato de ela 

ter calos, desde a idade de cinco anos — fato repulsivo e vergonhoso para uma mulher da 

sociedade na época em que vívia. 



Pré-Feminismo no Século XIX: Guiomar Torresão e sua Baronesa ou o Humor como Arma de Transoressão em Guiomar Torresão 

O enredo da peça é bastante simples. A inovação está presente nos diálogos, que, a 
princípio, podem ser lidos como feministas, já que a baronesa se constrói como um personagem 
que possui uma visão bastante crítica sobre a posição da mulher na sociedade. A visão crítica 
da baronesa é uma imagem especular da visão crítica da autora, e é justamente esta visão 
que queremos enfatizar, 

Comecemos pelo diálogo inicial entre a baronesa e o barão, Ela define e critica o ideal 
de mulher imaginado por seu marido: 

[Baronesa] Delicioso!... Então, consoante o ideal do senhor meu marido, a mulher deve 
escrever coração com dois ss e cometer pelo menos meia dúzia de tolices em outras tantas 
palavras. AÀ mulher deve amputar a fantasia [...]. De saias e espartilho, é forçosamente 
obrigada [...] a cerrar os dentes para conter a torrente de harmonias que lhe tresborda do 
coração, à cravar os olhos no chão e a dizer que sim com a cabeça como os mandarins de 

porcelana! Palpitante de estranhas comoções, ébria de júbilo, sentindo acender-se-lhe nos 
lábios a eloquência irresistível da paixão, [...] em nome da qual lhe não é permitido entender 
o poema de estrofes ardentes e sonoras, que, no seu libérrimo direito de senhor e árbitro, ele 
lhe recita ao ouvido com a sua voz meiga, profunda e insinuantei,..(5) 

Todos os comentários da baronesa surgem porque o marido à acusara de ter “às vezes 
espírito demais e coração de menos”, ou seja, de pensar mais do que deveria e de ser menos 
sentimental do que as mulheres são e, em sua opinião, devem ser. Esta é uma crítica direta 
da autora à forma de pensar da época, e à falta de educação dada à mulher. 

A baronesa, em seguida, acusa os homens de terem também fantasias sentimentais. 

Afirma, desta forma, que o predomínio dos sentimentos sobre a razão é algo negativo. Usa esta 
característica como argumento para atacar os homens e criticar o comportamento do marido, 
comparando a fantasia sentimental ao afogamento em um “tonel de estupidez”. Portanto, 
ela reforça um código já rígido, que diz que a emoção é algo negativo — principalmente para 
os homens — e que deve ser combatida. A fantasia, em si, é um estereótipo negativo tanto 
para o homem como para a mulher. Mas sua atitude, que parece revolucionária — criticar o 
comportamento machista, torna-se reacionária, visto que reafirma estereótipos e põe no pólo 

negativo características comumente atribuídas às mulheres e já exaustivamente criticadas e 

desvalorizadas pelos homens. 

Complementando a imagem da mulher ideal para o barão, temos: 

[Barão] Em conclusão, e para acabarmos com o assunto que me parece gasto, para 

mim a verdadeira coroa da mulher é a modéstia que lhe realça os atrativos. Se houver uma 

exceção, uma avis rara, que me demonstre cabalmente que o talento não é incompatível 

com esse dote, de que eu não prescindo, estenderei as mãos à palmatória e curvar[ei] o 

loelho à idolatrial...(11) 

Além da análise do código verbal, podemos também traçar a imagem da mulher 
concebida pelo barão através da observação de seus gestos. Na peça, abundam as cenas em 

227 



228 | condição Feminina no Império Colonial Português 

que o barão guia a esposa: “[Barão] (Pegando-lhe na mão e levantando-se) Não te exaites, 

criança!” (N). Há também inúmeras atitudes de cortesia em relação à mulher. Atitudes que 

ela aceita bem, como algo natural e esperado: “[Baronesa] (Distraída) Deitei... Não percamos 

tempo; até já! (O barão saiu depois de beijar-lhe a mão; a baronesa simula uma saída pela 

porta do lado oposto)” (12). 

O juízo do barão sobre a esposa é com frequência bastante compreensivo, no sentido de 

aceitar as ações da esposa como meros caprichos. Todo o tempo prevalece a idéia de que 

as falas da baronesa são meros exercícios retóricos com os quais o barão compactua, mas 

apenas no plano do diálogo. Entretanto, as pequenas ousadias no plano do pensamento e 

da fala, por parte da baronesa, parecem não ameaçar a rigidez da divisão dos papéis sociais. 

Estas liberdades parecem bem controladas, uma vez que são isoladas e presas ao plano do 

discurso, não configurando qualquer possibilidade de se tornarem ações concretas. 

O barão, após ouvir o discurso da esposa, chama-a de “louquinha”, o que é uma forma 

afetuosa de desautorizar os argumentos dela: 

[Barão] (vendo o relógio) Nota que a tua preleção durou, pelo menos, um quarto de hora; 

a minha será breve, embora menos conceituosa. Sabes, louquinha, que papel representavam 

no meio dessa desordenada orgia pagã as Aspásias [...]. (10) 

Ele também a acusa de ingênua, o que é outra forma de tratá-la como um ser inferior, 

uma vez que a considera iludida com à aparência dos fatos, incapaz de chegar a uma conclusão 

correta sobre uma situação, devido à pouca cultura das mulheres em geral, e que o barão 

transfere à baronesa. Ele é ainda capaz de forjar um discurso somente para não contrariar a 

baronesa. O discurso forjado por ele seria um texto que iria ao encontro das opiniões de sua 

esposa. Isto nos sugere que o barão localiza o discurso da esposa no terreno da não-verdade, 

assim como o discurso falso que ele cria. 

No entanto, o texto de Torresão segue as regras estabelecidas pela sociedade machista e, 

para não incorrer em “erros” ou “deslizes”, que lhe pudessem causar alguma repercussão social 

ou política em sua época, faz uso do humor para acobertar a representação da realidade. 

É a baronesa uma personagem feminista? 

A baronesa é apresentada como uma mulher de personalidade forte, com um conheci- 

mento cultural amplo e que sabe argumentar bem. Na fala da baronesa abundam palavras 

estrangeiras. Ela cita Sócrates, Píndaro e Péricles. Há informações de mitologia e história, e 

ela parece ter conhecimento crítico sobre o papel da mulher em diversas sociedades. 

Segundo a linha de pensamento de Kristeva, poderíamos localizar a baronesa como uma 

feminista do primeiro grupo, visto que ela valoriza o conhecimento valorizado pela sociedade 

moldada pelos homens. À baronesa parece constantemente querer mostrar-se inteligente, 

culta e perspicaz, capaz de competir em igualdade de condições com os homens. No entanto, 

ao fazer isto, ela está legitimando e reforçando exigências sociais a que homens e mulheres, 

durante séculos vêm sendo rigidamente submetidos. 



Pré-Feminismo no Século XIX: Guiomar Tarresão e sua Baronesa ou o Humor como Arma de Transgressão em Guiamar Torresão W 228 

AÀ baronesa, durante todo o desenrolar da peça, valoriza disputas sexistas, seja iniciando 

ou incentivando-as: 

[Baronesa] (Depois de ver à criada) ai! Que cabeça doida que eu soul... Agora me lembro 
que os teus [?] e a tua impaciência masculina são inflexíveis, que prometi entrar no Clube às 

10 horas, e que não tenho já senão uma hora para me vestir!... (12) 

Neste exemplo, a baronesa caracteriza a impaciência do barão como uma impaciência 
masculina, o que conduz à interpretação de que não há qualquer atitude que possa ser tomada, 
visto que a impaciência é determinada pelo sexo, Assim, percebemos que uma característica 
cultural, construída por homens, é confundida e tomada como uma característica natural ou 

biológica, e, por isso, inevitável e imutável. 

Outra característica masculina, que a baronesa reforça, é a aversão dos homens ao 

sentimentalismo: 

[Baronesa] Bem sei que o papel de enfermeiro não se compadece com a gravidade oficial 

de um pai da pátria. Que ridículo pungente se amanhã corresse no Chiado ou no Grémio 

que o senhor barão passara a noite ao pé da sua pobre mulher doente!...(17) e a falta de 

importância da aparência e do vestuário masculino: 

[Baronesa] Ah! estás de casaca? Não tinha reparado. Nunca chego a perceber quando 

05 homens estão em grande ou em pequena ftoifette! (18) 

Ainda demarcando de forma bem acentuada as diferenças entre os sexos, a baronesa 

aponta para as características femininas. Quanto ao comportamento das mulheres, ela enfatiza 

o gosto destas por agradar aos homens, mesmo que estejam contrariando a si mesmas: 

[Baronesa] (Interrompendo) Entretanto, se o teu amor depender da toilette cor de rosa, se 

a toilette cor de rosa for indispensável à tua felicidade e ao teu mau gosto, resigno-me, enfio 

o uniforme, embora fique parecendo uma rosa desenxabida como uma flor de papel! (23) 

As mulheres também são vistas como aquelas que esperam belas declarações por parte 

dos homens, gostando de ser cortejadas: “[Baronesa] Ai! Barão, não há amores que lhe 

resistam, o resultado é que já não há declarações que prestem!“ (24). À baronesa gosta de 

ser adulada verbalmente pelo marido e espera que o marido a “mime”, Esta necessidade de 

adulação se estende até ao ciúme, que também é um sintoma de dependência e carência 

por parte de quem o manifesta. 

Outro reforço de comportamentos predeterminados ocorre quando a baronesa se utiliza do 

estereótipo da mulher frágil, como desculpa para alcançar seus objetivos. Argumentando estar 

com enxaqueca, ela pretende conseguir ficar em casa. AÀ baronesa aceita como algo “normal” 

que o marido a trate como uma pessoa frágil. E, logo à seguir, se comporta como alguém 

que não pode ser contrariado, reforçando ainda mais o estereótipo da mulher frágil. 



230 Condição Feminina no Império Colonial Português 

Durante o desenrolar da peça, notamos como a baronesa valoriza a beleza, instrumento 

através do qual ela fascina 05 homens, agradando-os. Teme, a todo instante, estar feia. Ela, 

inclusive, compara o chá às mulheres. Estas, não tendo atrativos, são chamadas de “distintas”, 

À aparência física é uma das qualidades básicas da mulher: 

[Baronesa] Chá, que horror! ... Pois decididamente não pode haver serão íntimo nem 

sarau opulento sem o acompanhamento obrigado da chávena de chá?! O chá é o vinho dos 

ciganos, o luxo dos burgueses, e a tisana dos fidalgos! Acho-o insuportável como todas as 

vulgaridades! Parece-se com as mulheres feias a quem a falta d'outros atrativos, chamam 

distintas! (25) 

É importante, finalmente, lembrar que todo o enredo da peça está baseado na vaidade 

da baronesa. Tentando esconder que tem calos, ela põe em risco seu casamento, levando o 

barão a suspeitar que ela teria um amante. Mas mostrando uma imperfeição física poderia 

igualmente comprometer sua relação conjugal: 

[Baronesa] (Caindo n'uma cadeira e escondendo à cara nas mãos; com a voz cheia de 

lágrimas) É um defeito, um defeito horroroso; deveria confesar-lh'o antes de casar, mas... não 

tive coragem, receei diminuir o prestígio que me aformoseava aos seus olhos!...(35) 

A beleza é também um ponto de disputa e competição entre as mulheres. Assim, em 

lugar de ver as outras mulheres como aliadas, a baronesa as vê como inimigas: 

[Baronesa] Sabes o que eu queria? Era inventar um termômetro que marcasse fielmente 

os graus de beleza ou de fealdade, segundo as variantes da idade e da toilette. Por exemplo, 

esta noite tinha o termômetro à minha disposição, consultava-o e adquiria assim a certeza 

se me é licito marcar 20, 30 ou 40 graus acima da senhora D. Heloisa de Castro, o ideal das 

feias presumidas! (14) 

É justamente competindo cam Heloísa de Castro que a baronesa se instaura como 

objeto — objeta de desejo do homem, mais particularmente do barão. Ao mesmo tempo em 

que se ressente por achar que o barão não a deseja, a baronesa põe-se no lugar da mulher 

santa. Desta forma, reafirma o estereótipo de que a esposa deve ser vista como uma mulher 

virginal, em oposição a outras mulheres sedutoras, mais próximas do papel de bruxa ou de 

prostituta do que do papel de santa ou de mãe. E ela o faz através da crítica que elabora 

contra Heloisa, acusando-a de conquistadora e sedutora. 

No entanto, no fim da peça a baronesa vende o seu perdão às acusações de adultério 

feitas pelos barão. A princípio, quando o barão volta do teatro, ela tenta agradá-lo de todas 

as formas e retoma a conversa que ela tivera com o marido antes de ele ir ao teatro como 

um erro: 

[Baronesa] (Risonha e encantada ao ver o marido) Já de volta?! Façamos as pazes, 

quer? (estendendo-lhe a mão, que o barão finge não ver) Permito-lhe que me beije a mão, 



Pré-Feminismo no Século XIX: Guiamar Torresão e sua Baronesa ou o Humor como Arma de Transgressão em Guiomar Tarresão W 2n 

é o prémio do vencedor (com requebros de meiguice). Confesso que fui imprudente, tirânica, 
absurda! Estava nervosa! (31) 

Após ouvir as acusações do barão, que a considera adúltera, a baronesa toma para si o 
papel de vítima, e mostra-se insultada. Tal comportamento reafirma, mais uma vez, o papel 
de esposa pré-estabelecido pela sociedade: a mulher pura, incapaz de encontrar-se com 
outros homens além de seu marido. Ofendida, a baronesa afirma-se indisposta a perdoar 
as acusações do marido, mas sua irredutibilidade em perdoá-lo mostra-se mero exercício de 

retórica, visto que ela troca seu perdão por uma viagem. 

Além destas características disfarçadas sob a forma de um discurso superficialmente 
feminista, podemos caracterizar o enredo de O Fraco da Baronesa contrário às idéias feministas, 

Mesmo que toda a peça fosse estruturada sobre sólidas bases feministas — o que já ficou 
provado que não o é, através da análise dos personagens — o enredo da peça desconstruiria 
qualquer ilusão de feminismo. Isto porque o discurso e as ações da baronesa são um mero 
exercício retórico, um meio utilizado para alcançar uma finalidade, ou seja, a de ocultar seus 
calos — um suposto “defeito”, uma rasura no ideal de beleza, beleza esta que se localiza na 

base da aceitação da mulher em uma sociedade que ignora todos os seus demais atributos. 

No entanto, considerando a época em que a peça foi escrita, Torresão foi bastante arrojada 

ao tentar conscientizar os/as leitores/as das mazelas da sociedade, disfarçadas sob uma 

camada de humor. 

6. A Transgressão pelo Humor 

O humor é uma arma lingúística usada como defesa contra uma ameaça percebida ou 

em potencial, O riso torna uma situação difícil mais fácil de ser suportada. O humor sempre 

foi usado pelo homem, até o século XIX. O cavalheiro sempre esperava uma reação passiva da 

mulher e, ao atacá-la, dava preferência à palavra humorística para soltar sua agressividade. 

O humor é, pois, uma forma inconsciente de satisfazer a agressão. 

O Fraco da Baronesa é uma sátira social sobre os costumes na sociedade portuguesa 

no século XIX, As atitudes pessoais exageradas e hiperbólicas dos indivíduos são uma forma 

de afirmação de um status social, verdadeiro ou pretensioso, e um engenho para alcançar 

certos objetivos. Por exemplo, a mulher se refere à mobília usando palavras do francês, o que 

Ihes dá um tom de elegância e sofisticação: fauteuils, étagêres, quéridons. Já para o homem 

representam a inutilidade. Há falas e atitudes caricaturescas tanto da parte dos personagens 

femininos como do masculino. 

O humor filosófico permeia o texto, pois o mesmo está repleto de nomes lançados a esmo 

sobre personagens da cultura grega e latina para mostrar uma pretensa erudição, e como 

forma de competição para sobrepujar o “adversário”. Por um lado, representam a erudição, 

por outra mostram a cultura perdida, que já não existe mais no século XIX., Há constantes 

comentários derrogatórios em ambos os sentidos, tanto do barão para a baronesa como 



232 | condição Feminina no Império Colonial Português 

vice-versa. À baronesa diz que [o05 homens] “morreriam de bom grado afogados em um 

tonel de estupidez” (5). 

O humor sociológico serve para enfatizar a educação da época — reduzida e precária 

para a mulher, e a intenção de deixá-la neste estado de ignorância como vantagem para 

o homem, perpetuando-a, deste modo, como objeto visual para ser olhado, admirado e 

amado, segundo o ânimo e a conveniência do homem. À baronesa enfatiza que a mulher 

“deve fechar a sete chaves o raciocínio, deve suprimir o espírito”.... [e deve] “cravar os olhos 

no chão” (4). Enfim, cabe à mulher representar a “comédia da ingenuidade”. 

Quanto àao tipo de humor, há o uso de: 

1. Exagero. Está presente nos diálogos. Por exemplo: [Baronesa] “... vais à Aído [ópera]. 

[Barão] Enganas-te, renuncio a ela!”(12). O diminutivo também tem a função de exageração: 

doentinho (12) 

2. Auto-depreciação. Esta ocorre, por exemplo, por parte da criada Henriqueta. Diz ela: 

“sou a supernumerária, o luxo da casa”(3). Ela sabe que seu nível de vida à levará apenas 

ao “encontro [d]Jo meu sargentinho” (3). 

3, Caçoada., O barão caçoa do conhecimento da baronesa: “Não te julgava tão forte na 

história!" (7) Zomba porque julga que o conhecimento dela é de segunda mão, obtido de 

algum “crítico inexperiente”. Também a chama de “utopista” (8), ou seja, é uma sonhadora, 

pois almeja “uma felicidade inacessível” (9). Esta é uma forma de colocar a mulher em seu 

devido lugar, que é o da modéstia aliada aos atrativos físicos. 

4, Idéias engenhosas. À baronesa compactua com o fato de o homem ver a mulher como 

objeto de beleza e idealiza um termômetro para marcar o grau de beleza (10). Ao lado desta 

criação original, faz uso do lugar comum da época, a enxaqueca, a migraine, subterfúgio para 

a mulher poder se ausentar de uma obrigação, fazendo o que lhe apetece. 

A transgressão está, muitas vezes, no não dito, produzindo humor dentro do contexto 

temporal e espacial. Torresão, como escritora, tinha que limitar sua expressão verbal, para 

não ser criticada e até mesmo condenada. Ao expor uma situação, revela mais do que 

palavras poderiam expressar. Faz uso do discurso hiperbólico e de uma retórica desusada, 

de metáforas que são lugares-comuns e de pouco ou nenhum valor poético, assim como usa 

anglicismos e galicismos. 

linguisticamente, o léxico é uma das fontes principais de criação do humor. O cão da 

baronesa chama-se Darling, um dos poucos anglicismos na obra. Sua suposta amiga, Heloísa 

de Castro, é uma “cigarra hidrópica”, uma metáfora depreciativa criada por meio de um 

sintagma inusitado, “Hidrópico” é aquele que sofre de hidropisia, ou seja, doente que quanto 

mais bebe, mais sede tem. 

Outra forma criativa está na utilização do discurso. AÀ desconstrução da autoridade ou da 

seriedade do discurso da mulher surge quando o barão acusa a esposa de ter praticado um 

exercício de retórica ao conversar com ele sobre as mulheres na história, quando em realidade 

é o barão quem age desta forma. Além de ser um “exercício de retórica”, o discurso dela teria 

sido um exercício mal formulado e, por isso, falho: 



Pré-Ferinismo no Século X1%: Guiomar Torresão e sua Baronesa ou o Humor como Arma de Transgressão em Guromar Torresão I 233 

[Barão] (Levantando-se, agitado) A minha [mulher] esgotou a lógica e a retórica que 
lhe ensinaram no colégio para persuadir-me que desejava ficar em casa e passar à noite em 
tête-à-tête conjugal, e tanto fez que demonstrou exatamente o contrário! (29) 

No entanto, a fala do barão é descontruída por meio de seu próprio discurso florido e 
rebuscado, preenchido com comparações e metáforas vazias e lugares-comuns: 

[Barão] “Em compensação, eu acho-a divina desde que a vi alvorecer no frouxel das 
tuas faces, botão de camélia orvalhada, cujas pétalas me revelaram, como o malmequer dos 
namorados, o segredo da minha felicidade!” (14) 

O diálogo entre o barão e a baronesa é como um jogo de dardos. Sempre há mais 
outro ponto para contestar o que foi dito anteriormente. Este jogo dá dinâmica à peça. Com 
relação aos móveis, utensílios úteis e inúteis, já mencionados anteriormente, diz a baronesa: 
“O senhor não acha bonitas estas absurdas étagêres? Eu detesto-as! Dão à casa aspecto de 
armazém de bric-á-brac” (15). Ao que o barão responde que lhe encomendará “um quarteirão 
delas” (15). 

Usando o humor, por meio da ironia e da sátira, Torresão critica as instituições e as 

pessaas, os males da sociedade e do indivíduo. Em certas situações faz uso do sarcasmo 
com a intenção de ressaltar uma circunstância ridícula e o menosprezo pela atitude de uma 
personagem. Em outras, chega à caricatura, ao acentuar exagerada e deformadamente certa 
característica. Conclui-se que o humor é uma arma de trangressão eficaz, usada por Torresão 

para conscientizar o público das mazelas de sua época. 

Bibliografia 

D'Almeida, Fialho. Figuras de Destaque. Lisboa: Livraria Clássica, 1923,. 

Kristeva, Julia. “Nomen's Time”. New Moladies of the Soul, New York: Columbia University Press, 1995, 

Ortigão, Ramalho. As Farpas, 15 v. Lisboa: Livraria Clássica Editora, 1944-46, v. 8. 

Rector, Monica e Luciana Namorato, O Fraco da Boronesa by Guiomar Torresão. Introdução, análise e ediçõão 

crítica. Porto: Edições Universidade Fernando Pessoa, 2005. 





Mulheres Viajantes do Século XIX: 
O Olhar Feminino Sobre a Condição Feminina no Brasil 

Teresinha Gema Lins Brandão Chaves 

Resumo: A releituro do história do Império Ultramarino Português, invocada pelo contexto democrático 
que se instalou em Portugal, a partir de Abril de 1974, descortinou o incógnito universo das 
mulheres colonizadoras, esquecidas pela historiografia tradicional. Tão importante abertura 
tornou possível conhecer essos notáveis mulheres (seu comportamento, seus sofrimentos físicos 
e mentois, seus desejos) e reconhecer suo participação na construção da vida sócio-cultural nos 
colônias. 

Dentro do universo feminino das colônias portuguesas no Brasil, gostaríamos de destacar a 

Yiteratura produzido por autoras de livros de viagem com suas impressões sobre a condição da 
viajante feminina fespaço socialmente otribuído aos homens) e sobre a condição da mulher 

que encontraram no Brasil. Para nossa abordagem, privifegiaremos algumas autoros viojantes 

européios que estiveram de passagem ou permaneceram no Brasil, obrigadas a acompanhor 

seus maridos, ou por vontode própria, jovens ou maduros, nobres ou plebéias, mas que ocima 

de tudo foram atentas observadoras e escritoras da subalternidade feminina na colônia, Dentre 

elas indicaríamos a Baroneso de Langsdorff, Maria Graham, tda Pfeiffer, Rose de Freycinet e Ina 

Von Binzer. 

Maria Graham, Ida Pfeiffer, Baronesa Emily de Langsdorf e Adêle Toussaint-Samson, embora 
pouco conhecidas, são meritórias testemunhas do passado histórico da colonização portuguesa 

no Brasil. Integrantes de um reduzido conjunto de mulheres viajantes que visitaram o Brasil no 

século XIX, as quatro autoras — com seus diários, desenhos e correspondências — deixaram uma 

importante fonte de informação sobre os aspectos da vida colonial, da escravidão, do processo 

de independência política e dos contrastes sócio-culturais que encontraram no Brasil. 

Rompendo os padrões sociais europeus, essas viajantes não só ocupavam o espaço atribuído 

ao homem, mas também violavam “outros dois padrões aceitos para a vida feminina — que 

sejam caladas e sofridas e estabeleçam os elos entre as diferentes gerações da família de 

que fazem parte“ (Moreira Leite, 199: 100). 

Diferentemente dos homens, para elas, a travessia para o outro lado do mundo não 

representava a conquista de fortuna ou fama. Outras eram as razões: acompanhar seus 

maridos, trabalhar como educadoras ou simplesmente realizar o desejo de circunavegação 

solitária como fez a célebre viúva austríaca Ida Pfeiffer, 

Portuguesas, inglesas, francesas, austríacas — abastadas ou não — que papel desempenha- 

vam nas desconfortáveis naus, singrando por meses as vagas do Atlântico, em tombadilhos 



236 | condição Feminina no Império Colonial Português 

cheios de homens rudes, com comida escassa e grosseira, pouca higiene, acomodações 

minúsculas, sem segurança de qualquer espécie e com o risco permanente de naufrágio? Se 

havia a longa e penosa viagem por mar, encontrariam nos trópicos alguma recompensa? 

Com relação à travessia transatlântica, o historiador Russell-Wood adverte: 

[...] já é tempo de os pesquisadores reconhecerem que a experiência transoceânica não 

separa holandeses de franceses, ingleses de portugueses ou espanháis de dinamarqueses. 

Todos os migrantes viram a passagem atlântica com temor e partilharam um conjunto de 

superstições e aspirações sem limites. Na chegada ao Novo Mundo, os desafios à própria 

sabrevivência vividos por um inglês na América do Norte não diferiam em substância dos 

encontrados pelos camponeses açorianos no Brasil, (2001: 422-423) 

Narradoras da passagem atlântica, em terras tropicais, essas mulheres passam a ser, 

também, testemunhas oculares de fatos e aspectos da vida na América Portuguesa. Os desafios 

à sobrevivência da família, num ambiente ao qual não estavam habituadas, os obstáculos 

culturais e lingúísticos, a adaptação à nova comida e costumes não foram capazes de apagar 

o deslumbramento com à paisagem tropical, a viva curiosidade e os momentos de reflexão e 

escritura sobre as relações sociais e interpessoais e, sobretudo, sobre o regime da escravidão, 

que tanto manchou o período colanial e imperial no Brasil. 

Portanto, a leitura dos diários dessas mulheres, que com espontaneidade, seriedade e 

dedicado labor foram atentas observadoras e escritoras da experiência transoceânica, resgata 

a dimensão da chamada História Atlântica cujos atores circulavam num universo heterogêneo 

quanto aos aspectos sociais, étnicos, econômicos e culturais. 

Propornos, neste trabalho, uma breve análise das obras: Diório de uma Víagem ao Brasil, 

de Maria Grahm; Voyage dune Femme autour du Monde, de Ida Pfeiffer; Diário da Baronesa 

E de Langsdorff relatando sua viagem ao Brasil por ocasião do casamento de S5. A. R O Príncipe 

de Joinville 1842-1843, da Baronesa Emily de Langsdorff e Uma Parisiense no Brasil, de Adêle 

Toussaint-Ssamson. Nosso foco de discussão será o olhar feminino sobre a condição de vida 

da mulher no Brasil do século XIX. 

|. Mulher em Barco dá Azar (?) 

Elaine Sanceau, historiógrafa sobre o período quinhentista de Portugal, em sua obra 

Mulheres Portuguesas no Ultramar, destaca o papel das mulheres na grande epopéia portu- 

guesa. Para a autora: 

[-..] Enquanto os seus homens embarcavam nas frotas que todos os anos partiam para 

as praias de três continentes, presumia-se que as esposas ficavam em casa, olhando paciente 

e virtuosamente pelos filhos e pelos bens de seu senhor, ou que — se eram de má casta, 

como a leviana heroína do Auto da Índia de Gil Vicente — iam matando o tempo em frívolos 

namoricos com admiradores ociosos. (1979: 7) 



Mulheres Viajantes do Século XIX: O Olhar ferninino Sobre a Condição Feminina no Brasil l 237 

Sem deixar escapar um certo humor, a autora lembra que estando em boa consciência, 
um dedicado marido teria quatro razões para deixar uma mulher em casa. Primeiro: “um 
navio em viagem para a Índia ou para o Brasil não era lugar para uma mulher e menos 
ainda para uma dama”“, Segundo: com o risco permanente de naufrágio, os barcos salva-vidas 
escasseavam e nesse tempo não vigorava ainda a divisão de: “as mulheres e as crianças 
primeiro”. Terceiro: não expô-las a esses perigos lhes permitiria durante a viagem “uma 
liberdade sem peias”. E por fim os filhos. Eles eram fator decisivo, “pois as famílias eram 
grandes e uma mulher sobrecarregada de filhos ficaria em casa” (/bid: 8). Acrescentaríamos 
uma última razão: era preciso considerar o presságio que circulava entre os marinheiros: 
“Mulher em barco dá azar!” 

No entanto, os poucos relatos de mulheres soabre suas viagens, ao longo dos anos, foram 
reconhecidos pela literatura, traduzidos em diversos países e tornaram-se confiáveis fontes 
de informação histórica e geográfica. 

Il. Maria Graham 

“Uma coisa nunca me cansa: o oceano” 

A inglesa Maria Graham foi a mais prestigiada viajante do século XIX. Era conhecida por 

seus trabalhos de desenhista e escritora. À leitura de seu diário é uma incursão pelo mundo 

artístico desde a Grécia até os autores românticos europeus. Ticiano, Shakspeare, Madame 

Stãel, Lord Bacon, Byron e muitos outros são invocados, através de citações, por toda extensão 

de seu relato. Já nas primeiras páginas de seu diário, percebemos a ação conjunta da ilustre 

escritora, da entusiasta leitora e dos traços engenhosos da desenhista. Dentro do gênero 

literário de viagem, a obra de Maria Graham é bastante significativa não só por seu nível de 

percepção como também pela consciência do papel do escritor e da recepção do público. 

Senhora de uma aguçada curiosidade sobre plantas e animais percebe e intuí com precisão 

as alterações da natureza. Talvez uma das razões pela qual teria sido importante colaboradora 

de Martius no livro Flora brasiliensis. Registra, ainda, em seu diário, mitos e lendas de seu 

repertório culto, como também os incorporados durante a viagem, como a história da famosa 

árvore de Tenerife, a lenda sobre a descoberta da Ilha da Madeira e muitos outros. Partícipa, 

também, dos acontecimentos políticos que antecederam a Independência do Brasil. Com 

a mesma sensibilidade e perspicácia que descreve e desenha a romântica beleza tropical a 

autora revela sua indignação e repulsa pelo regime da escravidão. 

Inícia seu diário em 31 de Julho de 1821, data de sua partida na Fragata Doris, acom- 

panhando o marido, então capitão e integrante dos movimentos de libertação política da 

América do Sul. Durante a passagem da fragata pela costa do Chile, em abril de 1822, o 

Capitão Graham, atacado pelos sintomas de gota, vem a falecer. Retorna Maria Graham à 

Europa e após um ano e três meses de ausência — período em que o Brasil conquista sua 

Independência — retorna à América quando escreve a segunda parte de seu diário. 



238 | condição Feminina no Império Colonial Português 

W. Ida Pfeiffer 

" 
“Eu, apesar de mulher, já pude viajar só. E... voltei 

A “devoradora” de livros de viagem, Ida Pfeiffer, foi uma viajante solitária. Autora dos livros 

Viagem de uma Viennense à Terra Santa e Voyage d'une Fernme autour du Monde, entre outros, 

foi também Membro Honorário das Sociedades de Geografia de Berlim e das Sociedades de 

Zoologia de Berlim e Amsterdam. Depois de viúva, iniciou as viagens que desejou desde a 

infância, entre as quais duas em redor do mundo e assim declara: 

[...] eu me empenho em ver o mundo. Se as viagens foram o sonho de juventude, as 

tlembranças do que vi farão o encanto da velhice. (...) Ficarei feliz se a narrativa de minhas 

aventuras chegar à proporcionar aos dignos leitores uma parte mínima do infinito prazer que 

me deram.(Apud Moreira Leite, 1997: 42) 

Partiu Ida Pfeiffer, a 29 de Junho de 1847, de Hamburgo, para uma viagem em redor 

do mundo a bordo do veleiro Carolina, tendo permanecido dois meses no Brasil. Aproveita a 

curta estada para visitar a fundo o Rio de Janeiro e fazer algumas excursões pelos arredores. 

Registra em seu diário suas impressões sobre a população livre e a escrava, a face arquitetônica 

da cidade, o aspecto das ruas, as festividades, o clima, a paisagem e as instituições culturais 

(Cf. Taunay, 1942: 144-166). 

IV. Baronesa de Langsdorff 

“O que é chegar, quando não é seu poís que se revê!.. “ 

Entre as autoras escolhidas, a Baronesa de Langsdorff é a única representante da nobreza. 

Filha do Conde de Saínt Aulaire, embaixador francês em Londres, esteve no Brasil entre 1842 

€ 1843 acompanhando o marido, ministro plenipotenciário do Rei da França junto à Corte 

imperial do Brasil, na missão de negociar o casamento do Príncipe de Joinvilhe com à irmã 

de D.Pedro ||, a princesa Da. Francisca de Bragança. 

Publicado postumamente, o diário sobre sua viagem ao Brasil é rico em observações 

sobre a vida a bordo, os elementos e cores da natureza, o clima, a vida na Corte e nas ruas 

do Rio de Janeiro, a escravidão. Apesar de ter permanecido apenas seis meses no Brasil, seu 

diário de 300 páginas se distingue pela linguagem apurada, pela descrição minuciosa da 

paisagem tropical e a reflexão sobre as relações sociais e interpessoais da população que 

encontrou no Brasil. 

Partiu a Baronesa Émile de Langsdorff, de Toulon, em Outubro de 1842, com destino 

ao Rio de Janeiro, a bordo do Ville de Marseille. “Viajava comovida com as palavras do filho 

deixado para trás: — Eu também vou, não é mamãe?“ (2000: 13). 



Mulheres Viajantes do Século XIX: O Olhar Feminino Sobre a Condição Feminina no Brasil | 239 

V. Adêéle Toussaint-Samson. 

“Quando passei a linha pela primeira vez a bordo de um veleiro (...) Eu amamentava meu 
primeiro filho...” 

Bastante interessante e de agradável leitura é o diário da parisiense Adêle Toussaint- 
Samson, que esteve no Brasil de 1850 a 1862 com o marido e o filho. Mulher de mentalidade 
avançada diante dos costumes vigentes em sua época, conviveu na França com gente do 
teatro, das letras e do mundo artístico em geral. Segundo a historiadora Inez Turazzi, Adêle 
fez sua primeira incursão literária aos dezessete anos, quando lançou um folheto intitulado 
Essais; d'aprês une note manuscrite. Conhecia bem o português, o italiano e o francês. 
Casou-se com um dançarino de teatro — filho de franceses nascido no Brasil — por volta dos 
vinte anos de idade. 

Quando Adéle e o marido partem da França, em direção ao Brasil, por volta de 1849-1850, 

a bordo do clíper Normandia, o casal trazia consigo o filho de dezoito meses de idade. 

VI. O Olhar Feminino Sobre a Condição Feminina no Brasil, 

AÀ análise comparativa dos diários das viajantes envolve a relação das viagens com a 

percepção do Novo Mundo procedente da observação e da experiência. À propósito da 

temática que envolve essa ligação, referimo-nos à obra La disputa del Nuevo Mundo em que 

Antonello Gerbi (1982) indica duas maneiras básicas de se encarar o Novo Mundo do ponto 

de vista da filosofia ocidental: à natureza americana era o lugar da regeneração do Velho 

Mundo, remetendo ao edênico, à partir de uma visão de mundo positivada e em sentido 

oposto, a Natureza tropical americana era lugar do insondável, do exótico, do hostil, da 

poligamia, da escravidão e do clima tórrido e inclemente, portanto infernal. Percebe-se na 

leitura dos diários, que os padrões de avaliação dos homens foram duplamente acionados 

na apreciação do grupo visitado pelas autoras. Traçar um caminho alicerçado nos padrões 

europeus permitiu às narradoras olhar não só o “outro”, mas num gesto duplo, olhar para 

dentro de si mesmas. Um exercício de olhar que nasce da experiência do estranhamento, do 

conflito para o qual Greenblatt nomeia “choque da diferença cultural extrema”. Segundo ele, 

em face do desconhecido, “os europeus usavam suas estruturas intelectuais e organizacionais 

convencionais, moldadas durante séculos de contatos indiretos com outras culturas, e que 

essas estruturas impediam em grande parte uma percepção clara da radical alteridade das 

terras e povos americanos” (1996: 78). 

Pois bem, na travessia transatlântica, a passagem pela linha do Equador foi, para as 

quatro viajantes, um “choque”, no mínimo sedutor. Frente ao misterioso, ao apreensível 

apenas nos livros, ao imaginado e ao ansiosamente esperado, a descrição da passagem pelo 

paraleio 0º carregada de sustos, estranhamentos e decepções, marca no espaço e no tempo 

das narrativas, o ponto de convergência dos olhares das viajantes. Nos quatro relatos há uma 

profusão de imagens e sensações sobre os preparativos e as discussões para a transposição 



240 | condição Feminina no Império Colonial Português 

do Equador e as comemorações — à apresentação teatral, as músicas, danças, número de 

prestidigitação, a missa, os batizados com farinha e baides d'água — o sentimento de orgulho, 

as mudanças de comportamento atribuídas às “brumas opacas” e até os desapontamentos 

com a ausência dos males físicos esperados. 

Como um marco divisor de identidades, de conceitos e preconceitos, de estereótipos e 

classificações, a partir do Equador os olhares se convergem. Conscientes de que o próximo 

ancoradouro seria o lugar do “outro”, mistura do exótico, da natureza selvagem, do calor 

sufocante, da indolência e do inusitado, os relatos das viajantes passam a ser a própria 

consumação da alteridade. Conforme escreve a Baronesa Langsdorff: 

Quando nos disserem que chegamos, seremos envolvidos por estrangeiros indiferentes, 

que não falam nossa língua, e não mais haverá essa camaradagem que me agradou tanto. 

Contudo estou com pressa de chegar! (2000: 91) 

Enfim, eis que surge o Brasil “ 

Adêle Toussaint. (2003: 71). 

Antes de nossa discussão sobre a condição feminina no Brasil, apontamos algumas 

observações: a) cada uma das viajantes pertence a uma determinada classe social; b) o espaço 

visitado pelas autoras se limita à cidade do Rio de Janeiro, em diferentes décadas do século 

XIX; c) constituem fatos históricos deste período: a transferência da Corte Portuguesa para 

o Brasil em 1808, a Independência do Brasil em 1822, a proibição do tráfico de escravos em 

1850, a abolição da escravatura em 1888 e a intensificação da europeização da sociedade 

brasileira. 

Todos os diários escolhidos falam de um Brasil escravista. Transitando entre a Corte e as 

ruas do Rio de Janeiro, entre o ambiente familiar e o público, essas observadoras “de fora” 
testemunharam, registraram e refletiram sobre a situação social da mulher no Brasil do século 
XIX. Nessa sociedade havia uma distinção arbitrária e imprecisa das mulheres pela cor da 
pele. “Tivesse ou não nascido no Brasil, a mulher branca era frequentemente identificada 

com a portuguesa, ficando a denominação de brasileira para a mestiça de todos os matizes”. 
Embora existisse um grupo de negras livres que usavam calçados, mulatas que se vestiam pelos 
figurinos parisienses e brancas pobres, “havia certa superposição da hierarquia econômica 

e sacial à hierarquia étnica“” (Cf. Moreira Leite, 1997: 48). O trecho abaixo, do diário de Ida 

Pfeiffer, confirma: 

com suas matas de bananeiras e de palmeiras”, escreve 

Nas mais distintas oficinas, vi negros ocupados na confecção de roupas, de sapatos, de 

obras de tapeçaria, de bordados de ouro e prata; e mais de uma negra bem vestida trabalhando 

em trajes femininos elegantes, e nos bordados mais delicados. Muitas vezes pensei sonhar ao 
ver essas pobres criaturas, que eu imaginava como selvagens livres, quando viviam em suas 
florestas natais, ocupadas em lojas e oficinas que exigem tanta delicadeza. £, contudo, como 

se poderia pensar, isso não parece lhes ser penoso; sempre se põem a trabalhar alegremente 

e com prazer. (1858: 29-30) 



Mulheres Viajantes do Século XIX: O Olhar feminino Sobre a Candição Feminina no Brasil I 241 

Um outro exemplo vem ilustrar a percepção das viajantes sobre as contradições étnicas 
observadas. Numa visita a uma casa de família brasileira, a Baronesa Langsdorff escreve: 
“Inês, a governanta, também estava; é considerada branca, embora pareça mulata, mas a 
Senhora que gosta muito dela, declarou-a completamente branca e tornou-a sua companheira 
inseparável. Não a deixa em casa, e muitas vezes, leva-a ao teatro” (2000: 120). 

De um modo geral, as mulheres usufruíam uma condição subalterna e mal interpretada 
dos grupos dominantes. As comemorações da igreja, da qual participavam todas as mulheres, 
eram momentos para a ruptura da “reclusão domiciliar”, recolhimento idealizado para o 
comportamento da mulher luso-brasileira, segundo o qual a mulher só deveria sair de casa 
três vezes — para ser batizada, casar e ser enterrada — afirmando os princípios de pureza, 
religiosidade e obediência. 

A Baronesa Langsdorff escreve a respeito: 

[...] Saem muito raramente e nunca expressam publicamente o menor pensamento nem 
a menor impressão.Freguentemente vendo algumas mulheres, jovens ainda, se entregar a 
uma imobilidade, para mim, sobre-humana e quardar um silêncio que me parece eterno, 
pergunto-me se estas naturezas já estão mortas, até mesmo se algumas porventura, viveram; 
mas para compreentder, seria necessário interrogá-las, porém jamais responderiam. Suportam 
com visível impaciência a menor pergunta que se lhes faça: já é muito que escutem... 
(2000: 124) 

E ainda com relação à ruptura da reclusão domiciliar, observa: 

[...] Vimos um pequeno pórtico, à frente do qual estavam algumas mulheres. Entramos. 
Havia, com efeito, um altar e um padre, mas ficamos hesitantes sem saber bem se estávamos 
numa igreja. Algumas mulheres de pé abanavam-se e conversavam umas com as outras. 
Estavam muito bem vestidas, de preto. AÀ maior parte exibia ornamentos de azeviche na testa 
€ belos véus de renda e quase todas tinham dentes brilhantes de brancura, belos olhos muito 
negros, com o branco do olho resplandecente. Conversavam com animação... (fdem: 115) 

As participações em festas, as idas aos teatros e óperas eram também ocasiões de 
emancipação feminina no meio da classe abastada e foram observadas com minudência 
pelas viajantes. 

Se o espaço público não era lugar para uma mulher de família — segundo os padrões 
sociais novecentistas — no entanto, o porto, a alfândega, a praça, o mercado e as ruas 

foram palcos das histórias fragmentadas e sofridas de mulheres imigrantes, escravas livres, 
trabalhadoras e pobres. 

Em seu diário, Ida Pfeiffer conta o drama de uma lavadeira austríaca, passageira do 
Carolina, que veio ao Brasil à procura do marido alfaiate, há seis anos vivendo no Rio de 
Janeiro, sem dar sinais de vida: 



242 | condição Feminina no Império Colonial Português 

[...] Informaram-na de que o volúvel marido, o fugidio esposo, ao saber que ela vinha 

caçá-lo fugira do Rio, onde só deixara dívidas! E o pior é que, desaparecera em companhia 

de uma negra!!(...) À pobre mulher que sacrificara todas as economias para pagar esta 

viagem consagrada ao culto do vínculo conjugal via-se agora em país estrangeiro e sem 

recursos!(...) Mas felizmente socorreu-a a respeitável família Lallement, que a tomou a seus 

serviços... (1858: 24) 

Adêle Toussaint relata as provações passadas após sua chegada ao Brasil: 

[...] À nossa chegada ao Rio de Janeiro, ficáramos hospedados na casa de nosso tio; mas 

era preciso pensar em alojarmo-nos. Depois de ter percorrido toda a cidade, encontramos o 

que queríamos apenas na Rua do Rosário (...) Foi lá que meu marido e eu caímos doentes 

de febre amarela (...) Chegados havia apenas três meses, sem conhecer ninguém na cidade, 

quase não vendo os parentes com quem nos hospedáramos ao chegar, sem médico, sem 

criado, com muito pouco dinheiro e um filho de dezoita meses que eu acabara de desmamar, 

assim era a nossa situação... (2003: 92-95) 

Como professora particular de línguas, enfrenta o preconceito, conforme registra: 

[...] Como as brasileiras jamais saíam sozinhas às ruas naquela época, na cidade eram 

encontradas apenas francesas ou inglesas que, por esse único fato de saírem sós, viam-se 

expostas a muitas aventuras: “É uma Madame!”, diziam sorrindo os brasileiros, o que 

significava uma francesa e subentendia uma cortesã; pois a exportação de nossas cortesãs 

para o estrangeiro não é uma das partes menos importantes de nosso comércio (...) 

[Contudo], à força de pequenas lições os sul-americanos compreenderam, enfim, que há 

mulheres que, por ir a pé, sozinhas, ganhar a vida a ensinar sob aquele sol de fogo, não são 

por isso menos honradas, e começam a não dizer mais, com aquele ar de profundo desdém: 

“É uma Madamel!”, porque mais de uma madame os ensinou a víver (idem: 19) 

Maria Graham, por mais de uma vez, descreve em tom poético, o trabalho das lava- 

deiras: 

[...] Logo à entrada do vale, uma pequena planície verde espraia-se para ambos os lados, 

através da qual corre o riacho sobre seu leito de pedras, oferecendo um lugar tentador para 

grupos de lavadeiras de todas as tonalidades, posto que o maior número seja de negras. E 

elas não enriquecem pouco o efeito pitaresco da cena. Geralmente usam um lenço vermelho 

ou branco em volta da cabeça, uma manta dobrada e presa sobre um ombro e passando 

sob o braço oposto, com uma grande saia (...) Em torno da planície das lavadeiras, sebes de 

acácias e mimosas cercam os jardins, cheios de bananeiras, laranjeiras e outras frutas, que 

cercam cada vila... (1956: 177-178) 



Mulheres Viajantes do Século XIX: O Olhar Feminino Sobre a Condição Feminina no Brasil ] z243 

O trecho abaixo, de Adêle Toussaint, ilustra o trabalho das negras Minos do Mercado: 

[...] Na frente do Palácio, encontra-se o Mercado, que é realmente um dos locais mais 
pitorescos da cidade. Ali, grandes negras Minas, (...) acocoradas em esteiras junto de suas 
frutas e de seus legumes; ao lado delas, estão seus negrinhos, inteiramente nus. Aquelas cujos 
filhos ainda mamam, carregam-nos atados às costas por um grande pedaço de pano raiado 
de todas as cores, com o qual fazem dar duas ou três voltas em torno do corpo, depois de ter 
previamente posto o filho contra suas costas, as pernas e os braços afastados; o pobrezinho 
permanece assim o dia todo, sacudido petos movimentos de sua mãe, o nariz colado às costas 
dela; a cabeça quando ele dorme, não tendo nenhum ponto de apoio, rola constantemente 
da direita à esquerda... (2003: 75-76) 

E sobre o trabalho das escravas “de ganho”, escreve: 

[...] A brasileira não faz nada por si mesma, mas manda fazer (...) Porém quando somos 
admitidos em sua intimidade, encontramo-la, presidindo a confecção dos doces, da cocada, 
arrumando-os no tabuleiro de suas negras ou de seus negros, que logo vão vender pela 
cidade os doces, as Írutas ou os legumes da habitação (...) É preciso que cada um dos escravos 
“de ganho” traga à sua senhora uma soma indicada, no fim de sua jornada, e muitos são 
espancados quando voltam sem ela... ((dem: 156-157) 

Outros aspectos sociais e culturais poderiam ser colhidos dos diários das viajantes, para 
uma compreensão das ações femininas e do processo de construção de identidades, de suas 
diferenças e singularidades. Este rápido excurso pelas memórias dessas mulheres, contudo, vem 
demonstrar que mesmo enfrentando o sofrimento e durezas da vida e apesar dos modelos 
de comportamento, a submissão e recolhimento a ela impostos, a mulher ousou viajar. Como 
viajante ousou escrever e publicar, o que significa — lembrando aqui a bela expressão de José 
Saramago, em sua Viagem a Portugal: “[...] [ser] durante muitas semanas, um espelho 
refletor das imagens exteríores, uma vidraça transparente que luzes e sombras atravessaram, 
uma placa sensível que registrou, em trânsito e processo, as impressões, as VOZes, O Murmúrio 
infindável de um povo” (2003: 14). 

Referências Bibliográficas 

GERBI, Antonello, ta disputo del Nuevo Mundo. História de uma polêmica 1750-1900. México: F.C. E, 1982. 
GRAHAM, Maria, Diário de uma Viagem ao Brasil e de uma Estada nesse Poís Durante Parte dos Anos 1821 

1822 e 1823. São Paulo: Editora Nacional, 1956. 

GREENBLATT, Stephen. Possessões Moravilhosas — O deslumbramento do novo mundo. São Paulo: EDUSP, 

1996. 

LANGSDORFF, Baronesa E. de. Diário da Baronesa E. de Langsdorff: Relatando sua viagem ao Brasil por ocasião 
do casamento de S A R o Príncipe de Joinville 1842-1843, Florianópolis: Ed. Mulheres, 2000. 

MOREIRA LEITE, Miriam Lifchitz, Livros de viagem (1803-1900). Rio de Janeiro: Ed. UFRJ, 1997. 



244 | condição Feminina no Império Colonial Português 

PFEIFFER, Ida. Voyoge d une femme autour du monde, traduit de lad avec lóutorisation de láuteur par w. De 

Suckau. Paris: Libraírie L. Hachette, 1858. 

RUSSELLWOOD A J R. “Precondições e precipitantes do movimento de independência da América Portuguesa”. 

tn: Diálogos Oceânicos: Minas Gerais e as novas abordagens para uma história do império ultramorino 

português. Org: FURTADO Junia Ferreira. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2001, pp. 419-467. 

SANCEAU, Elaine. Mulheres Portuguesas no Ultramar. Porto: Ed. Livraria Civilização, 1979. 

SARAMAGO, José, Viagem a Portugal. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. 

TAUNAY, Affonso D'E. Rio de Janeiro de Antanho; Impressões de viajantes estrangeiros. São Paulo: Editora 

Nacional, 1942. 

TOUSSAINT-SAMSON, Adêle. Uma Parisiense no Brasil. Rio de Janeiro: Ed. Capivara, 2003. 



Subalternidades 

e Comportamentos 

Culturais 





As mulheres 

e o processo de emancipação social' 

Abigail Alcantara Silva 

Resumo: o presente texto aborda olguns dos aspectos das estratégias de sobrevivência das mulheres 
tiderancos do boirro de Alagados e do Subuúrbio Ferroviário na cidade de Solvador, no Estado da 
Bahia no Brasil. Dessa maneira, procuro mostrar como se articulam para enfrentar as diferentes 
formas de discriminação, preconceito e as condições de submissão na sociedade brasileira, e 
mois, como esta condição socíal tem moativado o orgonização dessas mulheres, especialmente 
as mulheres negras nos espaços comunitários e nos movimentos sociais, contribuíndo e 
possibilitando a construção efetivo de modos de emancipação social, mesmo quando esse 
trabalho não é valorizado e reconhecido como trabalho político pelo sistema hegemônico. 

Introdução 

Observa-se hoje, no mundo acadêmico, numerosos estudos sobre a discriminação de 
gênero e de pertença étnico/racial na sociedade brasiteira. Do mesmo modo são relevantes 
os estudos sobre os movimentos sociais e sua dinâmica na sociedade global. Por exemplo, a 
socióloga feminista, Elisabeth Lobo em 1991 observa que poucos desses movimentos refletem 
sobre o fato de que são constituídos sobretudo por mulheres, protagonistas ativas nos processos 

de discussão e lutas mas que todavia não detém o poder formal de decisão. 

Outro aspecto importante desse processo é que estes estudos estão, cada vez mais, 
sendo realizados pelos próprios atores sociais que até então se encontravam ausentes de tais 
debates, ignorados pelo racismo, pelo sexismo e subjugados pelas desigualdades sociais na 

sociedade brasileira. 

Em princípio, o cerne dessa questão, sobretudo quando se trata da mulher negra, gira 

em torno da existência do mito de uma democracia racial que delineia um perfil de sociedade 

em que há convivência pacífica dos povos que formam a nação brasileira: o índio, o negro 

€ o branco português. AÀ este último cabe o grande mérito de promover essa harmonia 

por praticar um “colonialismo humano e cortês”, responsável pela miscigenação no Brasil, 

como faz supor o sociólogo Gilberto Freyre em sua obra Casa Grande e Senzala, lançada 

em 1934, na qual ele se expressa como um colonialista do seu tempo, representando o 

pensamento do sistema hegemônico, das elites políticas, econômicas e intelectuais, que 

1 Este texto faz parte de uma pesquisa em andamento sobre o desenvolvimento local e as especificidades da 

população negra no âmbito de Alagados e do Subúrbio Ferroviário na cidade de Salvador, Bahia. 



248 | condição Feminina no Impéria Colonial Português 

mesmo atualmente continuam a ver o negro como um sujeito passivo. Um exemplo que 

ilustra esse fato é a condição social da mulher negra, que pouco tem se transformado desde 

a análise de Freyre (1934), e que ainda se reproduz em muitos aspectos do presente calonial 

nas cidades brasileiras, simbolicamente no papel da empregada doméstica, Nesse contexto, 

são 40 milhões de mulheres negras brasileiras, das quais 27% vivem nas zonas urbanas, onde 

poucas consequem ascender socialmente, 

Não obstante, ao pensar e analisar a sociedade brasileira na lógica de um projeto de 

embranquecimento de sua população foram sendo criados mecanismos de inferioridade 

do povo negro. O mito da democracia racial, entretanto não só reforça o racismo existente, 

como desmobiliza processos de luta e organização contra as práticas e comportamentos 

racistas, subestimando a participação, sobretudo da mulher negra no desenvolvimento da 

sociedade. 

Se não existe o racismo, por que a luta? Desse modo é possível justificar a incompetência, 

a falta de capacidade e os limites dos negros tachando-os de negligentes, preguicosos e 

outros estereótipos contidos na linguagem da política de embranquecimento da sociedade 

brasileira. 

Assim a condição de vida da população negra segue se configurando para as elites 

racistas como o resultado de uma “cultura inferior” e não uma consequência das relações 

sociais neocoloanialistas preconceituosas e conservadoras. Essa condição serve também para 

justificar a lógica na qual se desenvolve todo o processo de invisibilidade e produção de 

ausências? da população negra, especialmente das mulheres que constituem à base da 

hierarquia social brasileira. 

A produção de ausências se manifesta de várias formas nas relações sociais e servem para 

assegurar o controle social da população negra, Primeiro, por meio das práticas sistemáticas do 

sistema de hierarquização dos valores sócio-culturais como da desvalorização, inferiorização e 

invisibilização dos sujeitos sociais produtores e construtores de ações com valiosas contribuições 

nos campos da cultura, da economia e da política, por exemplo. Segundo, inocentando 

as elites, inclusive a progressista, das responsabilidades sobre a permanente situação de 

desigualdades raciais e sociais ao disseminar e reforçar idéias que repousam na convicção de 

que a causa da precária condição de vida do povo negro se explica somente pelo estado de 

pobreza em que vive. Entretanto, estas elites não explicam por medo ou recusa de discutir o 

racismo, quando a prática de discriminação constantemente ultrapassa os limites de classe, 

atingindo a pequena e tênue classe média negra que conseguiu se formar do nada material 

(propriedades, bens materiais e sociais herdados da família), constrangendo seus membros 

só por serem negros. 

2 Em consonância com a discussão do sociólogo Boaventura de Sousa Santos, onde explicita que “o objetivo da 

sociologia das ausências é transformar objetos impossíveis em possíveis e com base neles, as ausências em 

presenças” (Santos, 2004: 786). 



As mulheres e o processo de emancipação social | 249 

Portanto, numa sociedade multirracial, com problemas no campo da cidadania por 
resolver, a raça e o gênero são mais abrangentes para determinar a condição de classe do 
que o contrário. Concordamos portanto, com a resposta do Professor Milton Santos (1998)? 
a uma entrevista sobre discriminação racial, onde ele diz que: “[...] ninguém escapa, não 
importa que fique rico. E daí o medo que tenho de circular”. Indagado se tinha medo de ser 
discriminado responde: “Claro, esse medo da humilhação [...] todos os negros têm..”. Dessa 
forma, um dos desafios que os movimentos negros enfrentam atualmente é explicar que 
não é o negro, ao reivindicar uma condição de igualdade de direitos, que está fomentando 
o racismo na sociedade brasileira, pelo contrário, essa condição de igualdade de direitos é 
um dos pressupostos basilares de uma nação que busca a comunicação e o diálogo forjado 
pelas interculturalidades. 

Para o sociólogo Boaventura de Sousa Santos, a prática ideológica de reconhecer e 
validar conhecimentos e saberes, a partir do centro, como se fossem a única via de ser e 
estar no mundo, reforçados em tempos de uma globalização que aponta um único caminho 
de desenvolvimento econômico e social por meio do controle hegemônico e da expansão 
neoliberal, como único modelo viável de desenvolvimento é desperdiçar experiências produzidas 

pelas sociedades a partir da dinâmica das ações coletivas: 

(...) o modelo civilizatório, inspirado no ocidente, acentua sua histórica dificuldade de 
assumir o fenômeno das diferenças, transformadas em desigualdades e sempre destoantes 
de suposta hegemonia de cultura e civilização ocidentais criando um impasse, historicamente 
conhecido, na convivência entre as três culturas constituintes da fundação étnico-cultural 
brasileira; indígena, africana e portuguesa (colonial). (Siqueira, 2000: 133)º 

No caso do Brasil, negar os protagonismos das experiências de homens e mulheres índios 
e negros na produção de conhecimento e saberes é igualmente fechar as saídas para sua 
emancipação social interna e externamente. As experiências da comunidade do Subúrbio 
Ferroviário são só uma entre os muitos exemplos que se manifestam nos grandes centros das 
cidades brasileiras, levadas a cabo por contingentes de mulheres e mulheres negras “quase” 

anônimas pela posição que ocupam na hierarquia social. 

Essas mulheres, em suas comunidades, são sujeitos principais na estrutura de resistência 

da cultura negra, responsáveis pela transmissão do afeto, da emoção e do cuidado, sobretudo, 
no papel das benzedeiras e das Mães de Santo, como mães, parteiras e como querreiras”, 

persanagens determinantes no exercício da prática política e religiosa nos Terreiros de 

Candomblé e nos cultos religiosos. À frente das organizações populares, mostram o significado 

Milton Santos. “Entrevista explosiva”. tn: Revísta Coros Amigos nº 17, Agosto de 1998, 

SIQUEIRA, Maria de Lourdes: “Ancestralidade e contemporaneidade de Organizações de Resistência Afro-Brasileira”, 

In: Gestão Contemporânea, Cidades Estratégicos e Orgonizações Locais, cap. 4. 

Em destaque duas das inúmeras heroínas negras: Luiza Mahim, Revolta dos Males, e a Negra Zeferina do 

Quilombo Zumbi dos Palmares, 



250 Condição Feminina no Império Colonial Português 

de cada uma dessas dimensões na articulação e manutenção da cuttura negra, o que acaba 

por configurar também um testemunho de resistência e lutas contra os processos que buscam 

negar ou invisibilizar sua existência: “A discriminação cultural vem a reboque da física: tudo 

que vem do trabalhador, da mulher e do negro é inferior, ao que vem do senhor, do homem 

e do branco” (ARROYO apud GOMES, 1995: 23). 

A cultura para a sociologia, a despeito de não existência de consenso, sustenta-se num 

conjunto complexo de ações humanas que implica e envolve os conhecimentos, os saberes, as 

técnicas e as tradições, os hábitos e costumes que caracterizam uma determinada sociedade 

ou grupo humano. Como analisa o professor Nej Lopes, “o que se conhece genericamente 

como cultura negra, é esse acervo cultural que a Diáspora Africana recria através de formas 

ancestrais e coloca a serviço da visibilidade de seus agentes” (LOPES, 2004: 221). 

Deste modo, um dos objetivos desse texto é fazer uma reflexão sobre o trabalho das 

lideranças femininas do bairro de Alagados e do Subúrbio Ferroviário de Salvador, no Estado 

da Bahia, uma cidade que concentra o maior percentual de negros do Brasil; para em seguida, 

buscar discutir camo as mulheres, negras, sobretudo, articulam-se nos diversos movimentos 

lacais que engendram, atuando ativamente nos processos de enfrentamento das várias formas 

de subalternidade à que são submetidas cotidianamente e como essas lutas que travam nas 

comunidades têm contribuído para o movimento de mulheres no geral. 

Falar em lideranças femininas, implica falar de mulheres que se destacam, ainda que 

não numa posição de poder formal, à frente de sua comunidade sendo reconhecidas pelos 

seus pares por garantirem o sustento de suas famílias, por suas práticas políticas e religiosas 

entre outras formas de participação na vida comunitária. 

É sobre esse sujeito revolucionário que a produção das ausências se exerce de forma 

mais virulenta: sobre as mulheres pobres e negras, seja com pouca ou nenhuma qualificação 

profissional, domésticas, moradoras da periferia, seja com lideranças comunitárias, profissionais 

liberais qualificadas, professoras, acadêmicas, pesquisadoras ou grandes artistas. Negar estas 

mulheres e sua ação social, objetiva legitimar a situação de inferioridade para justificar o 

processo de submissão e, assim, a naturalização da subalternidade. Para que estas mulheres 

continuem ocupando os lugares de submissão e de servidão pré-estabelecidos pelo monismo 

hegemônico é necessário por conseguinte desqualificar, invisibilizar e tornar menor sua 

importância social, seus valores e identidades étnico-raciais. 

Durante séculos, as mulheres negras ocuparam estes lugares “inexpressivos” não obstante 

sua contribuição fundamental na formação e no cuidado da vida familiar, da comunidade 

e da sociedade, exercendo diferentes papéis, ora como amas de leite, ora como religiosas, 

como professoras, parteiras, artistas, poetas ou uma “assistente social” atenta aos problemas 

que acontecessem em suas comunidades. Um sujeito social revolucionária e, por isso mesmo 

vigiada e desqualificada para que não reconhecesse em si seu potencial de transformação. 

Não se pode dizer, no entanto, que esse modelo conseguiu obter êxito e tolhir as práticas 

de construção e transformação das identidades dessas mulheres. Os processos emancipatórios 

de lutas e resistências continuam no cotidiano das períiferias de Salvador aliado inclusive ao 



As mulheres e a processa de emancipação sociat | 251 

crescente nível de politização que vêm conquistando no processo de organização, politização 
essa que se torna um testernunho importante, num contexto histórico que faz parte de uma 
dinâmica própria dos movimentos negros encabeçados por elas, mas que todavia parte de 
uma racionalidade e exercícios de poder distintos tanto da racionalidade moderna quanto 
da racionalidade masculina. 

Em uma sociedade cujo exercício da participação ativa e cidadã está por ser construído e 
muito vale o status social que o indivíduo possui para exercer sua cidadania, a mulher negra 
está predestinada pelas condições sócio-econômicas e políticas, que lhes são impostas, ao 
patamar mais baixo da hierarquia social, vivenciando um duplo processo discriminatório que 
passa por práticas racistas e sexistas. É nessa estrutura social complexa que a construção 
de identidades emancipadas exige também processos, por sua vez, complexos de análise e 
enfrentamento de tais questões. 

Trajetória das Mulheres na Busca de sua Cidadania no Contexto do Subúrbio 
Ferroviário 

O bairro dos Alagados está entre as ocupações mais antigas de Salvador, sendo apontado 
como o bairro que dá origem à expansão do Subúrbio Ferroviário, um espaço que se tornou 
alternativo para moradia de uma significativa parcela da população excluída dos espaços urbanos 
mais valorizados, atualmente se constitui majoriatriamente por indivíduos pobres e negros. 
A área é citada em vários documentos e diferentes estudos sobre a urbanização da cidade 
de Salvador desde 1940, quando surgem as grandes ocupações de terra para moradia nas 
áreas que apresentavam proximidades ou possibilidades de vir a ser pólos de desenvolvimento 
local. A degradação do meio ambiente em conseqúência do intensivo processo de ocupação, 
as dificuldades físicas de ocupação do espaço por se tratar da maré e a organização local são 
processos que vão sendo construídos pela determinação de seus moradores, em paralelo à 
luta pela conquista da cidadania, do direito de expressão de suas identidades e a luta pelo 
acesso digno a meios de sobrevivência, sem perder a perspectiva de habitante da cidade 

informal e, portanto, da necessidade de construção de organizações fortes. 

A produção dos meios de sobrevivência e a cultura local, aliadas ao propósito de chamar 
a atenção para a necessidade de políticas públicas que tornem viáveis estas áreas urbanas 
em sua diversidade social, viabilizando estes espaços da cidade, ocupados pelos segmentos 
mais pobres da população são tarefas muito difíceis, especialmente, para as mulheres negras, 
enquanto lideranças. Ao enfrentar tanto o racismo, o sexismo quanto o economicismo, uma 
ordem de fatores que estrutura a rede de sustentação da submissão dessas mulheres ao 

6 Cidade informal: foi constatado através das discussões e reuniões para preparação do seminário “Salvador: o 

arquitecto e a cidade informal” que surpreendentermente uma parte da cidade, maior do que se imaginava, 

está fora dos padrões legais de construção e infra estrutura mínima de habitabilidade, Esta parte informal inclui 

os bairros que fazem parte do Subúrbio Ferroviário. 



252 | condição Feminina no império Colonial Português 

diferenciá-las hierarquicamente da mulher não negra, significa um espaço a mais na sua 

trajetória de luta, pelo respeito às diferenças, o que tem contribuído imensamente para o 

movimento feminista, sobretudo nas sociedades multirraciais. 

Para as mulheres negras, a luta por políticas de promoação da igualdade racial no 

Brasil é uma luta solitária diante das condições de produção ativa de não-existência que 

predomina na sociedade brasileira há séculos. O próprio movimento feminista não fazia esta 

distinção das formas de discriminações que sofre a mulher negra: ser mulher, negra, pobre 

e nordestina, tem matizes muito diferentes do que ser mulher cosmopolita, branca e possuir 

poder aquisitivo e mobilidade no espaço social. Assim, para situar as lideranças da área que 

estamos dialogando, é necessário explicitar que além de mulheres pobres, essas lideranças 

são negras e nordestinas. É interessante perceber o quanto essas condições contribuíram 

para acentuar as desigualdades de classe que serviram de refúgio para as práticas racistas 

que provocam constrangimentos e sofrimentos para as mulheres negras e, em consequência, 

violaçoes de seus direitos”, 

Está presente nesse campo de discussão situações de desigualdade referentes ao acesso 

à moradia, à educação, à saúde, ao trabalho, ao lazer que atingem a mulher em diferentes 

dimensões fortalecendo ou permitindo o surgimento de novos mecanismos de sujeição, 

amparados pelo meio ambiente físico e social “esquecido” pelo Estado. Suas identidades 

invadidas, descaracterizadas e suas redes de sociabilidade manipuladas e criminalizadas pelas 

mídias interferem substancialmente no modo de vida da comunidade e, consequentemente 

no meio de vida dessas mulheres que vivem o quotidiano do bairro, 

Estes fatores têm dificultado, sobremodo, o exercício político das lideranças femininas, 

sobretudo quando estão à frente das organizações. Embora as questões de gênero e raça 

pareçam estar diluídas na luta conjunta pela sobrevivência imediata e consolidação do espaço 

de moradia, elas estão imbricadas em hierarquias de poderº, uma relação comum em qualquer 

grupo social exercido de formas diferentes conforme a cultura e as circunstâncias, mas que 

atualmente dividido com parte dos jovens envolvidos no comércio de armas e das drogas têm 

provocado uma disputa sistemática e desigual em Alagados e entre os seus líderes, estando 

as mulheres muitas vezes impedidas de exercitar suas ações de lideranças. 

? MarliPereira Soares, negra, doméstica torna-se símbolo da luta por direitos humanos no Brasil ao enfrentar o 

batalhão da PM da Baixada Fluminense, RJ, recanhecendo os assassinos do seu irmão. Março-Agenda UNEGRO 

2006. 

Considerando a falta de consenso do conceito de poder, é uma pretensão desenvolver um análise dialogando 

com os teóricos Marx, Weber, N. Elias, Foucault, M. Grozir e outros. Entender suas dimensões nas relações 

sociais atualmante, compreendendo até que ponto contribui para a manutenção das formas de opressão na 

medida que há formas de exercê-lo sem que seja necessário desafiar o opressor frontalmente. No que respeita 

as mulheres, para exercê-lo não é comum lançar mão do confronto direto, nesse caso, quais as possibilidades do 

seu exercício por elas? No caso das mulheres negras esta prática pode ser um tlegado histórico não contemplado 

pelas teorias eurocêntricas? 



As mulheres e o processo de emancipação social | 253 

As trajetórias de vida desses moradares, as dificuldades, as emoções, as frustrações, as 
vitórias, as experiências são legados do seu passado histórico repleto de rupturas na formação 
de suas identidades que se expressam a partir de lógicas diferentes, entre os homens e as 
mulheres, Sobretudo no sentido como vivenciam suas experiências entre a razão e a emoção, 
retratam uma realidade complexa em que se vive entre o ser e o estar. O ser na dimensão 
psicossocial, política e cultural, dando vida a sua história com a força vital fundamental para 
a organização social. A força vital que se baseia na atividade, no realizar, no fazer coisas que 
manifestam alegrias, despertam afetos, criam as solidariedades. O estar, por um lado, seria 
a estrutura de negação dessa força na medida que a inserção dessa população no meio 
urbano de forma desordenada, a necessidade de sobrevivência e consumo e os apelos da 

mídia criaram ilusões de pertencimento a um modo de vida muito distante da realidade, 
incentivando mudanças de valor e comportamento que desconsidera a cultura local. Por 
outro lado, experimentam um verdadeiro sentido da realidade em que vivem através do meio 

ambiente repleto de significados que expressam força, solidariedades, conflitos, relações de 
poder, hierarquias, ausências, prática política e o legado do seu passado histórico, conforme 
o depoimento dessa moradora como um desafio de cidadania à ordem estabelecida. Se 
para o exercício da cidadania é importante que o sujeito possua algum status social, nessa 
população tais esferas não estão forçosamente coadunadas (exercício da cidadania e status 

social), assim tal movimento é um desafio na construção da cidadania: 

Nós construímos o bairro que moramos sem a ajuda do governo [...] Minha mãe veio do 

remanejamento para morar aqui. Ela recebeu uma casa de madeirite, depois ela construiu de 

alvenaria e como a área era grande ela deu lugar para a gente (os filhos) irem construindo 

quando fosse casando [...] Era tudo maré, lama e palafítas, a gente levou mais de um ano 

para botar em ponto de terreno [...] Na verdade fomos nós que realmente resolvemos nossos 

problemas, sem a participação do governo. Aterramos e tivemas uma participação grande na 

construção do bairro. Tudo que aconteceu aqui teve a participação dos moradores. (Moradora 

da comunidade, 2001. /n: SILVA, 2002: 91-93) 

As Associações de Ajuda Mútua, formadas por coletivos de cidadãos negros e cidadãs 

negras que se organizam para prestar serviço social (de saúde, educação, financeira, lazer, 

espiritual, acesso à cidadania) não contam com o compromisso ou o incentivo do Estado. 

Surgem numa lógica semelhante ao que o sociólogo Boaventura de Sousa Santos nomeia de 

sociedades providência: estas organizações são testemunhos das respostas que a comunidade 

negra, ao longo de sua histária, tem sido capaz de dar ao sistema que a oprime, sobretudo 

pelo papel que as mulheres têm à frente das mesmas, contrariando o imaginário social da 

situação de subalternidade frente ao poder formal instituído e a violência simbólica de que 

são vítimas no quotidiano. 

Aqui vale a pena citar a influência das igrejas e das Organizações Não Governamentais, locais, 

nacionais e internacionais. Se nesse campo da ação social e político no focal, o reconhecimento 

do trabalho das mulheres é um dado objetivo importante para viabilidade de suas políticas 



254 Condição Feminina na Império Colonial Português 

de desenvolvimento, por outro, é a regulação de sua participação que pode ser observada e, 

nesse sentido, seria interessante problematizar o papel destas instituições nas comunidades, 

como estimulante ou não à emancipação das mulheres que nelas participam. 

Há uma lógica que constítui a maioria dessas organizações que reforça à produção de 

ausências e a subalternidade das mulheres como também permite o surgimento de novos 

espaços reprodutores dessas práticas, à medida que para atender seus objetivos, muitas vezes 

não explicitados claramente, dão maior ênfase à dimensão econômica da participação feminina 

em seus projetos. Por meio de estímulos, a formação e atividades que giram em torno de 

projetos geradores de emprego e renda acaba sendo dominante, ficando, na mairoria das 

vezes para segundo plano outras dimensões da vida das mulheres. 

A independência econômica tem importância fundamental para estas mulheres pobres, 

mas por si só não é geradora de emancipação social. No contexto da comunidade, há um 

número relevante de mulheres que são literalmente responsáveis pela manutenção da família 

e, mesmo assim, são subjugadas pelos seus companheiros. O hoamem como provedor nas 

famílias de baixa renda tem perdido o espaço de poder por razões econômicas e culturais. Na 

condição de trabalhadores com pouca qualificação, a situação de desemprego prolongada, o 

aumento do desemprego no mercado formal de trabalho, aliadas à questão da paternidade 

responsável sempre reivindicada pelas mulheres, tem contribuído para esta desautorização 

inclusive entre trabalhadores da classe média. Tem-se observado que o número de mulheres 

responsáveis pela família nessa região pode estar aumentando sem ser acompanhado, 

especialmente pela participação das mulheres idosas na composição da renda familiar. 

Atualmente as mulheres pensionistas num percentual elevado têm sido o único meio de renda 

de um número cada vez maior de famílias nessa área. As mulheres são úteis para agregar 

valores que possam manter em equilíbrio o funcionamento do sistema econômico, sobretudo 

em tempos de política neoliberal, onde a perda de benefícios sociais dos trabalhadores para 

o capital se avoluma significativamente. 

Que ações contribuem para emancipação social ou para reforçar a regulação na escalada 

emancipatória das mulheres no trabalho que realizam as organizações internacionais na 

comunidade do Subúrbio Ferroviário? Efetivamente são questões que não podem ser postas 

de lado, sobretudo, porque não há uma resposta forte dessas organizações nesse sentido, mas 

pelo poder que têm em impor suas agendas aos governos locais, especialmente no campo da 

educação caberia uma definição. Este, de acordo com a concepção da maioria esmagadora das 

organizações populares, merece uma intervenção radical no acesso ao ensino básico. Primeiro 

por ser assegurado pela Constítuição um direito fundamental e ponto de partida nos processos 

de desenvolvimento das sociedades, segundo porque existem várias iniciativas e experiências 

significativas nas organizações locais, sustentadas por mulheres que, do ponto de vista do 

histórico-cultural da comunidade, deveriam ser aproveitadas, estimuladas, ampliadas. 

Desse modo, as periferias são vigiadas de perto para que o controle local e a reprodução 

de suas ausências possam ser eficazes. O processo de ocupação da área revela como se 

articulam as várias instâncias de poder no local e suas interferências fora dele. No meio, 



As mulheres e o processo de emancipação social | 255 

estão os indivíduos na luta pela conquista do espaço de moradia a experimentar relações, 
compartilhar solidariedade, mas também, competir pelo controle local que implica inclusive 

no uso da força física quando o diálogo não é mais possível. 

É, a vída em palafita não é fácil. Para morar em uma, você precisa ter e não ter. Dinheiro 

para morar e outro local (não ter). Coragem, morar (ter). Medo de nada, para não ter noção 

do perigo, aqui eles estão debaixo, dos lados e por cima (não ter). (Vivaldina, moradora de 

Salvador 2004). 

O poder como foi referido acima, embora exercido pelas mulheres informalmente, não 

é a primazia de suas necessidades ou projetos de vida, O que se observa na comunidade é 

que o poder tradicional, enquanto uma relação de dominação, não desperta a sensibilidade 

das mulheres a ponto de emergir claramente os conflitos pelo controle de posições locais. 

Por outro lado, a discussão sobre a questão começa aà ser introduzida com vigor nos debates 

e reuniões com a comunidade, com as mulheres recanhecendo seus limites nesse campo, à 

medida que recanhece como uma manifestação cultural do seu comportamento que precisa 

ser vencido. 

Compreender essa dimensão, embora estejam mais sensíveis em como realizar suas 

atividades e por isso contínuar abrindo mão de determinadas disputas quando isso implica 

em perda da qualidade e validade de suas ações na comunidade, significa até certo ponto, 

maturidade política adquirida no trabalho militante, 

Neste caso, as organizações comunitárias têm um papel importante à medida que servem 

de canal de expressão política dessa população, enquanto pobre e negra, “invasora”, ao 

se confrontar com a estrutura hierárquica da sociedade brasileira, a qual mulheres negras 

terão pouco, ou quase nenhum acesso ficando, por conseguinte, de fora dos canais (político 

e econômico) tradicionais de expressão, historicamente controlados pela classe dominante. 

Mais uma vez o papel histórico-social das mulheres está colocado em foco, numa perspectiva 

de emancipação social que se amplia mas, ao mesmo tempo, parece distanciar-se da possi- 

bilidade de concretização, devido à complexidade e à ambiguidade com que as sociedades 

se desenvolvem, tendendo a dar pouca intensidade aos movimentos emancipatórios. 

Para o sociólogo Boaventura de Sousa Santos, no mesmo ambiente social, convive a 

liberdade política com o fascismo social, como as causas da opressão e das desiqualdades 

de raça, gênero e classe não estão só na exploração do sistema capitalista mas provocadas 

igualmente pelo neocolonialismo nas relações sociais. 

Este quadro dá uma visão das dificuldades que implicam na construção da cidadania 

plena e as dificuldades que envolvem os processos de emancipação social, mas evidenciam um 

movimento positivo no caso de Alagados e do Subúrbio Ferroviário, ao mostrar sua população, 

sendo capaz de construir formas de não sujeição por completo às determinações do sistema. 

Uma dessas formas de enfrentamento é como assume sua cultura que, paradoxalmente, é 

um dos canais da produção da riqueza do Estado por meio da indústria de turismo, toda ela 



256 | condição Feminina no Império Colonial Português 

sustentada pela beleza natural do Estado, mas igualmente no jeito de ser de sua gente. São, 

igualmente, as manifestações culturais dessa população e suas articulações que dinamizam 

a “sociedade providência”, e a expressão dos grupos locais. Atualmente, a não existência de 

uma política de inclusão social para crianças e jovens até os 24 anos de idade tem diretamente 

provocado sofrimento e constrangimento às mulheres da comunidade pela violência que 

atinge seus filhos. A precarização da moradia parece ter uma relação direta com a violência 

vívida, a partir da fala e experiências de vida de uma moradora. 

A vida, em palafita, não é fácil. Temos que falar também das inseguranças, do tipo de 

material de que é feita a palafita, que é madeirite e devido à vialência da área uma bala de 

arma de fogo não encontra barreira para passar para a parte interna desse tipo de moradia. 

E quando a casa cai é mais um desafio a ser vencido. “Já pensou? Além da lama, água, telhas 

e madeiras, por cima de uma pessoa?” (Vivaldina, moradora de Salvador, 2004). 

Seus filhos são o alvo principal da violência que atinge agentes do mercado clandestino 
das drogas e consumidores, ou pela violência policial que mira o “suspeito” ou “bandido” 

pela cor da pele e a classe social. 

Para as mulheres, esse processo pode estar indicando uma “[...] mudança social positiva 
[...]”*. As organizações populares e o movimento negro têm sido cada vez mais paolíticos na 
denúncia dessa violência, tanto na formação específica de jovens, com o objetivo de aumentar 
Sua escolaridade, como na proposição de políticas que criem igualdade de oportunidade 
como uma forma concreta de atuar contra o racismo. As cotas para acesso à universidade 
de estudantes negros e pobres oriundos de escolas públicas têm se mostrado um caminho 
positivo pelo aumento das possibilidades no mercado de trabalho, sobretudo para as mulheres 
€ pela discussão sobre o racismo impregnado nas relações sociais “guardado a sete capas”, 
para usar uma expressão popular, quando se quer escamotear um problema, apesar de sua 

clara existência. 

A etnia afro-brasileira ininterruptamente teve à sua constituição social e econômica 
impedida pelas etnias dominantes — primeiro como escravos, depois como segregados. (...) 
A desintegração da etnia afro-brasileira, seu atraso econômico e social e sua hostilização por 
outras etnias têm um efeito imensurável sobre a geografia social do país. O que sabemos é que, 
enquanto isso perdurar, não haverá nenhum tipo de paz e ou concordata. (MIR, 2004: 36) 

As Novas Demandas dos Movimentos de Mulheres Apresentadas no Fórum Social 
e o Processo de Emancipação Social. 

O Fórum Social Mundial de Caracas, em 2006, e os Fóruns que se realizaram no Brasil, 
nos últimos dois anos, têm provocado forte discussão política, ganhando expressividade na 
diversidade dos movimentos que participam do evento. Essas novas demandas e discussões 
chegam nesses fóruns acompanhadas de uma vasta produção acadêmica, resultado de 

? Cf Castells Manuel: O Poder da Identidade, 1999, p. 20. 



As mulheres e o processo de emancipação social | 2567 

estudos e pesquisas realizadas por ativistas e cientistas sociais, apresentando alternativas de 
modelo de desenvolvimento econômico, e chamando atenção para processo de emancipação 
social dos grupos vulneráveis à violação dos direitos humanos como: as mulheres, os negros, 
os indígenas, os gays, os transsexuais, as lésbicas, os imigrantes, as crianças e etnias não 
dominantes. 

Das responsabilidades desse evento, destacam-se as possibilidades de organização dos 
movimentos sociais e a ampliação das possibilidades de diálogo e teorização de suas ações, 
Suas concepções, aumentando as possibilidades de autocrítica, e portanto, as possibilidades de 
poder se reinventar na diversidade dos sujeitos que os compoem, Por exemplo, o movimento 
feminista, o coletivo alianças e mundialização da Marcha Mundial das Mulheres" organizaram 
uma coletânea de textos sobre o processo do Fórum Social Mundial e as questões de gênero, de 
suma importância para a pesquisa cientifica, como para instrumentalização dos processos de 
emancipação social da mulher e consequentemente, da sociedade. A visão de mMudarnça social 
do movimento feminista para as questões de gênero, no campo da política, da economia, como 
do social é que, são questões que se cruzam no processo de articulação da luta e qualquer 
mudança efetiva deve ser integral e global no sentido de abarcar elementos estruturais como 
o político, o econômico e o social para que haja emancipação efetiva da mulher, 

A submissão das mulheres tem raízes profundas na cultura ocidental. Como admite a 
sociáloga Helieth Saffioti: “o patriarcado-racismo-capitalismo constitui em si próprio um limite 
muito estreito na realização da justiça social”. 

L Para o educador Paulo Freire (1999), se as mudanças socioculturais dependem da 
educação, o autor refere que: “para a superação da relação social e palítica colonial, proponho 
a formulação de uma política cultural, social que leve a sério questões da educação básica, 
sobretudo, e localizada contemplando o histórico social de cada comunidade, sua cultura 
seus saberes” (FREIRE, 1999: 178). O pressuposto para uma mudança nesse nível é respeitar a 
diversidade nacional e suas diferenças multiculturais vivenciadas mesmo como nação oprimida. 
"É preciso assumir seu discurso e por ele ser assumido”. Como afirma este autor, nenhum 
colonizado como indivíduo ou nação alcançará sua libertação, conquista, ou reconquista de 
sua identidade cultural sem assumir sua linguagem, seu discurso e por ele ser assumido. Nesse 
sentido, no respeito as dimensões dos direitos humanos do sujeito social e coletivo pode estar 
a base de construção da igualdade, com respeito às diferenças, na medida que desmobiliza 
e desartícula o eixo que instrumentaliza a subalternidade das mulheres. 

A emancipação social é “o processo ideolágico e histórico de libertação de comunidades 
políticas ou de grupos sociais da dependência, da tutela e da dominação nas esferas econômicas, 
sociais e culturais” (Cattani, 2003: 130). Esse movimento é um processo de luta de libertação 
de qualquer forma de poder que possa negar, sucumbir, oprimir e discriminar manifestações 

* A Marcha Mundial das Mulheres se inicia em Seattle em meio à uma grande quantidade de grupos contra 
o liberalismo, objetivando uma critica radical ao sistema, formas de organização que articulam o local ao 
internacional e grandes manifestações públicas. 



258 | condição Feminina no Império Colonial Português 

e expressões do autro, seja esse um outro indivídual ou coletivo: é um processo de luta contra 

todas as formas de discriminação e opressão. 

O alcance dessas conquistas exige redefinições das ações sociais que podem implicar em 

um modelo de sociedade mais participativo e menos desigual. Pressupõe a necessidade de 

reinventar relações sociais, com base na solidariedade, no sentido de desestabilizar o sistema 

de exploração e opressão, incluindo, sobretudo, as organizações sociais e os sujeitos que a 

compõem; respeitar as diferenças sócio-culturais e aceitar o outro, substituindo os processos 

que criam hierarquia de valor por aqueles que promovam igualdade de oportunidades e 

direitos entre homens e mulheres, negros, índios e brancos. Esse repensar relações sociais na 

perspectiva crítica das relações neocolonialistas obriga os movimentos sociais e seus atores a 

uma autocrítica que envolve a descoberta de suas reais potencialidades, redimensionamento 

de suas demandas que focalizem de imediato a luta pela igualdade de direitos. 

A proposta sobre a política de promoção da igualdade que consta na Carta Mundial das 

Mulheres para a Humanidade, parte do princípio de que toda produção é social, na medida 

que o saber é cumulativo, Nas sociedades ocidentais, sobretudo as periféricas, concentradoras 

de renda e da riqueza produzida coletivamente, a mulher é responsável por um conjunto de 

tarefas que asseguram a vida sem qualquer remuneração por parte do capital: “trabalhos 

domésticos, educação, cuidados com as crianças e com o próximo, com a comunidade são 

atividades que criam riqueza”, alimentam a cadeia da vida, da abertura da adversidade 

epistemológica do mundo e da produção capitalista. Nas sociedades multirraciais como a 

brasileira, as mulheres negras têm um pape! fundamental nessas funções, responsáveis que 

são pela reposição da força de trabalho. Assim, esta proposta desenha uma perspectiva no 

universo do desenvolvimento social, que não se centraliza só na diferença de salário entre 

homens e mulheres, mas na perspectiva de um modelo alternativo de desenvolvimento 

econômico, com a participação das mulheres em sua elaboração e gestão. Deve ser um modelo 

que parta do princípio básico da igualdade de condições de todos, portanto, de baixo para 

cima, contemplando a participação das mulheres e dos diversos movimentos sociais. 

O movimento de mulheres como o movimento negro são eles os mais discriminados na 

ordem das ações coletivas para a mudança social e, por vezes, pelos próprios sujeitos, não 

por acaso, sufocados que são pela ideologia machista, sexista e racista. É possível que dos 

diferentes direitos cívicos, a participação, seja a forma de exercitar a cidadania que mais exige 

coerência da comunidade para não se transformar em veículo de divulgação e manutenção 

de idéias que reforçam a regulação e o controle social. 

Por exemplo, estudos como o da antropóloga social e professora Nilma Gomes, onde 

se apresenta, não apenas como intelectual, mas também como mulher negra acabam por 

refletir sabre a resistência e o significado histórico cultural que esta trajetória representa para 

novas gerações: 

Saber-se negra é viver a experiência de ter sido massacrada em sua identidade, confundida 

em suas perspectivas, submetida a exigências, compelida a expectativas alienadas. Mas é 



As mulheres e o processo de emancipação sacial | 259 

também, e, sobretudo, experiência de comprometer-se a resgatar sua história e recriar-se em 

suas potencialidades. (GOMES, 1999: 129) 

De acordo com os diagnósticos utilizados pelos programas de desenvolvimento da 
Organização das Nações Unidas (ONU), regiões com as características de Alagados estão 
classificadas como “bolsões de pobreza” no mundo. Eis aí uma questão que chama atenção, 
pela relação que se estabelece com a subalternidade das mulheres arientadas pelo machismo, 
racismo que sustentam as relações capitalistas. As saídas encontradas pelas mulheres negras 
ao se articularem em contextos completamente adversos, associando-se e criando alternativas 
de sobrevivência são dados importantes sobre as condições de moradia em Alagados e no 
Subúrbio Ferroviário para contextualizar a origem da população com a qual se está dialogando. 
Como a mesma expressa seus saberes, garantindo e construindo sua própria moradia e seu 
ambiente social, é um exemplo de práticas cidadãs, mesmo tendo esse direito restrito a alguns 
aspectos da vida na sociedade. 

Ser cidadão implica uma participação na sociedade”, significa igualmente ter direitos 
Cívicos e políticos garantidos pelas leis do país. Em sociedades autoritárias onde essa questão 
não está resolvida, os direitos cívicos que correspondem ao poder legitimo de expressão, de 
reunião, de associação, de manifestação são os mais violentados, e a privação destes pode 

pôr em causa o exercício dos direitos políticos. (CHAGNOLLAUD, 1993: 18) 

Para este autor todas as formas de marginalização e de exclusão social são desfavo- 
ráveis ao exercício da cidadania. Desse modo, as organizações locais incluíndo as escolas 

comunitárias, sobretudo, e os grupos culturais são instrumentos de conquista da cidadania 

e da emancipação social que resultam numa troca significativa para a comunidade e para 

a sociedade, na medida em que os sujeitos principais, sobretudo as mulheres negras, estão 

à margem do sistema. 

Ao longo da história, apesar da resistência, o imaginário social sobres as mulheres negras 

foi construído com a representação de um sujeito insignificante para outras funções, além 

do âmbito do trabalho doméstico serviçal. “Os movimentos sociais, os Movimentos Negros, 

especialmente, lançam novos olhares sabre a mulher negra. Olhares mais positivos” (GOMES, 

1995: 138). 

São discussões e formas de pensar esta mulher como sujeito ativo que ganham visibilidade 

no espaço público, de forma crítica, implicando em conquista de direitos. Estas mulheres 

resistem expressando-se através de sua cultura e em sua cultura enfrentando o anonimato 

social. “Os olhares mais positivos” para as mulheres negras que a antropóloga social Nilma 

Gomes (1995) se refere é o resultado da Consciência Negra alargada pelo trabalho de tradução 

realizado por elas próprias e que o Movimento Negro adquirindo maturidade na luta incorpora 

e absorve, embora nem sempre tivesse sido assim. 

Os mecanismos de discriminação e segregação racial do período colonial ainda presente 

no cotidiano dessa população adquirem também outras formas de ação impondo, de gerações 



260 | condição Feminina no Império Colonial Português 

a gerações", a subalternidade às mulheres, subjugando-as e negando sua condição de 

sujeito histórico nos espaços tradicionais do mercado de trabalho, fortalecendo hierarquias, 

fomentando mais e mais desigualdades. 

Embora as mudanças sociais, sobretudo as conduzidas por fatores tecnológicos e socio- 

culturais tenham provocado um comportamento mais aberto da sociedade no sentido da 

libertação da mulher, esse passo à frente não pode ser negado nem minimizado, há muito 

por fazer no campo cultural determinante do comportamento machista. As implicações dessas 

ações em curso no conjunto das tarefas da emancipação social não se agregam na mesma 

medida e com a mesma velocidade sobretudo com relação ao acesso do poder político das 

mulheres negras. Impregnadas pela cultura andrôcentrica, patriarcal subjacente nas relações 

sociais, essas mudanças foram conduzidas sem que as mulheres pudessem dar-se conta de 

que determinados papéis permaneceriam intactos. Por exemplo, na relação de trabalho 

patroa/empregada doméstica a mão de obra é constituída por uma maiora de mulheres 

negras. Apesar destas terem conquistado o direito à carteira assinada, só uma parcela das 

mulheres que ocupam essa profissão nos grandes centros das cidades brasileiras conseguem 

ter esse direito garantido, A ascensão a postos do serviça público e acesso à universidade, 

ou a direção de organizações e entidades populares, ainda são marcadas pela discriminação 

racial, social e de gênero, uma prática dirigida à esse grupo étnico que não desapareceu com 

a autonomia das mulheres em alguns sectores de sua vida na sociedade, como igualmente 

em muitos aspectos das relações sociais. 

Numa entrevista sobre a situação de desigualdade de gênero, a Professora Flávia Piovesan'? 

questiona que, considerando que as mulheres compõem 50,48% do eleitoarado nacional, a 

reduzida participação no campo dos direitos políticos nos três Poderes (Legislativo, Executivo 

e Judiciário) coloca o Brasil no penúltimo lugar nesse quesito a nível internacional. 

Entretanto, as mulheres negras vêm conseguindo romper, gradativamente as barreiras 

que impedem seu acesso à cidadania e a emancipação pelo trabalho político reatizado 

nas comunidades em que atuam, e do aumento da escolaridade, factores estes, que têm 

“nfluenciado de forma considerável em sua auto-estima, com forte promessa de reversão 

desse quadro de invisibilidade, à partir da década de 80. 

Essa produção de ausências, construída historicamente, projeta seu carácter racista em 

todos os campos da vida social, mesmo nos espaços “reservados” de expressão da cultura 

negra. No campo do mercado de trabalho em geral, nos setores da educação, e das artes, 

para citar alguns, as mulheres negras são a mão de obra barata, sempre desqualificada 

para justificar a manutenção de salários cada vez menores pelo seu trabalho. Em diferentes 

pesquisas sobre a situação sócio-econômica da mulher negra, constata-se sua situação de 

subalternidade mesmo em relação ao homem negro igualmente vítima do racismo. 

” f pesquisa do IPEA 2000: Instítuto de Pesquisa e Estudos Económicos. 

? Flávia Piovesan. “Participação política das mulheres”. Folha de 5, Paulo, 06/02/2006. 



As mulheres e o processo de emancipaçõo socia! | 261 

Reconhecidamente, esta camada da população portadora de valores culturais e de histórias 

de resistências contribuiu significativamente para formação da nação brasileira, contudo, na 
vivência de uma cidadania a ser conquistada, limitada ao seu status social racial que resultou 
na negação do direito de compartilhar oportunidades iguais no conjunto da sociedade. Como 
já foi mencionado, é uma luta solitária do povo negro. Das elites não críticas, sobretudo a 
acadêmica, o que há de contra-hegemônico não vai do discurso que desaprova o racismo 
mas sem questionar. As análises da realidade social, sem transversalizar a problemática do 
racismo, apóiam-se no mito da democracia racial impregnado no imaginário da própria 
academia, um espaço significativo de reprodução das relações neocolonialistas. Presente nos 
diferentes tipos de expressão no cotidiano das relações sociais, o racismo é uma prática social 
que provoca o sofrimento e o constrangimento e, desse modo, funciona como uma violação 
dos direitos humanos uma dimensão que tem sido colocada pelos movimentos sociais. 

Nesse sentido, o professor Boaventura de Sousa Santos, discutindo sobre à emergência 

dos direitos humanos numa política contra hegemônica no que se refere a questão cultural 
diz que: 

Na medida em que o debate desencadeado pelos direitos humanos evoluir para um 

debate competitivo entre culturas diferentes sobre princípios de dignidade humana, é imperioso 

que tal competição induza a formação de coligações transnacionais que lutem por valores 

ou exigências máximos, e não por valores e exigências mínimos (...) contra o relativismo, há 

de desenvolver critérios que permitam destinguir uma política progressista de uma política 

conservadora de direitos humanos, uma política de capacitação, de uma política de desarme, 

uma política emancipatória, de uma política de regulação. (SANTOS, 2006: 412) 

É importante ressaltar que a produção de ausência do povo negro no Brasil nunca foi um 

processo sutil, sobretudo quando se compara a sua substancial cultura nas diversas áreas do 

conhecimento e do saber local. 

Entretanto, é significativa a resistência para implantação de políticas públicas que reduza 

essa diferença pelas elites que sempre tiveram “dificuldade de entender” o racismo brasileiro 

e, dessa forma, contribuiram sobremaneira para que ele se consolidasse em vários formatos, 

inclusive, facilitando e encurtando o caminho que tornou a educação pública brasileira 

precária, transformando-a em um dos mais graves problemas da nação. 

A partir da década de 70, no contexto da mobilização social por direitos civis e pela 

democracia, além das mazelas que a ditadura militar proporcionou, fica visível também 

quem são, de fato, os excluídos do processo e o sujeito receptor desse serviço oferecido pelo 

Estado. A população negra e, sobretudo as mulheres dessa etnia, são os perdedores dessa 

batalha para o sistema. 

Ainclusão plena da população negra no processo de desenvolvimento do país é a condição 

de um projeto de nação e passa pela ascensão dessa camada da população a níveis de 

escolaridade mais elevados que por sua vez depende do exercício de cidadania pleno, como 

adverte o sociólogo Luis Mir (2004). Entretanto, esse projeto não poderá ser bem sucedido se 



262 | condição Feminina no Império Colonial Português 

for visto somente como de interesse da comunidade negra. Em concordância com o professor 

Boaventura de Sousa Santos": 

A viagem descolonial para ser eficaz, tem de ocorrer no Estado e na sociedade, no espaço 

público e no espaço privado, no trabalho e no lazer, na educação e na saúde. É, pois, um 

processo civilizatório, tão complexo como irreversível. (Jornal Folha de S. Paulo, 11/2006) 

A eficiência social, seguramente, resultará na eficiência ecoanômica do conjunto da 

sociedade, na medida que quanto menor a distância entre os diferentes grupos sociais, maiores 

serão as possibilidades de redução dos índices de violência, criminalidade e corrupção. 

Resultado de uma pesquisa Datafolha no Caderno especial de 29 de Abril de 2005, sai 

com esta manchete no jornal Folha de São Paulo: “O Olimpo” da USP é masculino, branco e 

muito rico, diz a pesquisa”. Esta manchete não só reafirma a necessidade de políticas públicas, 

que reduza estas desigualdades entre homens brancos e ricos e homens e mulheres pobres 

€ negros. 

Apesar da tripla discriminação sofrida pelas mulheres negras, no caso do Brasil acrescenta-se 

a condição de nordestina, estas têm crescido nos espaços de convivência tradicional e por meio 

destes, conseguido romper gradativamente com as barreiras que as impedem de inserir-se 

no conjunto dos setores produtivos da sociedade. 

Para um aumento progressivo dessa mobilidade, o acesso à universidade tornou-se 

substancial, sobretudo pela ação de organizações negras na área da educação, resultado de 

uma militância sistemática para melhorar os níveis de escolaridade e inserção no mercados de 

trabalho. A demanda do movimento negro pelo acesso à universidade pública da população 

negra representa um grande avanço na escalada da luta, sobretudo para as mulheres negras, 

Mas igualmente porque permite discutir o racismo brasileiro, “guardado a sete capas”. Mas 

o racismo operou, e ainda continua forte, como um surrupiador, um minador poderoso das 

potencialidades da população negra. As políticas afirmativas, são políticas de promoção de 

igualdade e de oportunidade, um instrumento legal do Estado de bem estar social. As políticas 

afirmativas contêm em si aspectos que podem rivalizar os grupos envolvidos, mas não a nível 

do Estado. É função deste o uso de instrumentos de ajustamento das desigualdades sociais. 

Os impactos sociais e econômicos que esta palítica trás possibilitando o acesso da população 

negra residente nas periferias da cidade à universidade, têm dimensões que ultrapassam os 

objetivos imediatos da racionalidade econômica ocidental. Para as mulheres negras significa 

recuperar sua auto-estima, sua história como protagonista, e por sua força construir a 
emancipação social e econômica que objetiva sua comunidade, sem porta-voz. 

* Jornal Folha de São Paulo: Santos, 11/08/2006 — Artigo: “As dores do pós-colonialismo”. 



As mulheres e o processo de emancipação social | 263 

Conclusão 

A condição de vida dos moradores de Alagados não é, de forma alguma, um fenômeno 
natural, mas fruto de políticas, de acordos e conjugação de interesses conscientes das classes 
dominantes para o controle social das classes populares. 

As mulheres negras, sobretudo, ao transgredir a ordem estabelecida que a submete a uma 
condição de vida de modo a se fazer sentir inferior, mostram uma trajetória de contribuições 
na luta pela emancipação que à coloca numa posição de destaque na trama-histórica-social 
da comunidade negra. Estas mulheres são lideranças, sem reivindicar o poder que acompanha 
a função, declaram a emoção pelo trabalho que desenvolvem na comunidade como o 
maior motivo de suas ações. Embora frequentemente se considere a dimensão da emoção 
como questões “apolíticas e, portanto, irrelevante para a transformação do mundo”. O que 
mais importa não é a posição de mando, mas o espaço que criam seus filhos, sua rede de 

solidariedade e como se expressam como atores políticas. 

A subalternidade da mulher não é somente uma questão política e econômica. O capi- 
talismo se estrutura em outros suportes presentes nas relações sociais, fartamente discutido 

pelo movimento feminista e, sobretudo pelo movimento de mulheres negras, enfrentando 
a racismo, o patriarcalismo, o colonialismo que sustentam a exploração capitalista. À saída 

proposta pelos movimentos sociais é um madelo alternativo de desenvolvimento, não por 

acaso, o mais discutido proposto pelo movimento de mulheres. Atualmente, não é mais 

necessário justificar o potencial da mulher como geradora e gestora de recursos econômicos nos 

campos em que se aplicam esse saber. À evidência desse feito é ter se tornado peça chave nos 

programas de “desenvolvimento” das organizações internacionais, nesse contexto neoliberal. 

Em Alagados e no Subúrbio Ferroviário, a posição política que as mulheres têm assumido à 

frente de suas organizações, tem contribuído de modo especial para desenvolver e manter 

projetos locais de interesse da comunidade e confirma a hipótese dessa análise, mostrando 

o domínio que as mulheres têm sobre suas organizações e sua importância na conquista de 

novos espaços. Diante dessa trajetória de lutas, o ingresso à universidade é, portanto, uma 

meta importante para as mulheres negras, não porque fosse impossível por mérito, mas 

pela concepção neocolonialista presente nas relações sociais, a bloquear as oportunidades 

de emancipação social da sociedade brasileira através do racismo e do sexismo operado na 

produção de sua não existência. 

Bibliografia 

AANVV. Dicionório de Sociologia. Porto: Porto Editora, 2002. 

AAVV. Plano Referencial de Desenvolvimento de Itapagipe: Relatório. Salvador: 2000. 

CARNEIRO, Sueli. “As Viúvas de Gilberto Freire”, Coluna “Opinião”, Jornal Correio Brosiliense, 14/03/2005. 

CATTANI, António David. A Outra Economia. Porto Alegre: Ed. Veraz, 2003. 

CHAGNOLLAUD, Dominique. Dicionário da Vida Política e Social. Paris: Hatier, 1993, 



264 | condição feminina no império Colonial Partuguês 

CHAUI Marilena. Convite à Filosofia Ed. Ática, São Paulo, 2000. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. RJ: Ed. Paz e Terra, 1982. 

. Conscientização: Teoria e Prática da Libertação. Uma introdução ão pensamento de Paulo Freire. Rio 

de Janeiro: Ed. Paz e Terra, 1979 

GOMES, Nilma Lino, A Mufher Negra que Vi de Perto. Beto Horizonte: Mazza Edições, 1995. 

Jornal Folha de São Paulo, Caderno especial, sexta feira, 29/04/2005. 

Jornal Folha de São Paulo, “As dores do pás-colonialismo”, 11/08/2006. 

LOBO, Elisabeth Souza. “O gênerao da representação: Movimento de mulheres e representação política no 

Brasil (1980-1990)”, Revista de Ciências Sociais, nº 17. São Paulo, Out, 1991 

LOPES, Nei. Enciclopédia Brasileira da Diáspora Africana. São Paulo: Edições Selo Negro, 2004. 

MIR, Luís. Guerra Civil — Estodo e Tramo. São Paulo: Geração Editora. 2004. 

SANTOS Boaventura de Sousa. Globalizações Alternativas e Reinvenção Emoncipação Social: introdução — O 

Perigo do Fascismo Social, 2003. 

. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. Vol. 4 ed. Porto, Afrontamento, 2006. 

. Para uma sociologia das ausências e uma sociologia das emergências. In: Conhecimento Prudente 

para uma vida decente: um discurso sobre as ciências revisitado. São Paulo: Editora Cortez, 2004. 

SANTOS, Milton. Entrevísta explosiva. In: Revista Caros Amigos n. 17 Agosto de 1998. 

SAFFIOTI, Heleieth |. B. O Poder do Macho. São Paulo: Ed. Moderna, 1987. 

SCHUMA, Schumaher e BRASIL Erico Vital. Dicionário Mulheres do Brasil. Rio de Janeiro: Ed. Jorge Zahar, 

2000, 

SILVA, Abigail Alcântara. Eu Nosci Aqui na Maré: A luta pela moradia e consolidação do espaço em Alagados. 

Dissertação (Mestrado), UFBA, Faculdade de Fitosofia e Ciências Humanas, 2002 

SIQUEIRA, Maria de Lourdes. intelectualidade Negra e Pesquisa Científica. Salvador: Educafro, 2006. 



A Conquista do Espaço Público: 
O Protagonismo Feminino nos Séculos XVII e XVIII 

na Esfera Religiosa' 

Célia Maia Borges 

Resumo: vórios estudiosos mostraram o grande movimento de renovoção espiritual, que tomou conta 

da Península Ibérico, nos séculos XVI, XVil e até meados do XVIII. Muitas mulheres buscoram 
neste período exercer um papei religioso, quer como místicas, quer como visionários, escritoros, 
agentes fundadoras de ordens religiosas, orientadoras espirituais, toumaturgas, etc. As sociedades 

quinhentistas e seiscentistas da Europa Católica ainda acreditavam nos feitos maravilhosos e 
talvez, por isso mesmo, seguindo o clima instaurado pela Contra Reforma fizeram acentuar estas 

próticas, Neste contexto, as grandes protagonistas foram as mulheres que, inserídas na cuíturo 

do seu tempo, responderam g estes anseios assumindo papéis sociais. O reconhecimento social 

e o prestígio conferido às pessoas reconhecidas em sua santidade impulsionarom tal movimento. 

Ao exercerem estes papéis elas procuroram conquistar um espaço público. 

Fundamental para este movimento foi a difusão de livros, principalmente de devoção. Muitos 

religiosas, integrontes das ordens primeiras, investiram na leitura de obros de cunho hogiográfico, 

místico, contribuindo ossim pora o circuloção de um ideório religioso em muitos mosteiros. 

É conhecido o investimento de Teresa d 'Avila para que seus mosteiros tivessem livros destinados 

a nutrir espiritualmente as suas monjas. A beoto Jacinta de São José, seguidora do Santa de 

Castela no Brasil-Colônia do séc. XVIII, quiada pelos conselhos de sua orientadora espiritual, 

providenciou livros para a cosa religiosa fundado no Rio de Janeiro. Em vários mosteiros as 

obras espirituais, além de consultados, serviam de apoio nas buscas espitituais dos mulheres 

e traçavam-lhes um modelo de identidade, 

O Contexto Cultural e Religioso: AÀ sede do maravilhoso 

O amplo movimento de caráter ascético-místico que inundou a Península Ibérica nos séculos 

XVl e XVII, até meados do XVIII — objeto de estudo de um bom número de pesquisadores — pode 

ser constatado principalmente pelas múltiplas publicações que se editaram versando temas 

de alta espiritualidade?. Em parte, esta produção resultou da forte influência da corrente de 

' O presente ensaio incorpora à pesquisa de pós-doutoramento realizada na Universidade Nova de Lisboa [Portugal] 

para o projeto: Espiritualidade Mística e Solidão: O imaginário religioso das Carmelitas Descalças no Peniínsula 

tbérica no século XVI, 

A obra de Silva Dias, Correntes de Sentimento Religioso em Portuga! [Coimbra, Editora da Universidade de 

Coimbra, 1960] continua a ser referência obrigatória sobre a assunto. Ver também o trabalho de RODRIGUES, 

Maria Idalina. Frei Luis de Gronada e a Literatura de Espiritualidade em Portugal — 1554-1632, Tese de Doutorado 

em Filologia Românica, Universidade Nova de Lisboa, Lisboa, 1976. 



266 | condição Feminina no Império Calonia! Português 

renovação espíritual originaria da região germano-flamenga, que interagiram e refundiram 

com as provenientes da Espanha e Itália, assumindo novas matizes no contexto do movimento 

da Contra-Reforma. AÀ produção e a circulação destas obras tinham por fundamento uma 

religiosidade mais intimista que acreditava na possilidade da comunhão divina e nela se 

fortalecia. À mística passou a traduzir um novo campo de saber herdeira de uma linguagem 

medieval, com formulações próprias e diretrizes na produção de conhecimento?. Os discursos 

místicos possibilitariam ao sujeito viajar até ao interior de si mesmo e formar uma experiência 

que lhe valia como fator fundamental de união com o divino?. 

O século XVI forjou uma imensa galeria de fiquras tomadas como modelos: Santo 

Ignácio, São Pedro de Alcântara, San Juan de Ávila, Santa Teresa (para citar apenas estes), 

cujos escritos referenciais atraíram um sem número de candidatos. De entre as suas obras 

literárias, é de realçar a de Santa de Castela que influenciou religiosos e religiosas, e também 

beatas”. AÀ sua herança foi marcante, não só no seio dos Carmelitas bem como de outras 

ordens religiosasó. Inúmeras mulheres leram os seus textos e fizeram deles uma baliza 

espiríitual, um espelho de imitação?. Os vários registros documentais são testemunhos do 

interesse no caminho da ascese e da mística: autobiografias, relações de consciência, biografias 

(hagiografias) confeccionadas por confessores, sem esquecer as cartas. Os santos e as santas 

compunham o imaginário da época que se caracterizou por uma atenção permanente para 

com àas mínimas evidências das revelações divinas. O movimento não se restringiu à Europa 

Católica, estendeu-se às colônias; são significativos os casos de religiosos, monjas e beatas 

em várias partes da Ibero-América, e até mesmo nas colônias da Ásia, que se aventuraram 

no campo da alta espiritualidade. Mas, nosso interesse aqui se restringe às mulheres, que, 

como mostraram vários pesquisadores, tiveram um grande destaque neste percurso em busca 

de um modelo de afirmação de santidade!. 

Para os seguidoras, não era fácil o percurso. O controle inquisitorial reforçado à época da 

Contra-Reforma, as restrições impostas pela alta hierarquia da Igreja aos métodos oracionais, 

à censura à circulação de livros, as perseguições aos heterodoxos, tudo isto gerava um clima 

persecutório, no qual, qualquer aventura no campo da alta espiritualidade, podia resultar 

? — CERTEAU, Michel de. La Fable Mystique, XVie-XVile siêcle. Paris: Gallimard, 1982, pp. 28-29. 

º Margarethde Almeida GONÇALVES. timpério da Fé. Andoritlhas da Almao na Ero Barroca. Rio de Janeiro: Rocco, 

2005, p. 1. 

* São chamadas de beatas as mulheres leigas que tomavam voto de castidade e pobreza mas que viviam no 

mundo. 

* — WEBER, Alison. “Teresa de Ávila. La Mística Femenina”. fn: Isabel Morant (dir.) & M. Ortega, A. Lavrin y P. Pérez 

Cantó (coords.), Historia de Las Mujeres En Espatia y América Latino. E! Mundo Moderno, Madrid: Cátedra, 2006, 

PP. 124-125. 

? — SÁNCHEZ LORA, José Luis, “Muyeres en religion”. fn: Isabel Morant (dir.) & M. Ortega, À. Lavrin, P. Pérez Cantó 

(coords), História de las Mujeres en Espafia y América Latina. El Mundo Moderno, Madrid: Cátedra, 2006, 

p. 142. 

* Vera este respeito o texto de TAVARES, Pedro Vilas Boas. Caminhos e Invenções de santidade feminina em 

Portugal nos séculos XVil e XVIII. (Alguns dados, problemas e sugestões). tn: Via Spíritus, 3 (1996): 163-215. 



A Conquista do Espaço Público: G Protagonismo Feminina nos Séculos XVII e XVIII na Esfera Religiosa I 267 

cair na alçada do Santo Ofício. Mas, se vencidas as dificuldades e reconhecida a santidade 
daquelas que revelavam os dons, as candidatas que muitas vezes tinham apoio da comu- 
nidade local, encontravam respaldo da instituição religiosa que as abrigava e onde ficavam 
entregues aos cuidados de confessores e superiores da ordem. Quem não desfrutava deste 
privilégio e permanecia fora das instituições religiosas, o processo de construção e aceitação 

da santidade era mais difícil, senão mesmo impossível. Nesta busca da espiritualidade mais 

intimista, as beatas que enveredaram pelo caminho de experiências místicas em busca de 
visões, revelações e poderes taumatúrgicos, tiveram um percurso nada fácil. Não poucas 
escaparam de ser acusadas de embusteiras e punidas. Algumas conseguiram prestígio na 
comunidade onde víviam tendo a Inquisição por perto a vigiar-lhes os passosº. As que mani- 
festavam alguns dons e caíam na alçada inquisitorial podiam conhecer os cárceres do Santo 
Ofício a fim de se confirmar a veracidade da sua santidade. Não obstante, como salientou 
Alison Weber, os métodos de reconhecimento das místicas autênticas das pseudo místicas, 
por parte das autoridades eclesiásticas, não se ligavam a critérios estritamente teológicos, 
mas antes, a outras orientações, tais como à origem social, conflitos pessoais, rivalidades 
entre ordens religiosas, dentre outros”. Para as autoridades eclesiásticas, a religiosidade 

destas mulheres representava quase sempre uma ameaça à ordem institucional, passível de 

fugir ao seu controle. Os dons, não raro, se manifestavam sob a forma de curas e quando 

assim acontecia os inquisidores procuravam desvendar a origem de tais poderes, se eram 

divinos au diabólicos. À Igreja reconhecia a eficácia dos agentes malignos, ao admitir que 

o demónio podia atuar através dessas mulheres”, o que acabava por reforçar o imaginário 

coletivo presente naquela sociedade. No entanto, por fugir ao controle institucional, elas eram 

Qquase sempre penitenciadas com mais rigor do que as monjas. 

As representações coletivas sobre o valor da santidade evidenciam-se nas biografias e 

nas autobiografias construídas nesse período. Sanchez Lora assinala que grande parte dessas 

vidas são criações dos confessores que ajudaram na composição de histórias maravilhosas que 

acabaram por funcionar como novos modelos para outras monjas, conferindo-lhes sentido à 

clausura”?. O relato sobre o caráter espetacular das mortificações oferecido por esses dacumentos, 

e outros da época, nutria o imaginário coletivo e suscitava mais admiração quanto maiores os 

rigores dos padecimentos. O alcance dos dons exigia das candidatas a mortificação do corpo. 

Elas aplicavam-se tanto mais quanto a expectativa de seus contemporâneos que viam nas 

mortificações e nas práticas de rebaixamento e humilhação exemplos de virtude. Ainda que 

houvessem já os críticos sobre os excessos praticados, e a própria Teresa de Ávila censurasse os 

rigores destas práticas, — elas serviram de baliza para o comportamento exemplar de muitas 

Ver a respeito PERRY, Mary Elizabeth. Gender and Disorder in Early Modern Seville. Princenton: Princenton University 

Press, 1990, 

Weber, Alison. “Teresa de Ávila. La mística femenina”, op. cit, p. 125. 

SÁNCHEZ LORA, Jose Luiz. Muyeres, Conventos y Formas de lo Refigiosidad 8arroca. Madrid; Fundacion Universitaria 

Esparnoia, 1988, p. 309, 

SÁNCHEZ LORA. “Mujeres en religión”, op. cit., p. 143. 



268 | condição Feminina no Império Colonial Português 

monjas no século seguinte. Sem o saber, essas mulheres desempenharam um determinado 

papel social dentro da sua colectividade. 

Se as mortificações faziam parte do conjunto daquelas práticas, as visões constituíam a 

pedra angular de reconhecimento da santidade. Nada disto era novidade naquele período. 

Desde a Idade Média que algumas mulheres se notabilizaram por suas visões, tais como 

Brígida da Suécia e Catalina de Siena”. Mas a transição para o período moderno viria a 

abrir espaço a várias candidatas à santidade, pertencentes a distintas camadas sociais, não 

só integrantes das ordens religiosas, senão também leigas, principalmente vinculadas às 

ordens terceiras. 

A crença na possibilidade de visões, profecias e previsões corria a par com o imaginário 

coletivo da época que depositava fé no exercício destas funções. Esta tradição perdurará até 

ao século XViIl. Algumas mulheres declararam ter visões de conteúdos religiosos e de caráter 

político. De certa forma, elas eram objecto de consulta em diversas situações. Sorar Maria 

da Visitação, em Lisboa, previu o êxito da Armada Invencível"?, a espanhola Soror Maria 

d'Agreda legou mais de seiscentas cartas do seu epistolário trocadas com Felipe IV, entre 1643 

€ 1665”., Outras diziam conhecer a situação das almas no purgatório, outras assumiam-se 

como sabedoras dos pecados alheios e portadoras de mensagens divinas a fim de reparar 

os desvios morais. Na maioria dos casos, os papéis e as competências sabrepunham-se, 

do religioso à esfera política. Algumas conseguiram ser reconhecidas como santas, outras 

ficaram para a história como impostoras e muitas outras, anônimas, caíram simplesmente 

no esquecimento, AÀ partir do século XVIII o fenômeno decresce, assistindo-se a um último 

suspiro, de acordo com vários casos que rastreámos. 

O Protagonismo Feminino: O dom no mercado simbólico 

A proeminência feminina no mercado de bens simbólicos só pode ser entendida à luz das 

expectativas coletivas criadas em torno do maravilhoso. Crenças e atitudes foram reforçadas 

na cultura espetacular da Contra-Refoma que utilizava de forma teatral tanto as punições 

quanto o reconhecimento da santidade através dos efeitos dramáticos associados ao teatro 

da fé. Integrava a lógica cultural das sociedades ibéricas a crença nas artes mágicas, na arte 

adivinhatória e a crenças nas bruxas'*. Pessoas de vários grupos sociais acreditavam nos feitos 

maravilhosos, no poder do diabo e nas revelações divinas. Em quase todas as narrativas se 

encontram, ora a evidência de uma graça divina, ora os ardis do maligno que com sua astúcia 

* Alison WEBER. “Teresa de Ávila. La mística femenina”. fn: Isabel Morant (dir) & M. Ortega, A. Lavrinu P. Pérez 

(coords.), História de las Mujeres en Espofia y América Latina. El Mundo Moderno, Madrid: Cátedra, 2006, P 

1o. 

* tdem, p. 119, 

* ROSA, Mário, “A Religiosa”, fn: Rosario Villari (dir), O Homem Barroco [tradução de Maria Jorge Vilar de 

Figueiredo]. Lisboa: Editorial Presença, 1995, p. 190. 

* SÁNCHEZ LORA. Muyeres, Conventos y Formas de la Religiosidad 8arroca, op.cit., p. 28. 



A Conquista do Espaço Pública: O Protagonismo Feminina nos Séculas XVII e XVIII na Esfera Religiosa 

procurava desviar os homens, em particular as mulheres, para os seus desígnios. Nas crónicas 

dos religiosos e nas biografias o diabo é a figura constante que se antepunha como obstáculo 
aqueles que procuravam o caminho da santidade. Até mesmo os agentes do Santo Ofício 
partilhavam deste imaginário ao analisarem as práticas mágicas, as curas e as visões, visto 

que era uma de suas atribuições definir o caráter de tais manifestações. 

A cultura barroca contribuiu e deu ênfase a estas diversas práticas, herdeiras de uma tradição 
medieval”. As mulheres ao assumirem os papéis de visionárias e místicas atualizavam parte 

deste imaginário coletivo e interpretavam papéis reconhecidos e sancionados socialmente. No 

clima decorrente da Contra-Reforma o controle rígido sobre os mosteiros, sobretudo sabre o 

comportamento feminino, iria contribuir para estas experiências'?, Severas restrições se impuseram 

aos conventos femininos na época do Concílio de Trento e, após este, “através das disposições 

estabelecidas por Pio V, em 1556 e 1571, e confirmadas por Gregório XIIl, em 1572”, as quais 

ocasionaram uma viragem na vida das religiosas". Segundo Sanchez Lora, a mística iria dar 

sentido à clausura, ao encerramento dos mosteiros para muitas religiosas. Este autor chega 

mesmo a dizer que se tratava de um mecanismo de fuga à realidade de isolamento total?, 

No entanto, não se pode atribuir o fenômeno somente à clausura compulsória, à rigidez da 

vida monacal, pois, se assim fosse, como explicar as inúmeras beatas que se aventuraram por 

este caminho? Algumas resolveram criar beatérios e compartilhar as suas experiências com 

novas adeptas. Arcângela Henriques, filha de lavradores, teve os seus planos abortados ao ser 

capturada pelo Santo Ofício na Serra da Estrela, acusada de estar à frente de um recolhimento 

de mulheres?'. As autoridades eclesiásticas jamais abrandaram no esforço de controlar estas 

experiências. Por isso, reconheciam umas como santas e outras como embusteiras??. Muitas eram 

as “candidatas”, razão pela qual se deveria agir com todo o rigor. Em todo o caso, autenticar 

algumas como santas não deixava de ser uma aprovação do caminho para a santidade. À via 

era perigosa, sem dúvida, de qualquer modo a possibilidade de alcançar o inefável, o absoluto 

configurava uma realidade maior. Se muitas ingressavam nos conventos por exigências familiares, 

de modo a permitir a administração do dote no mercado de casamento*, outras mulheres 

ingressaram por vontade própria a fim de concretizarem o projeto de santificação pessoal. Outras, 

impossibilitadas de aceder aos conventos, buscaram, sozinhas ou com seguidoras, o caminho 

da contemplação. O modelo estava difundido e, é neste sentido, que se deve entender o desejo 

que elas, em número apreciável, tiveram de viver novas experiências no campo espirítual. 

" fdem, Ibidem. 

Ver a este respeito o texto de Sanchez Lora, “Mujeres en religión”, op. cit, pp. 131-152. 

* ROSA, Mário, op. cit., p. 175. 

*º fibidem, p. 141. 

TAVARES, Pedro Vilas Boas. “Caminhos e invenções de santidade feminina em Portugal nos séculos XVII e XVII”, 

Via Spiritus, op.cit, p. 164. 

* fdem, pp163-215. 

A este respeito, ver também o livro de LAVEN, Mary. Virgens de Veneza. Vidas Enclausurados e Quebro de Votos 

no Convento Renascentista [tradução de Mário Santarrita]. Rio de Janeiro: Imago, 2003. 

269 



270 | Condição Feminina no Império Colorial Português 

Outro aspecto deste mesmo processo deve ser evidenciado. A intenção que houve de 

cultivar uma religiosidade mais interiarizada ou de retornar a um modelo de vida religiosa 

mais rude, mais austera, acentuou-se à época da Contra-Reforma, gerando reformas, no seio 

das próprias ordens. Muitos membros investiram, não sem conflitos, no resgate dos ideais 

primitivos da ordem. Os Carmelitas Descalços, os Agostinhos Descalços, os Trinitários Descalços 

alinharam neste fenômeno de estrita observância, enquanto ramificações das antigas ordens, 

adquirindo um grande papel modelo exemplar de religiosidade?!. O Carmelo teresiano é, talvez, 

de todos o mais emblemático pela notável influência que exerceu em Espanha e Portugal, 

mas também em França e Itália, e em terras de além-mar. 

A nossa pesquisa permitiu-nos colectar vários exemplos de mulheres que se converteram 

e adoptaram o modelo teresiano. Em 1618, na região fronteiriça de Castela-a-Velha, Navarra 

e Aragão, Maria Coronel y Arana transformou a casa paterna em convento das Carmelitas 
Descalças da Imaculada Conceição e nele entraram a sua mãe e irmã?, A biografia de Maria de 
Jesus, nome adotado em 1620, é marcada por um intenso misticismo com êxtases frequentes, 

já que ela seguia regras mais austeras que a teresiana. AÀ exemplo da sua mestre espiritual, 
ela não ficou confinada a um convento, antes assumiu responsabilidades de missionação e 
viajou para México a fim de exercer acções evangelizadoras, pregando na língua indígena, a 
exemplo dos missionários**, No Brasil-Colônia, em meados do século XVIII, Jacinta de São 
José iria empenhar-se em criar o mosteiro sob a regra de Santa Teresa. Foi morar primeiro 

num sítio acompanhada de sua irmã e de algumas seguidoras. Mais tarde conseguiu edificar 
a casa conventual com a ajuda do governador que acreditava nos seus dons de santidade, 
Convencida dos seus objetivos, deslocou-se a Lisboa para tentar obter autorização para o dito 
mosteiro. Acusada junto do Santo Ofício pelo bispo do Rio de Janeiro e sabatinada por um 
oratoriano, retornou à Colônia com a ordem régia, para à criação do convento sob orientação 
teresiana. Jacinta assumiu o cargo de orientadora espirítual, sem nunca conseguir se professar, 

em função das contendas com o bispo?. 

Freiras, Beatas e Confessores: Depositários de representações coletivas 

O vocabulário utilizado pelos confessores e religiosos mostra as expectativas em torno da 
consagração e reconhecimento dos feitos heróicos e das aventuras espirituais das mulheres e 
homens na sociedade da época. Esse caráter heróico, como se viu, estava presente nas crónicas 

** ROSA, Mário, op. cit., p176. 

* flbidem, p. 190. 

? lhidem, p. 190. 

*' SobreJacinta de São José, ver Leila Mezan Algranti, Honradas e Devotas: Mulheres no Colânia, Rio de Janeiro: 
José Olympio; Brasília: Edunh, 1993, pp. 17-21. Da mesma autora, ver também Livros de Devoção, Atos de Censura. 
Ensaios de História do Livro e da Leitura no América Portuguesa (1750-1827). São Paulo: HUCITEC: FAFESP, 2004; 
Consultar também Margareth de Almeida Gonçalves, império do Fé. Andarilhas da Alma na £ra Barroca. Rio de 
Janeiro: Rocco, 2005. 



A Conquista do Espaço Público: O Protagonismo Feminino nos Séculos XV!) e XVIII na Esfera Religiosa l 2n 

religiosas e nas biografias. O diretor espiritual de Soror Clara Gertrudes do Sacramento [do 

Convento de Jesus da Vila de Setubal], Pe. Fr. Affonso dos Prazeres, registrou a transformação 

da religiosa em santa usando os seguintes termos: “maravilhosa (...] em que se manifesta 

hum abismo de misericordia divina, hum prodigio da Graça e hum exemplar de heroicas 

virtudes”*S, A construção social passava pelo processo de provação e a dúvida fazia igualmente 

parte do processo. Os “favores espirituais”, expressão cunhada na época para denominar os 

fenómenos sobrenaturais vividos pelas protagonistas, eram vistos com suspeição, até prova 

em contrário. Em geral, as dificuldades das mulheres na construção de sua santidade eram 

descritas, quer pelas próprias, quer pelos seus guias espirituais, como vexações do demonio; 

obstáculos que as desviavam dos vôos do exercício da vida espiritual. Críticas e dúvidas ao 

estado de santidade, demonstradas pelos contemporâneos e até mesmo por alguns confessores, 

eram transformadas e anexadas aos discursos das candidatas e religiosos que lhes davam 

apoio espiritual como abstáculos interpostos pelo demónio: 

Caminhava Clara com agingatados passos e voava cam ligeiros vôos nos exercícios da 

vida espirítual, obedecendo prontamente às inspirações de Deus e às doutrinas do seu Padre 

espiritual; mas este como homem temeu a furiosa tormenta de murmurações que o demónio 

levantou contra ele e contra a sua dirigida, infamando o Padre com a nota de menos sábio 

e muito imprudente na forma de fazer exorcismos a Clara, chamando-lhe descaramente 

embusteira, hipócrita, e que se fingia endemoniada, querendo assim estes mundanos lobos 

atemorizar a inocente ovelha a que fugisse do caminho [...]. Foram crescendo cada vez mais 

as Ímpias perseguições que, revestidas com aparentes cores de prudencia, fizeram desanimar 

ao bom Padre e conseguiram que deixasse de ser diretor de Clara? (grafia atualizada). 

Comparando-a a Maria Madalena, o guia espiritual de Clara descreve a conversão da 

beata: 

Sentiu-se tão penetrada, que logo começou a fazer fervorosos actos de contrição, e sahiu 

da igreja com os olhos posto na sua má terra e o coração de Deos. Foi com muita modestia 

para casa; fez o seu exame de consciência e feio confessar-se com tantas lágrimas e heróicas 

resoluções, que em mais de trinta e quatro anos que tenho de Missionário não encontrei 

conversão semelhante. [...]. Fugiu Clara não só de todos os seus pecados, mas de todas aquelas 

ocasiões perigosas que lhe podiam servir de incentivo para que voltasse a comete-las [...]. 

Não lhe faltaram embaixadores do inferno que intentarão persoadirlhe não queriam impedir 

sua cristã resolução [...]. Representou o papel de Madalena convertida,?º 

? Vida Marovitlhozo do Servo de Deos Soror Cloro Gertrudes do Sacramento Religiosa no Convento de Jezus da Villa 

de Setubal, em que se manifesta hum abismo de Mizericorida Divina hum prodigio da Graça, e hum exemplor 

de heroicas virtudes, escripta pto seo Director espiritual. O Pe. Fr. Affonso dos Prazeres. Misionario Appostolico no 

Seminario de Varatojo [Biblioteca Nacional de Lisboa, secção de reservados, códice 10655], 

* jdem,fols 10eN. 

? idem, fols. 17, 19 e 23. 



272 | condição Feminina no Império Colanial Português 

No século XVIl a figura de Madalena era apontada como uma das santas mais prestigiadas 

da Igreja Católica”, A prostituta, a pecadora, simbolizava “o protótipo da devoção, da penitência 
e do poder redentor de Jesus”*. O aspecto dramático da sua conversão servia aos princípios 
catequéticos da Igreja Católica, plasmados nos recursos imagéticos da cultura barroca na época 
da Contra-Reforma. Abundantes representações pictóricas exaltam o lugar que ela ocupava 

no imaginário coletivo da época”. Por representar uma situação de liminaridade, resgatada 
da condição de pecadora e transformada em escolhida de Cristo, talvez ela tenha sido, por 

isso mesmo, tema frequente nos sermões e escritos seiscentistas?ºº. Daí que a comparação 
da beata com Maria Madalena tenha conferido à primeira a dignidade de pertencer à esfera 
do sagrado. 

Ao adoção do hábito da Ordem Terceira da Penitência, como indumentária cotidiana, 
que incluía o manto de sarge e o cordão de São Francisco, com à autorização do seu guia 
espiritual, a beata vestia assim a imagem de santa, completando assim a sua representação 
social*, Ingressaria no convento Capucho de Jesus de Setubal com o dote ofertado por D. 
João V%, 

O discurso do guia espirítual e da religiosa se completavam e se reforçavam, compondo 
um mesmo conjunto. Quase todos biografias, auto-biografias, contas de consciências os 
conteúdos são bastantes semelhantes. Há uma recorrência no conteúdo das visões e mesmo 
nas histórias de vida destas mulheres. No entanto, se há uma unidade na construção dos 
discursos, havia por parte da sociedade uma expectativa com relação a estes santos vivos. 
Atravessar a fronteira do desconhecido, possibilitava uma nova aventura, no campo espiritual, 
abrindo para novos conhecimentos. Eram requisitadas (os), reconhecida(os) publicamente e 
reverenciadas (os). Não foi por acaso que George Cardoso resolveu fazer um inventário dos 
santos portugueses*”, Havia por parte da sociedade, uma sede de maravilhoso; santas e 
embusteiras resultaram assim de uma criação social. 

No entanto, ao falar de imaginário coletivo, não significa dizer que era o único a predominar 
naquelas sociedades ou mesmo que fosse homogêneo. Ainda que dominasse o processo, 
existiram outras representações presentes entre os diversos grupos sociais. As sátiras e escárnios, 

* SOBRAL, Luís de Moura. Do Sentido das Imagens. Lisboa: Editorial Estampa, 1996, p. 22. 
? tdem, Ibidem. 

* Vertambém o texto de FLOR, Fernando Rodríguez de la. “Flores del ermo. Soledad, renuncia sexual y pobreza 
en los ermitãnos áureos”. fn: Barroco. Representacián e Ideologia en el Mundo Hispánico (1580-1680). Madrid: 
Cátedra, 2002, p. 293 

** SOBRAL op. cit., p. 22. 

* Vida Maravilhosa da Serva.... , op.cit, fol. 23 e 24. 

* idem, fol.71. 

* CARDOSO, George. Agiologio Lvsitano dos Sanctos E Varoens Illustres Em Virtude do Reino de Portvgal e Svas 
Conquistas. Consagrado aos Gloriosos Vicente e S. Antonio Insignes Patronos Desta Inclyta Cidade Lisboa e a 
Sev Illustre Cabido Sede Vacante. Composto pelo Licenciado George Cardoso, natural da mesma cidade. Tomo 
Ill. Que comprehende os dous meses de Maio e Junho. Com seus Comentarios. lisboa, Na Officina de Antonio 
Craesbeeck de Mello, Impressor de Sua Alteza, Anno 1666 (Biblioteca Nacional de Lisboa, cota TR 1449 V). 



A Conquista do Espaço Público: O Protagonisma Feminino nos Séculos XVII e XVIII na Esfera Religiosa | 273 

no século XVII de algumas peças literárias que colocavam em suspeição a autenticidade destas 

práticas, vivenciadas por homens e mulheres, dão mostras dos conflitos de representações”, 
Mesmo o guia espiritual já acima citado, não deixaria de fazer o registro dos escarnios sofridos 

pela beata. Se conquistava a admiração de muitos, de outros receberia o desprezo: 

Sofreu com invicta paciencia e humilde mansidão os maiores desprezos e murmurações 

sem que lhe faltasse este sinal para ser semelhante a Magdalena, contra quem o impio Judas, 

e malvados farizeus abrirão as infernais hocas vornitando escraveis diterios e zombarias logo 

que os mundanos souberam tinha Clara feito as pazes com Cristo e lhe fazia guerra com os 

seus bons exemplos, se armarão contra ela, uns escrevendo satiras que publicavam outros 

fazendo-lhe prognósticos de que brevemente hiria parar ao santo oficia como embusteira; e 

muitos quando a encontravam na rua escarneciam dela por varios modos enjuriosos,?º 

As críticas realizadas através dos escritos satíricos e demais peças literárias que colocavam 

em cheque aquele imaginário, provinham de integrantes de grupos sociais portadores de 

um sistema valorativo ainda não dominante naquelas sociedades. As críticas racionalistas 

ganhariam força no século XVIII, mas não o suficiente para afugentar as crenças nos poderes 

sobrenaturais. Textos de alta espiritualidade, de diversas matizes, ainda atraíam a atenção 

de muita gente, apropriados, assimilados e resignificados em função da matriz valorativa 

orientadora da visão de mundo dos grupos“º. No entanto, a espiritualidade barroca até 

meados do XVIlI dispunha ainda de um grande repertório cênico para a representação do 

teatro da fé, que encontraria eco em boa parte daquela sociedade. 

" Ver a este respeito Alain SAINT-SAÉNS, Lo Nostalgie Du Désert. L idéal érémitique en Castille au Siêcle d 'Or. San 

Francisco: Mellen Research University Press, 1993, pp. 189 ss. 

* Vida Maravilhosa da Serva de Deos..., op. cit, fol. 24 e 25. 
40 Sobre a assimilação de livros e resignificações ver o livro de CHARTIER, R. A Aventura do Livro do leitor ão 

navegador. [Tradução de Reginaldo Carmello Corrêa de Moraes] São Paulo: UNESP, 1998. 





Iguais na Lei, Desiguais na Comunidade: 

Educação e a Construção Social 

da Autoridade Feminina em Timor-Leste 

Daniel Schroeter Simião 

Resumo: Timorteste possui diferentes tradições tocais para resolução de conflitos. Todas elas, porém, 

compartitlham princípios comuns e passuem vários semelhanças processuais, sendo em geral 

designadas pela expressão nohe biti ou tesi lia. Historicamente tais práticas excluem as mulheres 

dos espaços de decisão, vedando-lhe muitas vezes até o direito do uso da palavra em sessões 

de mediação e adjudicação. Contraditoriamente, Timor-Leste chegou a apresentar a mais alta 

taxa de participoção feminina no parlamento entre os países do Sudeste Asiático (27% de 

mulheres eleitos), atém de ter uma mulher como ministra das finanças, ter tido como titutar 

do ministério da justica uma mulher durante quose dois anos e de possuir várias juízos e 

promotoros de justiça em seus tribunois cuja outoridade é pacificamente aceita pelas mesmas 

comunidades que lhes vetam a participação em processos locais de resolução de disputos. 

O presente texto explora as raízes histórias do processo que tevou, ão longo dos últimas décados 

do século XX, à construção de um cenário no quat mulheres desempenham funções chove no 

judiciário timorense, mos continuam interditas de exercer qualquer popel na eperação de formas 

tocais de resolução de conflitos. Porao tanto, é fundamentat compreender os diferentes acessos 

à educacão femiínino experimentados pelas mulheres timorenses nas últimas décadas, por 

meia dos quais uma comada urbana e letrodo diferencia-se, ainda sob o regime da dominação 

coloniol portuguesa, de grupos do interior. Tal diferencioção é acentuada co longo do período 

de ocupação indonésia e gonha novos tons durante a construção recente do Estodo timorense, 

nos últimos cinco onos. AÀ questão se destoca então para compreensão dos meconismos de 

construção da legitimidade da autoridade feminina em funcões da justica de Estado. Este 

exercício de compreensão é feito por meia do cruzomento da bibliogrofia referente às formos 

tocais de mediação e adjudicação com material de campo coletado entre 2002 e 2003 acerca 

das percepções locais das diferenças de gênero e de seu papel no ocesso o espaços de tamada de 

decisão. Os dados anotisados levam-nos o crer que as diferenços no legitimação da autoridade 

feminina são feitas sobre contrastes estruturais das sociedades timorenses que levam em conta 

o pertencimento destas mulheres a diferentes linhagens e posições geracionais, tanto no nível 

do Estado quanto no plano dos oldeias. 

1. Cultura e Participação Feminina 

Timor-leste possui diferentes tradições locais para resalução de conflitos. Todas elas, 

porém, compartilham princípios comuns e possuem várias semelhanças processuais, sendo 

em geral designadas pela expressão nohe biti ou tesi lia (SIMIÃO, 2006; BABO SOARES, 



276 | condição Feminina no Império Calonial Português 

1999). As causas para tanto demandariam um outro espaço de reflexão, mas não é difícil 

compreender que, durante os 24 anos de ocupação indonésia, o morador de uma aldeia 

confiasse mais em seus anciãos do que nos javaneses da esquadra de polícia para buscar 

justiça. Assim, quando há um caso em disputa, ainda hoje o que mais se aciona na busca 

da justiça são mecanismos locais que buscam estender o tapete (nahe biti) sobre o qual as 

partes em contenda apresentarão suas narrativas/demandas para um conjunto de anciãos 

(os “donos da palavra“ — ou lia na'in) a quem caberá tomar a decisão final, ou, em outros 

termos, cortar à palavra na justa medida (tesi lia). 

Historicamente tais práticas excluem as mulheres dos espaços de decisão, vedando-lhes 

muitas vezes até o direito ao uso da palavra em sessões de mediação e julgamento. Não é 

preciso dizer que somente homens podem assumir a posição de la na'in e, portanto, somente 

a eles é permitido tesi lio. Em algumas regiões, até mesmo a narrativa das partes demandantes 

deve, necessariamente, ser feita por um homem, o que exclui mulheres da apresentação de 

queixas. Mas atenção: temos que ter aqui o cuidado de perceber que as queixas em questão 

não costumam ser demandas individuais, como nos nossas modernos tribunais. Geralmente 

o que se configura como objeto do nahe biti são contendas entre famílias. As partes em 

disputa raramente são “indivíduos”, mas sim grupos. Mesmo, por exemplo, casos de brigas 

domésticas, costumam desembocar em disputas entre a família de origem do marido e 

aquela da esposa; ou seja, disputas entre grupos corporados — de certa forma, não há briga 

intrafamiliar que não se torne interfamiliar. Assim, a queixa de uma esposa contra um marido 

É sempre a queixa de sua família de origem contra o grupo do esposo, e poderá a qualquer 

momento ser apresentada por um homem do grupo da mulher. 

De qualquer modo, por razões quase sempre atribuídas ao guarda-chuva da “tradição” — 
são nossos costumes: ami nía lisan (tétum), adat (indonésio), ou mesmo budaya (lindonésio) 
— grande parte das aldeias timorenses resiste em ver nas mulheres alguma legitimidade para 
julgar os casos que se desenrolam em um nahe biti. Cheguei a ouvir de um ancião em um 
subdistrito de Covalima, que a razão para tanto era o fato de que as mulheres tinham a cabeça 
muito quente (perdiam logo a calma), e, portanto, não eram boas para tomar decisões, mas 
em geral a razão fundamental ficava mesmo por conta das normas da tradição — tradição, 
aliás, profundamente hierárquica e, ao contrário do que ocorre nas ilhas mais ocidentais do 
arquipélago indonésio, marcada por um forte dualismo simbólico na concepção do mundo 
que, no plano do gênero, marca distinções claras em quase todos os domínios da vida social 
(ERRINGTON, 1990; FOX, 1980). Masculino e feminino são princípios claramente distintos em 
vários grupos étnicos do chamado arquipélago oriental (£astern Indonésia) e o respeito a esta 
distinção (e às prescrições e interdições dela decorrentes) ocupa uma posição importante na 

manutenção da ordem cósmica (CLAMAGIRAND, 1980). Nesta distribuição cósmica enunciada 

pelos /isan timorenses, a esfera da tomada de decisões (políticas e/ou jurídicas, no caso do 

naohe biti), enfim, a tarefa de tesi lio ficou definitivamente atrelada ao princípio masculino. 
Diante desse cenário, não seria de surpreender que as mulheres timorenses acabassem 

alijadas das esferas decisórias na reconstrução recente do Estado e da nação, pois não? 



Iquais na Lei, Desiguais na Comunidade: Educação e a Construção Social da Autoridade Feminina em Timorteste | 277 

Curiosamente, não é isso que os fatos mostraram. Nas eleições para a Assembleia Constituinte, 

em 2001, que viria a se tornar no ano seguinte, o primeiro Parlamento timorense, 27% dos 

eleitos foram mulheres. Timor-Leste chegou, assim, a apresentar a mais alta taxa de participação 

feminina no parlamento entre os países do Sudeste Asiático. No gabinete que se montou a 

seguir, coube a uma mulher (Madalena Boavida) assumir a pasta das Finanças., Outra mulher 

(Ana Pessoa) assumiu, vejam vocês, o Ministério da Justiça — aí permanecendo por quase dois 

anos. Ainda no campo do judiciário, a montagem dos tribunais distritais acabou conduzindo 

à posição de juízes duas mulheres na Capital, Dili, além de várias pramotoras. 

A contradição é evidente. Uma mulher não pode ter à palavra em um nahe biti mas pode 

ser promotora em um tribunal? Não pode tesi la mas pode ser juíza, ou mesmo ministra da 

justiça? Como se explica isso? Fiz a pergunta diretamente a vários envolvidos em processos 

locais de administração de conflitos, desconfiando que, no fundo, não se daria muito crédito 

à autoridade feminina no judiciário. A resposta foi simples e comum a todos (SIMIÃO, 2005). 

Era claro que aceitavam a autoridade de uma juíza ou de uma promotora. Se ela assumira 

aquela posição, era porque tinha estudado para tanto, era, portanto capacitada para lidar 

com os meandros da lei, no sistema do Estado. E, no plano do Estado, Timor-Leste era uma 

democracia, o que implicava direitos iquais entre homens e mulheres, Nem o mais renitente 

dos katuas (ancião) negaria isso em público. Mas a esfera da aldeia, esta era outra dimensão 

da vida social, muito diferente do Estado. Aqui, disseram-me, valia a “tradição”. A aldeia era, 

assim, o espaço público da relação entre grupos corporados — fossem as famílias, as linhagens, 

OU as casas centrais de chefia (Cf. CLAMAGIRAND, 1980). E, segundo a tradição, as mulheres 

não poderiam se tornar letradas nas artes da tomada de decisões. Sem acesso ao caminho 

que as tornaria preparadas para os meandros da lei local, ficavam, evidentemente, de fora 

dessas posições. 

Curiosamente, havia ainda uma terceira esfera da vida social — aquela no interior do 

grupo doméstica. Ali, homens e mulheres voltavam a ter igual acesso à tomada de decisão. 

Não porque a democracia o queria, mas porque era parte da tradição que a mulher também 

decidisse os rumos da unidade doméstica. 

Esta engenhosa repartição do mundo em diferentes esferas de influência permitia o 

convívio de diferentes representações acerca das relações de gênero e da autoridade feminina. 

Compreende-la implicava matizar ou tornar mais complexos certos estereótipos acerca da 

posição das mulheres na sociedade timorense, e isso nos levava imediatamente à buscar 

as fontes de autoridade das mulheres naquele cenário. Para isso, parti da dica presente 

na resposta mesma que vários timorenses me deram para a aceitação da autoridade das 

juízas, promotoras e ministras: a educação. Neste sentido, é fundamental compreender os 

diferentes acessos à educação feminina experimentados pelas mulheres timorenses nas últimas 

décadas, por meio dos quais uma camada urbana e letrada se diferencia, ainda sob o regime 

da dominação colonial portuguesa, de grupos do interior. Tal diferenciação é acentuada ao 

longo do período de ocupação indonésia e ganha novos tons durante a construção recente 

do Estado timorense, nos últimos cinco anos. 



278 | Condição Feminina no Império Colonial Português 

2. Educação e Autoridade 

Vários autores já destacaram a presença modesta das instituições de Estado no então Timor 
Português — ausência quase total até a segunda metade do século XIX, tímida até os anos 1920, 
interrompida durante os anos da |l Guerra, e retomada com maior intensidade apenas entre 
1945 e 1974 (SCHOUTEN, 2001; SILVA, 2004), Isso criou um cenário no qual escolas públicas 

não eram, de certo, um ambiente familiar para as raparigas timorenses até, pelo Menos, os 
anos 1960. Maria Johanna Schouten (2007) lembra que, nos anos 1960, era parte do ideal de 
civilização dos indígenas de Timor educá-los segundo diferentes padrões de gênero: 

Persistia a idéia de que, em um processo mais ou menos natural, a presença e as 
atividades portuguesas iriam ocultar os “usos e costumes” tradicionais e que os nativos 
acabariam assimiliados. Nas poucas escolas existentes na região, os garotos aprendiam o 
artesanato de estilo ocidental e as garotas, bordados no estilo de Peniche e da Madeira. 
(SCHOUTEN, 2007) 

Por essa época, a educação das filhas de uma elite crioula (“filhas dos reis e dos funcionários 
públicos”, segundo publicação do movimento de mulheres timorense) ficava grandemente 
concentrada nas mãos das escolas católicas, nomeadamente das Irmãs Canossianas. À educação 
católica das irmãs canossianas deixou sua marca em toda uma geração de “lutadoras” pela 
independência. Um poema escrito por Maria Gorete, uma das mártires da ocupação indonésia 
cuja identidade tem sido resgatada pelo atual movimento de mulheres timorense, já trazia 
um verso curioso. Como sua “última mensagem”, lê-se: “Hau mate tamba feto hotu-hotu atu 
hetan demokrasia no liberdade”, ou seja, morro para que todas as mulheres tenham democracia 
e liberdade (GPI, 2003) — impossível deixar de ver analogia com a idéia católica de um Cristo 
que morreu para que “todos tivéssemos vida, e vida em abundância”. Muitas mulheres que 
tiveram participação ativa na resistência foram, elas mesmas, irmãs canossianas. Gente como 
Madre Guilhermina Marçal, e outras, como as irmãs Margarida Soares, Celeste Pinto e Francisca 
Guterres, que Madre Guilhermina faz questão de lembrar em uma publicação recente do 
Gabinete para a Promoção da Igualdade (GPI), órgão do governo timorense responsável pela 
promoção de políticas para as mulheres (/bid.). Nestes casos, não só a educação católica como 
a própria incorporação a uma congregação localizava estas mulheres, filhas já de famílias de 
elite local, em posições de autoridade, 

A ausência de escolas do Estado, curiosamente, é apontada, em relatos do próprio 
movimento de mulheres timorense, como uma ausência positiva na construção de uma 
identidade tradicional — sobre a carência de escolas formais, afirmou-se a “dignidade” e 
a “educação moral” dos ancestrais, recuperada nestes relatos como caracteristicamente 
positiva. Isto é formalizado em um livro publicado pelo GPi que busca recuperar a participação 
feminina na resistência timorense, de que é uma das autoras Maria Domingas Fernandes 
Alves, a Micató, então à frente do Gabinete (a publicação, aliás, intitula-se Hakerek ho Ran, 
ou seja, Escrito com Sangue) 



Jguais na Les, Desiguais na Comunidade: Educação e a Construção Socia| da Autoridade Feminina em Timor-Leste l 279 

Aqui talvez seja útil tomar o casa de Micató, como paradigmático. Micató era filha de um 

personagem importante do Distrito de Manatuto — o mesmo de Xanana Gusmão, presidente 

da República. Seu pai fora uma liderança tradicional na região de Lacló e trabalhava para o 

Estado português. Ainda criança, Micató foi levada a estudar na escola das irmãs Canossianas 

de Manatuto e logo enviada ao colégio de Soibada, um dos melhores colégios católicos do 

território, por onde passou boa parte da elite nativa timorense. Sua sensibilização para a 

questão dos direitos das mulheres veio, segundo ela, por meio do engajamento político na 

resistência: 

Estive nas matas durante três anos, do final de 75 até princípios de 79, na região ao redor 

de Lacló, Laclubar e Remexiu. Tinha 15 anos. Foi lá que aprendi a trabalhar na organização 

das bases. Aprendi também sobre política e direitos da mulher. Tomei consciência de minha 

dimensão política na guerra. Como já disse, era secretária da OPMT, trabalhando na organização 

das massas. Algum tempo depois, passei à assistente da OPMT. Em Laclá existiam poucas 

mulheres com formação suficiente para organizar o povo e ajudar à Fretilin a resistir. Dessa 

forma, fui solicitada a entrar para a luta. Participei nos acampamentos de vários cursos 

intensivos de política, que duravam um mês. 

Esta experiência é narrada no livro' (GPI, 2003), com especial atenção à importância da 

participação feminina na manutenção da rotina da resistência à ocupação indonésia. Segundo o 

texto, as mulheres, formalmente organizadas pela Organização Popular das Mulheres Timorenses 

(OPMT— o braço feminino da Fretilin), eram responsáveis, entre 1975 e 77, basicamente pelas 

seguintes tarefas nas “bases de apoio”: “Comissão de logística (...) provendo e distribuindo 

comida, medicamentos e roupas aos guerrilheiros da resistência armada”; “Comissão de 

saúde e higiene (...) preparando remédios e cuidando dos doentes”; “Comissão de Educação 

(...) lançando uma campanha de alfabetização entre os membros das farças de resistência”; 

e o “estabelecimento de creches” para cuidar dos órfãos e educá-los, 

Não deixa de ser significativo que o conjunto de atribuições aqui enunciado reproduza 

o universo de preocupações tradicionalmente associado às mulheres: alimentação, saúde e 

educação. Não há dúvidas de que a querrilha criou um novo contexto para o empoderamento 

das mulheres, mas pouco mudou nas fontes de autoridade e no conjunto de tarefas atribuídas 

à “nova” mulher-ideal. À mulher devia continuar servindo, mas agora, a mulher patriota devia 

dirigir seu “ethos cuidador” às forças de libertação. 

É o período de ocupação indonésio, contudo, que abre portas para o acesso à educação 

a muitas das mulheres que, recentemente, viriam a ser as tais juízas e promotoras do 

moderno Estado timorense. Se no período português, o acesso à educação feminina se dava 

principalmente pela via religiosa, no período indonésio um outro tipo de caminho para a 

O livro elença vários nomes de mulheres que participaram em vários momentos da resistência. Quem são e de 

que famílias vem, são questões que certamente dariam margem a boas investigações, Poderíamoas, a partir daí, 

averiguar em que medida o pertencimento a certas linhagens apera como fator condiconante de autoridade. 



280 | condição Feminina no Império Colonial Português 

educação — mais técnico e menos vocacional — se abre às jovens, especialmente de Dili: o 
caminho das universidades indonésias. 

Muitas das jovens dirigentes de ONGs em Dili nos tempos atuais tiveram seu contato 
inicial com a questão dos direitos das mulheres em universidades de Bali e Jacarta. Manuela 
Leong, por exemplo, atual diretora da FOKUPERS (ONG fundada em 1997 por Micató para 
defesa de mulheres vítimas de violência doméstica), é um exemplo disso, tendo se interessado 
pelo tema em contato com feministas indonésias durante a graduação em Bali, emulando, 
de certa forma, um movimento protagonizado, 20 anos antes, pelos jovens mentores da 
independência timarense. Citando o sociólogo sueco Gudmund Jannisa: 

Por meio do que Benedict Anderson chama viagem ao centro, um pequeno número 
de jovens de uma elite nativa domesticada e mestiça fez suas 'peregrinagens” a centros de 
aprendizagem em centros administrativos, tais como a escola secundária de Soibada e o 
seminário jesuíta em Dare, próximo a Dili. A partir de meados do século XX, alguns chegaram 
mesmo à ir a Portugal, estudar em universidades por lá. Em todos estes lugares, encontraram 
seus colegas “intelectuais bilíngues”, como Anderson chama estes jovens (quase sempre eram 
homens) que vinham de perto e de longe para aprender a se tornar bons cidadãos coloniais. 
A ironia é que, ao menos alguns, tornaram-se cidadãos de um credo totalmente diferente. 
Aprenderam, primeiramente, que o mundo exterior os via como “timorenses”, não como 
mMarcassal, ou galoli, ou mambai, nem mesmo como koladi ou firaku, e eles aprenderam a 
aplicar este mesmo olhar para si mesmos. A diferença, frente ao sistema colonial, é que eles 
estavam insatisfeitos com sua posição de cidadãos de segunda-classe dentro de um império 
alheio, e decidiram fazer algo a respeito. Nascia uma comunidade imaginada”; os conceitos, 
de algum modo abstratos, de kalodi e firaku fundiram-se coma duas partes de uma entidade 
maior, e decididamente abstrata, 'nós, timorenses”, (JANNISA, 2002) 

Assim como os jovens que aprenderam, no centro metropolitano português, à se ver 
como nação, essas muilheres se viram, a partir da experiência metropolitana indonésia, em 
contato com um movimento feminista que sobrepunha, à fonte de autoridade de sua origem 
familiar e da educação formal, um sério questionamento aos valores diferenciais de gênero 
aprendidos na “tradição” timorense,? 

Longe de Dili e da possibilidade de buscar no acesso à educação metropolitana (portuguesa 
ou indonésia) as fontes de um novo tipo de autoridade, uma grande parcela de mulheres do 
interior tinha seu caminho à autoridade traçado pelas genealogias locais. Um exemplo para- 
digmático desta condição era uma senhora que conheci em Fohorem, subdistrio de Covalima. 
Mana Álice era uma senhora de meia-idade e de genealogia nobre. Neta de um fiu ro'i bunak, 
casara-se com o fiu ra'í de Fohorem, de um grupo tétum. Como nunca conseguira engravidar, 
seu marido a abandonou — um hábito condenado por alguns, defendido por outros. O marido 

? Muitosignificativamente, mulheres de lideres da resistência tinham quase todas educação religiosa, nas escolas 
locais. A fundadora da OPMT, Rosa Muki Bonaparte, era uma das poucas muiheres que chegou a vir estudar 
na metrópole, ainda no tempo português. 



Iguais na Lei, Desiguais na Comunidade: Educação e a Construção Social da Autoridade Feminina em Timor-Leste 

vivia então com três outras mulheres, em outro suco, mas sem nenhum filho — o que Alice dizia 

com um indisfarçável sorriso nos lábios. Na casa de Alice, ela era o elemento central. Sem ter 

filhos biológicos, cercou-se de adotivos — em grande parte sobrinhos e primos. 

A centralidade de Alice em seu grupo doméstico replicava-se no plano da vida comunitária. 

A ascendência nobre de Alice representa muito no vilarejo. Embora não tenham mais poder 
político, os liu ra'i ainda têm grande prestígio no local. Segundo Alice “hoje Timor-Leste é uma 

democracia. Manda quem tem capacidade. O povo escolhe e, se tem capacidade, manda”. 

Mas ainda hoje, dizia ela, há um fiu ra': 

Há a Uma Lulik (a Casa Sagrada), que é a casa do liu rai. As pessoas têm respeita pelo 

liu ra'i. Quando alguém ganha uma bandeira, leva ao /iu ra'i. Ele a entrega para o chefe de 

suco que, em respeito, devolve ao liu ra7 para ser quardada na Umo Lulik. Antigamente não 

se podia fazer tais* com os mesmos motivos do tois do liu ra'i. Havia multa. Quando o fiu 

ra'i morria, era enterrado com seu taís, e as pessoas passavam acocoradas pelo lugar do seu 

túmulo. Ainda hoje fazem assim. É a forma de mostrar respeito ao liu ra'i. Mas o liu ra'i não 

manda. Nem dá conselhos. 1sso não existe. 

Alice era a coordenadora da OPMT em Fohorem, Nesta condição, era ela quem organizava 

e respondia por um grupo de costura que participava de um programa de microcrédito de uma 

ONG internacional (CARE International) mediado por uma organização local (Hotfoliman). 

Era ela quem recebia o representante da ONG mensalmente para fazer prestações de conta. 

Era ela também quem organizara convites às mulheres de outros sucos para participarem de 

eventos do governo. Um dos quartos de sua casa estava cheio de caixas com exemplares da 

Constituição Timorense, enviadas por uma ONG de Dili (Feto Foin Sa'e) para serem distribuídos 

entre as mulheres dos sucos de Fohorem. Quando havia reuniões na capital do distrito, em 

Sual, ou mesmo grandes eventos em Dili nos quais as mulheres do subdistrito precisavam se 

fazer representar, Alice era a escolha natural. 

Aquela mulher operava uma série de ligações entre vários níveis institucionais nacionais 

e a “base” local. Ela já fora indicada para a posição de Administrador do Subdistrito, mas não 

fora aceita por conta da poligamia de seu marido. Mulheres como Alice eram o coração da 

OPMT, e por meio dela realizavam grande ascendência sobre outras mulheres de seu distrito. 

De certa forma, isso também as habíilitava a se candidatar a um cargo no legislativo. Era esse 

o perfil de várias das deputadas eleitas para o parlamento timorense. 

3. O Futuro da Tradição 

Madre Guilhermina, Micató, Manuela, Alice. Mulheres em posições de autoridade bastante 

diferenciadas, reconhecidas como interlocutoras legítimas de diferentes maneiras por diferentes 

segmentos da sociedade timorense. Esta pluralidade de posições é, por certo, matéria para muito 

3 “Tais" é o tecido típico timorense, usado como vestimenta tradicional em grande parte do interior do país. 

281 



282 | condição Feminina no Impêrio Colonial Português 

imbróglio, e pode bem explicar muito da incorrigível tendência à segmentação do movimento 

de mulheres em Timor-Leste — só em Dili, em 2003, havia 16 ONGs voltadas aos direitos das 

mulheres, muitas com os mesmos propósitos, disputando os mesmos recursos*. 

Por outro lado, se a nós, estrangeiros, ou matlaí, esta pluralidade ainda desconcerta, os 

katuas das aldeias timorenses parecem ter sido rápidos em lidar com ela, identificando logo 

um domínio no qual todas essas categorias se igualavam: (nJo Estado, e se mediavam: (pelJa 

educação. Reservaram, contudo, a aldeia como o recanto da tradição. Em que medida, porém, 

O acesso à educação e à qualificação para as posições do Estado não depende ela também 

de uma condição prévia de elegibilidade dada pelas vozes linhageiras da tal “tradição”, lá 

isso é tema de mais investigação. 

Bibliografia 

BABO SOARES, Dionísio, “A Brief Overview of the Role of Customary Law in East Timor”. Simpósio sobre 

Timor-teste, Indonésia e Região. mimeo. Lisboa: Universidade Nova de Lisboa, 1999 

CLAMAGIRAND, Brigitte. “The social organization of the Ema of Timor”, n: FOX, James (org.) The Flow of Life: 

essays on Eastern Indonesia. Cambridge, Massachussets: Harvard University Press, 1980. 

ERRINGTON, Shelly. “Recasting Sex, Gender and Power: a theoretical and regional overview”. fn: ATKINSON, 
Jane; ERRINGTON, S. (orgs.) Power and Difference: gender in Island Southeast Asia. Stanford: Stanford 
University Press, 1990 

FOX, James. Introduction. /n: (or1g.) The Flow of Life: essays on Eastern indonesio. Cambridge, 

Massachussets: Harvard University Press, 1980. 

GPI — Gabinete para a Promoção da Igualdade, Hakerek ho Ran. Dili: Gabinete do Primeiro Ministro, 2003. 

JANNISA, Gudmund. “Towars a Civil Society: the long and arduous struggle of East Timor”. Apresentado no 
seminário East Timor: nationbuilding in the 21st Century. Utrikespolitiska Institutet. The Swedish Institute 

of International Affairs. Estocolomo, 21 de Maio, 2002. 

SCHOUTEN, Maria Johanna, “Antropologia e colonialismo em Timor Português”, Lusotopie (2001) pp. 
157171 

. “A prática de um ideal: “civilização” e a presença colonial portuguesa em Timor”, in: SILVA, K. e 

SIMIÃO, D, Timor Leste por trás do palco: a diatética da cooperação internacional na construção do Estado. 
Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2007 (no prelo). 

SILVA, Keily, Paradoxos da Autodeterminação: A construção do Estado Nacional e práticas da ONU em Timor-leste. 

Tese de doutoramento. Brasília: Universidade de Brasília — UnB, 2004. 

SIMIÃO, Daniel. As Donas da Palavra: Gênero, justiço e a invenção da violência doméstica em Timor-Leste, Tese 
de doutorado. Brasília: Universidade de Brasília — UnB, 2005. 

. “O Feiticeiro Desencantado: Gênero, justiça e a invenção da violência doméstica em Timor-Leste”, 

Anuário Antropotógico 2005. Brasília, 2006. 

a Quanto a isso, vale notar a existência de uma clara disputa entre gerações, com as mais novas tintegrando 
organizações não-governamentais) sendo mais facilmente credenciadas pela cooperação internacional para 
recebimento de recursos em detrimento das mais idosas (afiliadas em geral às organizações de massa, como 
a OPMT e a OMT), 



Mulheres no Brasil Colonial: 

O Caso do Recolhimento 

da Santa Casa da Misericórdia da Bahia 

Maria de Deus Manso 

Resumo: Atrovés deste estudo pretendemos reconstituir possos, vívências e trojectórias de mulheres que 

ingressaram no Recolhimento da Santa Cosa da Misericórdia da Bahia (Brasil). Dado o elevado 

número de fontes, seleccionamos pora este seminário um núcleo documentat retativo a D. 

Teresa de Jesus Maria que, no seguimento do processo de divórcio (1751) foi “encarcerada” no 

dito recolhimento, contra a sua vontade. Durante anos, embora “encarcerado”, manteve um 

contencioso face ão marido e aos poderes locais que 6 quiseram punir e ofostar da sociedode 

em que sempre vivera. A documentoção que se produziu, permite-nos compreender quer o 

papel do recolhimento na sociedade quer a mentalidade colonia! face à mulher baiona”. 

O Tema 

O Recolhimento, espaço físico que serviu de cenário à história de Teresa, iniciou a sua 

construção em 1705, em 1716 foi inaugurado e encerrou em 1859, face aos muitos problemas 

disciplinares e administrativos que existiam na sua condução interna?. Os bens que permitiram 

a sua construção e parte do sustento, deveram-se à doação de João Mattos Aguiar que, 

após a sua morte, deixou em testamento os seus bens para que se pudesse construir um 

Recolhimento destinado, primordialmente, a jovens de famílias de classe média, em idade 

casadoira, e cuja honra estivesse ameaçada. Eram aceites como recolhidas ou reclusas e, 

quando casavam recebiam um dote, Também recebiam porcionistas, viúvas ou solteiras, de 

boa reputação que pagavam seu alojamento e alimentação. Ainda mulheres cujos maridos 

se ausentavam e as enjeitadas que haviam sido sustentadas pelas Misericórdias através de 

esmolas e legados piedosos.? Este não apenas desempenhou uma função social, mas também 

* —"Otrabalho que aqui apresentamos é o resultado da investigação feita no Arquivo Público do Estado da Bahia 

(APEB), entre Junho e Setembro de 2005. À nossa estada só foi possível devido à atribuição de uma bolsa 

sabática/FCT. Queremos desde já agradecer à Fundação Gulbenkian, Servico Internacional, a atribuição de uma 

nova bolsa, que nos irá permitir o desenvolvimento das pesquisas. 

A. ). R. Russel-Wood, Fidalgos e Filantropos. A Santa Casa da Misericórdia da Bahia, 1550-1755, Brasília, Ed. 

Universidade de Brasília, 1981, p. 27 

COSTA, Paulo da, Ações Sociais da Santa Casa do Misericórdia da Bahia, Contexto e Arte Editorial Ltda, Salvador, 

2001. 

F 



284 Condição Feminina no Império Colonial Português 

serviu para à formação da ideologia baiana do século XVIIIº. Tanto os conventos como os 

recolhimentos eram “espaços de projecção dos valores da sociedade que interagiam com 

ela, e não instituições totalmente “fechadas” e “distintas do social”, 

O período em que decorre o processo de divórcio é uma época áurea no surgimento dos 

recolhimentos no Império. Não eram instituições novas, elas já haviam surgido no Reino e em 

outras regiões de presença lusa. Porém, neste século, passaram a proporcionar à mulher “a 

condição de educadora, ou de realizar alguma actividade de trabalho no espaço público”", 

Estes não visavam uma vida contemplativa, mas preparavam a mulher para o exercício de 

determinadas funções, dentro dos códigos morais que a sociedade impunha. 

Contexto 

De uma maneira geral os historiadores têm pensado o papel da mulher no Antigo Regime 
como uma parte subalterna da sociedade, um elemento sem existência, fora da influência 
masculina. Por herança da cultura judaica-cristã, a mulher era tida como um ser inferior, 

submissa, tendo como ideal a Virgem e pertencia-lhe, apenas: 

[...] contrapor a paciência aos maus modos do marido e até aos seus maus-tratos. Deve 
considerar isso como coisa que acontece por ordem de Deus e como uma cruz que lhe é 
enviada por causa dos seus pecados, Isso não deve impedi-la de se antecipar, em todas as 
circunstâncias, fazendo tudo quanto possa agradar ao marido e não devendo ela abandoná-lo, 

à menos que as coisas tenham chegado aos maiores extremos.” 

Cabia-lhe, um lugar afastado da sociedade, protegida pelo homem. Esta foi a cultura que 
dominou a mentalidade europeia e, transportada pelo colono luso para o Império, moldou, 
sob este prima, as sociedades que foi construindo?, como documenta Gilberto Freyre, em 
Cosa-grande e senzala, onde nos é retratada a ideia de uma mulher submissa e reclusa no 
período colonial. 

* RusselWood, op. cit., p. 265. 

* Leila Mezan Algranti, Honradas e Devotas Mulheres da Colónia. Condição feminina nos conventos e recolhimentos 
do Sudeste do Brasil, 1750 -1822, Brasília: EDunb; Rio de Janeiro: José Olympio Ed., 1993, p. 324. 

* “Suely Creusa Cordeiro de Almeida, O Sexo Devoto. Normotizoção e resistêncio femininos no império português- 
XVI-XVIN, texto policopiado, Recife, 2003. 

? Textode Pothier, célebre jurisconsulto do sécula XVIII, citado por Arlette Lebigre, “A longa marcha do divórcio”, 
Amor e Sexualidade no Ocidente, introdução de Gearges Duby, Lisboa, Terramar, 1992, p. 274. Sobre o assunto 
ler: Gene Brucker, Giovonni y tusanna. Amor y matrimónio en el Renacimiento, Madrid, Nerea, 1991; Isabel 

Mendes Drumond Braga, Cultura, Religião e Quotidiano, Lisboa, Hugin, 2005. 

? ler: Kátia M, de Queirós Mattoso, Bahia Século XIX. Uma Província no Império, Rio de Janeiro, Ed. Nova Fronteira 
S.A., 1992; Mary Del Priore, Mulheres no Brasil Colonial. A mulher no imaginório social. Mãe e mulher, honra e 
desordem, Religiosidade e sexualidade, 2º ed., São Paulo, História Contexto, 2003; Os Mistérios do Corpo. Uma 
teitura Multidisciplinar, Org. de João Luís Correia Júnior e Marcos Roberto Nunes Costa, Recife, INSAF, 2004; 
Suely Almeida, op. cit., p. 19. 



Mulheres no Brasil Colonial! O Caso do Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia I 285 

Embora a sociedade impusesse regras a fim de construir um ideal feminino e, sobretudo, 

acautelar desvios comportamentais, existiram, certamente, mulheres que tentaram quebrar 

essa barreira normativa, tornando-as insubmissas e desviantes ao modelo vigente. Se tal 
atitude ocorria na cultura ocidenta!, fora daqui a realidade poderia mais facilmente alterar-se. 
Apesar de haver a preocupação em preservar a tradição ocidental, sabernos que o dinamismo 
intrínseco ao relacionamento entre os diferentes grupos sociais que caracterizavam a sociedade 
ultramarina, sobretudo a brasileira, devido às uniões tanto entre os europeus como entre 
estes, os autóctones e os naturais permitiram relacionamentos/casamentos dificilmente 
aceites no velho mundo. Segundo Leila Mezan Algranti, estudos recentes dão-nos conta de 
mulheres que não só não se sujeitavam à dominação do pai e do marido como em muitos 
casos assumiam a liderança no lar e nos negócios?. De facto, à sociedade impunha regras, 

mas mecanismos de tensão e rebeldia estavam sempre presentes”. 

A não observância de alguns princípios da Metrópole pode explicar-se pela escassez de 
mulheres que partiam para o Império, mas também devido às oportunidades materiais, 
por vezes, conseguidas pelo europeu que para aí se dirigia, permitindo-lhe ascender social 
e economicamente, logo habilitado a casar com mulheres pertencentes a um estrato social 

superior ao seu. Kátia Mattoso, sobre a sociedade Bahiana escreveu: 

A organização social baiana engendrou um modelo de sociedade que, embora inspirado 

no modelo português, foi adaptado às condições próprias da Colónia. A estrutura social 

continuou hierarquizada, mas sob outra base jurídica. A segmentação nobre — plebeus foi 

substituída por outra, de modo a que a dicotomia social do modelo português, embora 

mantida mudou de natureza. As facilidades oferecidas no Brasil a todos os recém-chegados 

de além-mar permitiu-lhes enriquecer pela prática de um ofício ou no comércio, comprar 

terras ou casar com a filha de um senhor de engenho, até finalmente encontrar um lugar no 

seio da “nobreza da terra”” 

À escassez demográfica europeia no espaço ultramarino era uma constante e os números 

tendem a baixar quando os olhamos do ponto de vista feminino. Perante a falta de mulheres 

europeias e a dificuldade, por vezes, em aceder à mulher autóctone, foram diversos os 

mecanismos usados para suprir as necessidades: o envio das órfãs d'el Rei, o rapto, a 

compra, a negociação, etc"?, No caso do Brasil, atendendo-se à especificidade da colonização 

portuguesa iniciou-se com mais significado uma relação de concubinato, assegurada a partir 

da subalternidade social dos segmentos inferiores da sociedade: a escrava e a índia. Fruto 

de muitos destes relacionamentos criau-se uma sociedade mista que rivalizava, por vezes, 

? Leila Mezan Algranti, op.cit., p. 58. 

* Suely Creusa Cordeiro de Almeida, op. citf, p17 

” Kátia Mattoso, op. cit., pp .588-9, 

Sobre o assunto consultar: Timothy ). Coates, Degredados e Órfãs: Colonização dirigida pela coroa no império 

português. 1550-1755, Lisboa, Comissão Nacional Para as Comemorações Dos Descobrimentos Portugueses, 

1998, teiia Mezan Algranti, op. cit., p. 64. 



286 | condição Feminina no Império Colonial Português 

com o elemento europeu. Os “arranjos de colonos com negras e Índias, cujas fronteiras 

passavam longe do casamento sacramentado; contrariava o projecto normatizador da lgreja 

e do Estado em relação às populações, que via no matrimónio uma forma de disciplinar a 

vida dos colonos”, 

A documentação que aqui iremos analisar, encontra-se disponível no Arquivo Público do 

Estado da Bahia (Brasil) e no Arquivo Histórico Ultramarino (Lisboa). Trata-se de um núcleo 

documental pertencente ao processo de divórcio de Dona Teresa de Jesus Maria (1751), 

casada em segundas núpcias com Francisco Manuel da Silva, primo do primeiro marido e seu 

caixeiro. Esta, depois do divórcio, acabou por ser “depositada” na casa do cidadão Gregório 

Pereira e, depois, enclausurada, no Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia. 

Embora tivesse nascido rica e vivido ricamente com o seu primeiro marido, acabou por ser 

espoliada, maltratada e humilhada por um homem mais jovem e pertencente a um estrato 

social e económico inferior ao seu. Se com o seu segundo casamento quebrou regras sociais, 

acabou, igualmente, por contestar a decisão quer imposta pelo marido, quer pelos poderes 

civis e religiosos e pela saciedade em geral. 

Através deste estudo é possível perceber passos, vivências e trajectórias de mulheres 

que ingressaram no Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia (Brasil). Mesmo 

tratando-se de um núcleo pertencente a uma mulher, permite-nos começar a compreender 

quer o papel do recolhimento na sociedade quer a mentalidade colonial face à mulher baiana. 

O estudo destes grupos femininos enquanto formação social encontra-se por fazer, não sendo 

rigorosa uma análise baseada exclusivamente na subalternidade. Casos existem em que 

mulheres vindas de situações de inferioridade social conseguem apropriar poderes políticos, 

sociais e simbálicos significativos. Ao mesmo tempo existe também um movimento contrário 

de mulheres que em situação de superioridade social entram em processos de despromoção e 

subalternização, como o caso que aqui trazemos. Hoje não olhamos apenas para aquela que 

o tempo viu como arquétipo, independentemente da heroicidade ou da marginalização que o 

mundo lhe aplicava, mas pretendemos conhecer os papéis que as mulheres desempenharam, 

sobretudo apreender as “fugas” e a insubmissão perante o status quo estabelecido, já que 

a estas apenas lhes era permitido submeter-se ao homem. Será, pois, um argumento que 

nos permite compreender a evolução da sociedade baiana do ponto de vista social e moral. 

Como escreveu Maria Odila Dias: “Os papéis propriamente históricos das mulheres podem ser 

captados nas tenções, mediações, nas relações propriamente sociais que integram mulheres, 

história, processo social, e podem ser resgatados das entrelinhas, das fissuras e do implícito 

nos documentos escritos”, 

"“O Pecado” de Dona Teresa de Jesus: História de uma relação 

* Leila Mezan Algranti, op. cit., p. 53. 

* Maria Odila teite da Silva Dias, Quotidiano e Poder em S. Paulo no séc. XIX, 2º ed, S. Paulo, Ed. Brasiliense, 

1995, p. 50. 



Mulheres no Brasil Colanial: O Caso do Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia W 287 

Dos vinte e dois documentos arrecadados no Arquivo Público do Estado da Bahia", que 
compreendem o núcleo documental referente à luta que Dona Teresa travou para sair do 
Recolhimento, onde fora colocada contra a sua vontade pelo Arcebispo em 1751, com o apoio 
do Vice-Rei e do marido, temos de juntar mais uma dezena de outros documentos que se 
encontram no Arquivo Histórico Ultramarino em Lisboa'"”, dado que o marido, após o divórcio 
fugiu para o Reino” 

Dona Teresa de Jesus Maria, filha de Bento de Souza Guimarães, natural de Itapicuru de 
Cima, exportador de açúcar, tabaco e solas para Portugal, casou em primeiras núpcias com 
Manuel Fernandes da Costa, nascido em Itapicuru de Cima, homem de negócios, traficante 
de escravos e sargento-mor"%, do qual teve um filho, futuro sargento-mor e uma filha casada 
com João Lopes Fiúza. O genro, embora tenha sido caixeiro”?, aprendeu a arte de negócio 
e tornou-se senhor de engenho, tendo sido provido a capitão da ordenança dos distritos de 
Nossa Senhora da Ajuda, em São Salvador?. 

Depois de viúva, com mais de cinquenta anos de idade e doente?, Teresa casou com 
Francisco Manuel da Silva, primo do primeiro marido e seu caixeiro e homem jovem?”, no 
ano de 1750 Em 1751 deu-se início ao processo de divórcio. Embora a palavra divórcio 
seja utilizada, não passava de uma separação, sem direito a um segundo casamento. Não 

APEB, Ordens Régias, vol. 17, doc. 55 a. Queremos agradecer à D. Marlene e D. Teresa pela ajuda dada nas 
pesquisas feitas no APEB e ao Josué Cardoso pela colaboração que me prestou durante as mesmas. Apesar 
das pesquisas feitas no Arquivo da Cúria Metropolitana da Cidade de Salvador, não conseguimos encontrar q 
processa de divórcio. O meu agradecimento aos técnicos do referido arquivo pela ajuda e pelos esclarecimentos 
que me deram durante a investigação, especialmente à Dra. Venetia. 
Arquivo Histórico Ultramarino (AHU), Conselho Ultramarino, Documentos avuisos, Capitania da Bahia, caixa 3, 
4e30. 

A documentação que se encontra no APEB corre o risco de se perder, atendendo ao elevado estado de degradação 
da mesma. 

* Este era já viúvo, 

Tanto o segundo marido de Teresa como o genro eram caixeiros. Este facto anuncia a grande mobilidade social 
€ à capacidade de assimilação que existia na sociedade baiana: Katia Mattoso, op. cif., p. 582. Aliás, o réu 
quando fugiu para Lisboa e fez as petições ao Rei, escreveu que era homem de negócios. 
Todos estes dados foram tirados do Catálogo Genealógico das principais famítias de Frei António de Santo Maria 
Jobotão, introdução e notas de Pedro Calmon, vol. 1l, Salvador da Bahia, Empresa Gráfica, 1985, Ppp. 624-627. 
No decorrer do processo tanto ela como as testemunhas afirmam que era uma mulher doente, sofria de um 
flato. 

n 

n 

n À idade nunca é referida, apenas que é homem jovem. Supostamente, era mais jovem do que a mulher. 

Francisco Manuel da Silva era natura! da freguesia de Santa Maria Maior, arcebispado de Braga. Um ano 
depois estavam divorciados. A documentação de que dispomos resulta da batalha que Teresa trava com as 
autoridades régias, religiosas e com o marido para sair do Recolhimento, situação que só ficou resoivida em 
1757. Numa petição, 1752, Teresa disse: “....a induzio hum seo caixeiro Francisco Manoel da Sylva para com ella 
cazar segunda vez que emganozamnete condescendeu a suplicante....”: AHU, Conselho Ultramarino, Documentos 
avulsos, Capitania da Bahio, ex 4, fol. 499. 



288 | condição Feminina no Império Colonial Português 

existindo o casamento civil, só o sacramento consagrava a união dos esposos?º. Na opinião 

de Ana Amélia Vieira: 

O divórcio por sentença raramente se concedia. Era, porém, seguidamente tentado através 

de petições não somente de divórcia mas de depósitos e justificações de sevícias. Variavam as 

razões apresentadas para esses requerimentos. As mais frequentes eram: sevícias, abandono 

da esposa, bigamia, insultos com palavras injuriosas.?* 

Teresa também foi sujeita a maus-tratos físicos e ofensas injuriosas, como foi confirmado 

pelas testemunhas. Segundo os cânones morais e sociais, ela, mesmo sendo vítima do 

marido, isto é, mesmo tendo justificado as sevícias, não poderia viver em casa sozinha, fora 

da autoridade masculina; por isso, contra a sua vontade, mas com a conivência dos poderes 

eclesiásticos e cívis locais, foi “depositada” numa casa de bons costumes, pertencente a 

Gregário Pereira a 22 de Abril de 1571 (prisão doméstica)?: “(...) separada da Casa do 

justificado seu marido e depositada em huma casa grande e honesta com suas joyas, roupa 

de serviço e escravas suficientes em numero para a seruirem conforme a qualidade de sua 

pessoa(...Y"?. Em seguida, a 27 de Abril do mesmo ano, foi “removida” para o Recolhimento 

da Santa Casa da Misericórdia, como porcionista, sem que ela o tivesse desejado??, donde, 

mesmo possuindo bens materiais para o seu sustento, só conseguiu sair em 1761% Para tal, 

comprometeu-se o marido à pagar um elevado dote, aspecto que não foi cumprido, devido à 

fuga do mesmo para lisboa, Este, após a divisão dos bens, fugiu para Portugal com um total 

de mil cruzados”*, tendo tido para esse efeito a colaboração dum seu irmão. 

Se o processo pareceu seguir a norma, isto é, aplicou-se à ré a pena que se aplicava a 

qualquer outra mulher divorciada, neste caso, a decisão não foi aceite por Teresa, pois desde o 

início recusou residir no Recolhimento. Tendo apresentado uma petição ao Rei, expondo-lhe a 

injustiça de que fora vítima, a violência a que estivera submetida e a despesa usada aquando 

da sua “remoção”, a requerente também se queixava do estatuto de porcionista e apelava à 

* Arlette Lebigre, “A Longa marcha do divórcio”, Amor e Sexualidade no Ocidente, int. e notas de Georges Duby, 

Terramar, 1992. 

? Ana Amélia Vieira Nascimento, Patriarcado e Religião. As Enclausuradas Clarissas do Convento do Desterro da 

Baohia, 1677-1890, Bahia, 1994. p. 20. 

? Não foi para casa dos filhos, por não manterem relação amigável. Era prática serem depositadas em casa de 

familiares. 

?*? APEB, vol. 58, fol. 341 

?º Ana Amélia do Nascimento, op. cit., p. 20 escreve que esta era à situação usual. Pela leitura da documentação, 

Teresa até aceitou a ida para a casa de um particular, mas recusava-se ingressar no recolhimento ou em qualquer 

outra clausura: AHU, cx 4, fol. 498v. 

?? O pracesso durou no total 10 anos. 

?º A divisão dos bens ocorreu, mas ela acha-se lesada porque o marido a roubou e fugiu para Portugal, com o 

auxílio de um irmão, na Nau Licença. AHU, cx.4, fol. 499, 



Mulheres no Brasil Colonial: O Caso do Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia I 289 

sua saída*'. Encontrando-se já recolhida por decisão do Arcebispo, do Vigário e do Vice-Rei, 
o monarca pediu esclarecimento ao seu representante sobre o determinado. 

A embargante, inconformada com a deliberação, tomou uma atitude dinâmica, legalista, 
pretendendo sempre demonstrar que lhe tinha sido montada uma urdidura para lhe extor- 
quirem a fortuna. Na verdade, todas as certidões passadas e baseadas no depoimento das 
testemunhas, mesmo dos presumíveis responsáveis pela sua “prisão”, acabam por lhe dar 
razão nas suas queixas, facto que se traduziu na saída do recolhimento, tendo sido entregue 
Nha casa do genro*, 

Infelizmente a informação relativa às testemunhas não é completa, para além do mau 
estado de conservação de alguns dos fólios, que não nos permitiram ler todos os dados e, 
atendendo a que se trata de uma devassa baseada no processo de divórcio, o Vice-rei optou, 
por vezes, pela síntese do que foi afirmado. No entanto, queremos salientar que este último 
elaborou um extenso processa, com a justificação de muitas testerunhas e, embora criticando 
o mau génio e o mau exemplo que Teresa representava para à sociedade, nunca à acusou 
de adultério ou de outro tipo de “leviandade/pecado feminino”, 

Tratando-se de uma mulher rica, conseguiu reunir grande número de homens com cargos 
ou posição económica e social elevada** que surgem a confirmar o roubo que o marido fizera. 
Entre eles destacamos: José Vieira Guimarães, homem de terras, António Costa Oliveira e João 

Rodrigues de Almeida, homens de negócios, Jerónimo Ferreira, sapateiro, Manuel António 
Campelo, mercador e Francisco Correia Lima Gusmão, escrivão das execuções de finados%. 

Aparecem também figuras do foro doméstico, área onde ela se movimentava: escravos e 

uma mulher viúva, sendo estes os depoimentos mais alargados*, 

Dos três escravos que depuseram, duas são escravas: Marcella de Jesus, mulher preta, 

geje, escrava do casal, solteira, com cerca de 20 anos que diz ter visto o marido dar-lhe dois 

?* APEB, val. 58, fol. 319v, — 320. 

*? Mais adiante falaremos da documentação que se encontra na AHU, sobretudo baseada nos depoimentos do 

marido e das testemunhas por ele apresentadas, onde se acaba pos dar informações pouco abonatórias ao 

comportamento de Teresa, o que não veio impedir a sua liberdade. 

** APEB, vol. 58, doc. 3, fol. 315. 

Salientamos que na informação compilada pelo Vice-rei também aparecem a testemunhar os responsáveis pela 

sua entrega no Recolhimento: Arcebispo e a Vigário Geral. Entre as testemunhas acima referidas, acrescentamos: 

Manuel da Cunha Henrique de quarenta e seis anos, morador em casa do Perfeito e da Junta da Alfândega que 

confirma as acusações que ela dirige aos envolvidos e João dos Santos de Magalhães, homem salteiro de vinte 

anos, morador em S. Paulo o Velho, escrivão de direito, o qual testemunha que o marido fugiu para Lisboa 

na Nau licença: APEB, vol.58, fol. 330. e 335v, Um outro cidadão livre, caixeiro, Salvador Pereira dos Santos, 

homer solteiro e morador em casa de Rodrigues de Farias de trinta e seis anos de idade diz ter visto D. Teresa 

chorar e que o marido fugiu na Nau Licença, do contracto do tabaco: fol. 335v, 

AHU, ex.4, doc. 1, fol. 494. No doc. 2, para além de alguns homens ligados aos negócios, aparecem também 

dois boticários. 

35 

3 Apenas Maria da Silva, viúva, cinquenta e dois anos, moradora próxima do Trapíche, confessa ter ouvido grande 

“toada de pancadas e ouvido um grito”. 



290 | Condição Feminina no Império Colontal Português 

bofetões; Eufrásia de Jesus, mulher parda e escrava do casal de trinta e cinco anos, que afirma 

ter visto a irmão do marido dar duas bofetadas em D. Teresa e que o réu dormia em cama 

separada, sempre com uma faca de ponta e catana curta. Por sua vez, o escravo do casal, 

Eusébio Fernandes da Costa, homem pardo, de dezassete para dezoito anos, confirmou as 

agressões físicas por parte do marido e do cunhado, afirmando que a suplicada estava aleijada 

nos dedos devido às pancadas que o réu lhe dava. Diz haver entre eles grandes discussões 

e que o marido à acusava de receber em segredo cartas do genro. Confirma, igualmente, 

as elevadas despesas que foram feitas no transporte de Teresa para o Recolhimento e que o 

marido fugiu para o Reino, levando consigo “grande cabedal”*Y, 

À Procura de Direitos: As alegações de Francisco Manuel da Silva 

De acusado a vítima, e apresentando-se como homem de negáócios da cidade da Bahia, 

Francisco Manuel da Silva, em 1753, estando já a viver em Lishboa, enviou um ofício ao Vice-Rei, 

no qual apresentava queixa contra Manuel Fernandes da Costa e João Lopes Fiúza Barreto, 

filho e genro de Teresa, acusando-os de o quererem matar para ficarem na posse dos bens 

do casal*º, Acusa a mulher de “despótica”, dizendo que a mesma não falava com a família, 

desde o tempo de viúva, devido a demandas com os bens*º. Após o seu segundo casamento 

ter-se-ia reconciliado com os filhos, tendo sido estes os causadores da separação”º. Ainda 

segundo o mesmo, por ordem do juiz eclesiástico, ela fora levada para casa de Gregório 

Pereira Abreu, homem de negócios, onde estivera nove meses, na posse e usufruto de todos 

os bens: “Como quem tinha as chavez de tudo quanto na caza havia com o despótico poder 

do governo dela levada”“, Acrescenta que, atendendo ao seu mau génio e não havendo 

na cidade quem a quisesse, à excepção do genro, fora mandada para o Recolhimento da 

Santa Casa da Misericórdia, por ordem do Arcebispo“?. Para seu sustento fora-lhe atribuído 

um rendimento de 600 mil reis, valor que ele achou excessivo, atendendo a que Teresa 

já teria roubado os bens do casal*, A testemunhar a sua versão, são apresentadas cinco 

testemunhas, quase todas moradoras em Portugal: dois homens de negócios, um cirurgião, 

um marinheiro e um diácono. Curioso é que só uma destas testemunhas residia na Bahia, 

um homem de negócios e havia um marinheiro que estava ao serviço da Nau Licença, nau 

utilizada pelo réu para a fuga. 

?” APEB, vol. 58, fols. 331- 334. 

** Ele afirma que já tentaram, a mando do genro, matá-lo, durante noite. 

?º AHU, Conselho Ultramarino, Documentos Avulso, Brasil-Bahia, ex 3, fol. 363. 

* AHU, cx 3, fol. 362-363 

* idem, lbidem, fol. 357. Na processo desenvolvida por Teresa de Jesus, esta apenas aqui esteve dias, 

* fdem, ibidem, fol. Fal. 357. O mau génio é referido pelo marido e autoridades. Estas vêm na família dela os 

grandes inimigos de Francisco Manuel da Silva. 

* Idem, lbidem, fol. 357v, Esta é uma acusação mútua. 



Mulheres no Brasi! Colonial: O Caso do Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia l 21 

O Testemunho das Autoridades Baianas 

Da sinopse que o Vice-Rei faz da situação fica-nos a ideia de que a atitude tomada tanto 

pelo Vigário Geral como pelo Arcebispo sobre o seu enclausuramento fora acertada, não 

só devido ao mau génio, mas devido ao mau exemplo que D. Teresa deu ao casar com um 

caixeiro*: 

[-..] os seus costumes sam mal regulados por ter casado com um caixeiro: inferior em 

qualidades e merecimentos não se atreveo à sujeitar-se a que ella continuasse nas mesmas 

desordens que antecedentemente praticava e deste princípio proveu os desassossegos e 

inquietações que athe ao presente se vem seguindo e como se aumentara muito mais se ella 

sair para fora da clausura em que esta, venho por sem duvida que o ser conservada nella he 

o mais conveniente e o mais acertado.“ 

Reconhece como certas algumas das acusações que D. Teresa faz, nomeadamente, 

estar “presa“ no Recolhimento para ficarem com os 100 mil reis/ano devido ao estatuto de 

porcianista, sem que estes sejam gastos no seu alimento*º. Parece-nos que esta verba foi a 

quantia que o marido teve de pagar para ser aceite””. De acordo com os testemunhos e com 

os conteúdos das certidões que Teresa requereu, verificámos que o processo não foi claro, 

isto é, não seguiu os trâmites normais. Houve um objectivo prioritário: tentar isolá-la*. Para 

além de outras declarações, o Desembargador João Eliseu de Souza confirmou que Francisco 

Manuel da Silva conseguiu do Arcebispo e do Vigário Geral autorização para colocar a mulher 

no Recolhimento, tendo roubado todos os bens, num total de 200 mil cruzados”. 

Informe curioso foi o fornecido pelo cabido da Sé da Bahia numa carta dirigida ao Rei, 

acerca do requerimento do Provedor e dos Irmãos da Santa Casa da Misericórdia, pedindo 

que Dona Teresa saísse do Recolhimento. Pede que ela seja enviada para qualquer outro 

lugar: ”...pelo gravíssimo, e intolerável detrimento, que com ella padecia a dita Caza da 

Misericórdia e permicioso embaraço, que da sua companhia, a mao exemplo se seguia à 

educação das mossas donzellas, que residem no dito recolhimento..”“*º. Segundo o Cabido 

* Esta observação parece contradizer o que já escrevemos sobre a mobilidade social na Bahia, de facto, poder-se-la 

enriquecer e fazer bons casamentos, mas nem sempre “a velha aristocracia” aceitava no seu seio os recém- 

chegados. 

ºº APEB, op. cit., fols. 315-316, Confirmação da carta do Vice-Rei Outubro de 1557. 

* Pormais que uma veêz, nas petições apresentadas, D. Teresa manda cortar o termo de porcionista, que segunda 

ela, foi feito contra a sua vontade, Pelas palavras de Teresa, parece-nos que esta foi a paga que o marido teve de 

fazer para que ela fosse aceite no Recolhimento. Argumenta sempre que foi trazida enganada e com violência, 

devido à má fé dos intervenientes no processo, 

Não só Dona Teresa insistia nesta ideia, como algumas das testemunhas o confirmam, nomeadamente D. 

Mariana da Encarnação de Araújo, pertencente ao Recolhimento, 32 anos de idade. 

15 APEÉB, Op. cif., 431-432, 

*º AHU, cx 4, fol.. 491. Na fol. 498v. O Vigário geral testemunha que era o último sítio onde ela queria ficar. 

% AHU cx 30, doc. 5631-5632. 

E 



292 | Condição Feminina no Império Colania! Português 

só foi autorizada a residir enquanto o marido pagasse o prémio ou não houvesse qualquer 

outro inconveniente”, Atendendo à falta de saúde, e segundo um traslado do Provedor e 

Irmãos da Mesa da Misericórdia, esta: 

[...] além dos notórios escândalos que no mesmo recolhimento executou, e forão patentes 

a esta cidade e os esta continuando com negociações de ganhadeiras applicadas a vender 

o desfruto de sua rossa e na falta de correspondência castigando-as dentro do recolhimento 

como ultimo rigor e introduzindo-as a dormir dentro delle sendo meretrizes de nenhuma sorte 

admissíveis a sociedade das Donzellas do dito Recolhimento; alem de outras particularidades 

que por modéstia se não referem (...) e muito menos ser occazião de que as Donzellas sejão 

mal educadas com semelhante exemplar, e se fazer, inteloravel pela sua condenaçam acre, 

acompanhada de vaidade soberba, por se considerar senhora de cabedaes entre a humildade 

de Donzellas pobres, e a remédio a tanta inconveniências só se pode conseguir separanda a 
dita Porcionista (...)Sº 

Com base nestes testemunhos foi acordado entre ela e o marido, em 1761, a saída do 
Recolhimento, a ida para casa do genro, a divisão de bens do casal*? e o compromisso dos 

familiares a não mais importunarem o antigo marido. 

Considerações Finais 

Como já escrevemos, os modelos culturais do colono europeu no Brasil, tenderam a 
alterarem-se ou a adaptarem-se às novas realidades, sobretudo na hierarquização da sociedade. 
Para além de Kátia Mattoso, Stuart Schwwartz, também escreveu que “As distinções essenciais 
entre fidalgos e plebeus tenderam a nivelar-se, pois o mar de indígenas que cercava Os 
colonizadores portugueses tornava tudo europeu, de facto, um gentil-homem em potencial”*. 
Se pode ter existido, é certo, um menor escalonamento, na sociedade, sobretudo atendendo 
às peculiaridades da colonização portuguesa, verificamos que neste processo a origem social 
pesou na evolução e apresentação do mesmo. Por um lado, Teresa foi inicialmente recolhida 
como forma de punição, não sá por se ter unido a alguém socialmente inferior a si, como por 
ter rompido com um dos sacramentos da Igreja - o casamento. Por outro, e sendo ela mulher 
e condenada pela sociedade, esta não deixou de pertencer à “nobreza”, tendo sido sempre 
tratada por Dona Teresa, o que, segundo Beatriz Nizza, “É uma diferença de condição social, 

” Sem especificar o tipo de acordo que ela e a família já tinham feito com o marido, diz que ele já se tinha com 
“ella composto”. Portanto, era mais uma razão para à sua saída, 

AHU, cx 30, do. 5631-5632. O que acima escrevemos é também testemunhadao por uma carta do cabido da 
Bahia, dirigida ao Rei. 

O marido que já se encontra a víver em Portugal, diz estar pobre, apenas dispõe de umas casas no Porto que 
lhe rendem 24 mil reis. Teresa ficou com tudo o que tinham no Brasil. 
Stuart B. Schwartz, Segredos Internos. Engenhos e escravos na sociedade colonial, São Paulo, Companhia das 
Letras, 1988, p. 212. 

) 

sa 



Mulheres no Brasil Colanial: O Caso do Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia ! 293 

de qualidade. Embora na colónia não houvesse nobreza (duques e condes) toda à ordem 
colonial estava baseada na diferença entre nobre e plebeu que aqui se constituía (...)“, 

Se a distinção social da vítima pesou na decisão da sentença, também é verdade que, ao 
longo da discórdia, assistimos a um discurso de dominação masculina, isto é, a reafirmação da 
autoridade do marido sobre ela. Esta não existia para a sociedade, independente do marido. 
Foi uma luta difícil entre a mulher e a Igreja e a mulher e o poder civil. Foi, sobretudo, uma 
atitude moralista e misógina dos diferentes poderes. O fundamento que se encontra presente 
nos discursos das autoridades é a superioridade do homem face à mulher, este era responsável 
pela conduta da mulher, portanto cabia-lhe exercer a autoridade*6, Sendo mais filhas de Eva 
do que de Maria” e, como já não se fabricavam cintos de castidade para sossego do marido 
ausente, pelos mais diversos mativos, cabia, portanto, ao recolhimento zelar pela conduta 
da mulher, controlar à sexualidade”. 

Se ao longo do estudo poderemos admitir que Teresa apenas foi levada para o Recolhimento 
por causa do elevado dote que o marido se comprometeu a pagar o que, certamente, pesou 
na decisão, mas foi decididamente a condenação moral e socia! que se pretendeu iqualmente 
fazer, A prová-lo temos o desfecho da deliberação. Ainda que o facto de estar doente tivesse 
influenciado a decisão, foi a ida para a casa do genro que a salvou, pois ficava debaixo do 
olhar/controlo masculino. Continuar no Recolhimento, pelo já exposto, só trazia escândalo à 
sociedade e mau exemplo às mulheres que aí se encontravam. 

** Maria Betriz Nizza Silva, Donos e Plebeios na Sociedade Colonial, lisboa, Estampa, 2002, p. 63. 
* Emanuel Araújo, “A Arte da Sedução: Sexualidade Feminina na Colónia”, Histório das Mulheres no Brosil”, 

organização de Mary Del Priore, coordenação de textos: Carla Bassanezi, São Paulo, Ed. Contexto, 2004, 
Pp. 44-45. 
Mary del Priore, Mulheres no Brasil Coloniol, p. 32. 

** Emanuel Araújo, op. cit, p. 58. 

s7 



294 | condição Feminina no Império Colonia! Português 

Anexos* 

1. 

Bahia, 17 de Janeiro de 1753 

Oficio del virrey Conde de Atouguia, informando acerça del requerimiento presentado por Francisco 

Manuel da Silva, en el que expresaba sus quejas contra Manuel Fernandes da Costa y João Lopes 

Fiúza Barreto, hijo y yerno de su mujer D. Teresa de Jesús María, casada en primeras nupcias con 

el sargento mayor Manuel Fernandes da Costa. 

Arquivo Histórico Ultramarino (AHU), Conselho Ultramarino: Documentos avulsos da capitania da Bahia, 

cx 3 e 4, doc. 357-361: 

Pelo auizo de V. Exº do Vereador de Dezembargo do anno passado me ordenou sua 

magestade que vendo o requerimento de Francisco Manoel da Sylva me informou do contheudo 

nelle, e achando ser verdade, obrigue a seos inimigos a lhe assignarem termo perante o 

Ouvidor do crime debaixo das penas mais rigorozas que me parecer. 

(...) avisey ao sobredito Ministro, de sse ir a sua presença a João Lopes Fiúza e Manoel 

Fernandes da Costa obrigue a assignar termo de não offender per sy nem por outrem ao dito 

Francisco Manoel da Syiva (...) 

2. 

Información sobre el proceso de dofia Teresa, basada en la declaración efectuada por su marido Francisco 

da Silva, inserta en el requerimiento presentado ante el virrey Conde de Atouguia 

(AHU), Conselho Ultramarino: Documentos avulsos da copitania da Bahia, cx 3 doc. 362-363: 

Diz Francisco Manoel da Sylva Hoamem de negocio da Praça da Cidade da Bahia natural 

da villa de vianna casado com Dona Thereza de Jesus Maria viuva do sargente mor Manoel 

Fernandes da Costa que tratando-a em o tempo de anno e mevyo que viverão no consorcio 

com a mayor Estimação de forma que hera a dita sua mulher quem governaava e despunha 

de todos os bens do cazal a seu arbítrio entrou a mesma a odiar-se com o supplicante, e a 

Reconciliar-se com seu genro Joam Lopes Fiúza, e seu filho Manoel Fernandes da Costa com 

os quaes se não tractavão nem comonicava por demandas que trazião sobre bens do casal 

já desde o tempo de sua viuves, e sito sem mais cauza do que pertender o supplicante com 

prudência e pelos meyos mais dicentes evitar as jornadas que fazia quando queria a hua sua 

fazenda que chamão Rossa fora da Cidade onde se demorava per tempo que lhe parecia, e 

igualmente ao sahir fora de Caza as horas que tinha vontade e tudo sem aprovaçam nem 

consentimento delle suplicante por entender ser esta prohibição conveniente ao seu Credito e 

úÚtil a sua honra. Desta reconceliação que a dita mulher fez com o dito seu filho, e genro sem 

º Atendendo à quantidade de documentação, apenas transcrevemos alguns excertos de textos que se encontram 

no AHU, Lisboa. 



Mulheres no Brasil Coionial: O Caso do Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia | 295 

sciencia do supplicante e da ma vontade que a mesma lhe tinha já concebido pela refferida 
prohibição e o ódio que o genro e filho da dita sua mulher tinhão ao suplicante tanto pelo 
cazamento como por seguir afectivamente as demandas justas que com o cazal trazião 
fazendo manifesta as injustiças dellas resultou por induzimentos dos ditos genro, e filho a 
mulher do supplicante devorciar-se delle, e com effeito por ordem do juízo Ecclesiastico foy 
levada por deposito para casa de Gregório Pereyra de Abreu Homem de negócios da mesma 
Cidade com todos os bens que ella quis Como quem tinha as chavez de tudo quanto na 
caza havia, com o despótico poder do governo dellas. Neste deposito esteve nove mezes e a 
Requerimento da mesmo depositário fundado no terivel génio, E condiçam áspera que tem 
a dita sua mulher de forma que contra dizendo-se-lhe sua vontade faz excessos foy mandada 
pelo Ex.ma Arcebispo daquella Cidade pêra o Recolhimento da Mizericorda por não pessoa 
particular que quizesse aceytar o novo deposito pella refferida razam do terrivel, e insupultavel 
génio da dita sua mulher. 

Deste novo deposito do Recolhimento da Misericordai pertendeo a dita sua mulher ser 
removida pêra Casa de sea genro, e por conhecer o supplicante que vinha a ser o mesmo que 
estar em sua caza e Senhora absoluta de suas Acçoens, e vontade, se oppôs a este requerimento 
pelos meyos judiciaes que indo estam pendendo, não faltando porem nunca em contribuhir-lhe 
com os seiscentos mil reis que lhe forão arbitrados pelo Juízo Ecclesiastico pêra seus alimentos 
não obstante serem excessivos, e exurbitantes, por não ter o Cazal rendimento per sofrer tam 
grande emcargo e não obstante o Cabedal que a dita sua mulher tinha cultado e mandado 
ocultamente para fora de Caza, e as chaves de tudo quanto nella havia. Desta Oppocissão 
que o suplicante fez pêra a dita sua mulher não ser removida do deposito da Mizericordia 
pêra a Caza de seus filhos se atirou e acendeo maiz ódio quer todos tinhão ao suplicante de 
Torma que resolverão tirar-lhe a vida pêra o que procurarão pessoa pêra o fazer prometendo 
—lhe premio avultado, o que não teve effeito pello mesmo sujeito o revellar ao supplicante 
por direcção de hum relligiozo da Companhia de Jesus com quem se confessara. Vendo a 
mulher supplicante e seos filhos frustrados este meyo, E outros que solilitarão pêra tirar-lhe 
a vida cogitarão outro, e foy entrasse de noute em caza do supplicante pelas Janellas que 
caem sobre o mar, e trapixe dos Azeytes por ficar topando o ultimo guindaste com as ditas 
Janelias o que assim se ixecutoy em hua das noytes do mês de Abril deste presente anno, 
mais em hora que o supplicante não estava em Caza e por isso também Livrou da morte: 
Vendo o supplicante a sua vida em tam manefesto perigo Cuydou em Evitallo embarcando 
no primeiro Navio que veyo daquellla Cidade da bahia pêra esta Corte que foy a Nau de 
Licença do contracto do Tabaco que partio da mesma Cidade em o mez de mayo seguinte do 
refferido Cazo, e chegou a esta Corte no fim de Julho, e isto com aquelle sgredo e cautella que 
precizava, o não fazersse publica a sua Retirada e certa por isso a sua morte, porque então de 
dia sendo pocível o matarião, com he costume naquellas partes. Porem o supplicante antes 
de embarcar pêra esta Corte a buscar remédio a sua vida, e avechaçoez que esprementava 
no Real Poder, e Justiça de V. Magestade ajustou todas as suas contas pagando tudo quanto 
devia, e deyxando a sua casa negocio, e bens no mesmo estado em que pesuhia com todos 



296 | condição Feminina no Império Colonial Português 

os Livros, escrituras, Créditos, escravos, fazendas em ser os Navios entregues cayxeiros António 

Mendes do Rego e manoel Ventura de Souza per tudo administrarem e regerem bem como o 

supplicante o fazia, e melhor se fosse pocivel e nomeando pêra seos procuradores, a Furtuoso 

Vicente Vianna Homem de negócios, e ao sargento mor José Ignacio Alvarenga escrivão do 

Thezoureiro pêra tractarem das suas dependenciads alem do advogado, e solicitador por ser 

o supplicante Homem de todo o Credito, e verdade pela tratar sempre com todos e por tal he 

geralmente de todos estimado, e havido tanto naquella Cidade da Bahia, e em todas as partes 

de América como nesta Corte onde tem negócios, e correspondências E por ser Igualmente 

de génio pacifico cortes e afabel pêra todos sem nunca offender nem escandalizar a pessoa 

alguma e menos Cometido delictos e contrario e genro sua mulher Joam Lopes Fiuzas, porque 

he de génio muyto orgulhoso, e muyto de mandista e de vida menos ajustada, por haver 

gastado ilicitamente não so o cabedal que tinha mais também setenta mil cruzados que lhe 

derão em dote de sorte que se acha pobre, e vechado com muytas Execucoens, e he insigne 

jugador, e esta mesma vida tem emsinado a seu cunhado Manoel Ferandes da Costa porque o 

segue em tudo, e por isso ambos capazes de todo excesso, e absurdo pêra serem senhores de 

todos os bens que há no Cazal que he todo o seo objeto. E porque todo o facto exposto consta 

da sentença de justificação incluza, e do Real Poder Grandeza e Piedade de V. Magestade he 

valler e Amparar aos seos vaçallos que aflitos e prostados aos seos Reaes pés imploram, e 

supplicam a seo Remédio, e o seu sucego peretende o supplicante que V. Magestade o protej 

pois que de tam Longe, e com tantos perigos vem procurão a sua soberanis e Regea Porteçam 

mandando por especial Decreto que Vice Rey daquelle Estado obrigue aos ditos João Lopes 

Fiúza e a seo cunhado Manoel Fernandes da Costa e aos mais parentes da dita sua mulher 

asegurar-lhe a vida com as mais Rigorosas penas de direyto e que faça Recomendar a dita 

sua molher no Recolhimento em que se acha à ordem de V. Magestade e quando suceda 

estar já fora do mesmo Recolhimento a faça recolher em continente pêra que delle mais não 

saya sem especial ordem de V. Magestade ou pêra a Companhia do supplicante, e como os 

suplicantes por orgulhosas poderão individualmente e por meyos iníquos remeter pêra esta 

corte alguma ordem pêra o supplicante ser prezo, pêra este mevyo lhe inhibirem os meyos do 

seu recurso lhe perder o seu credito, e negocio... 

3. 

Bahia, 3 de Outubro de 1761. 

Carta del Cabildo da Bahía, dirigida al Rey, en la que se informa acerca del requerimiento presentado 

por el provisor y hermanos de la Santa Casa de Misericordia, solicitando que fuese retirada de 

ese claustro D. Teresa de Jesús María, casada con Francisco Manuel da Silva, que se hallaba allí 

depositada tras su proceso de divorcio. 

AHU, cx 30, doc. 5631-5632: 

Representamos a V. Magestade, que achando-se conservada no depozito do Recolhimento 

da administração da casa da Misericórdia desta cidade D. Theresa de Jesus Maria casada com 



Mulheres no Brasi! Colontal: O Caso do Recolhimento da Sania Casa da Misericórdia da Bahia I 297 

Francisco Manoel da Sylva, em virtude da ordem de V. Magestade dirigida ao Excellentissimo 
Arcebispo, que era desta Metrópole, por carta do Excellentissimo secretario de Estado Diogo 
da Mendonça Corte Real, em data do primeiro de Dezembro de mil settecentos e cincoenta 
€ dous, nos requererão instantemente o Provedor e irmãos da dita Caza da Misericórdia 
por sua petição, instruídos com vários documentos, de que tudo com esta remettemos a 
V. Magestade a copia, que mandássemos transferir do dito Recolhimento para outra parte 
a dita D. Thereza de Jesus Maria eplo gravíssimo e intolerável detrimento, que com ella 
padecia a dita casa da Misericórdia e permiciosos embaraço que de sua companhia mão 
exemplo se seguia à educação das mossas donzellas, que restdem no dito recolhimento, 
fundado principalmente o seo requerimento, em que a referida ordem de V. Magestade 
era totalmente condicional, por quanto nella somente se decretava ao Excellentissimo 
Arcebispo, que mandasse conservar a dita D. Thereza naquelle Recolhimento emquanto 
seo marido contribuísse com o premio de porcionista, oqu não houvesse algum considerável 
inconveniente, o que tudo experimentavão pelo contrário, pois não só se lhe não pagava 
o dito premio, obrigando-os a terem demandas sobre a sua cobrança, mas também se 
achavão padecendo os gravíssimos inconvenientes , que constão de sua referida supplica. 
Mandamos responder a esta D. Thereza de Jesus Maria, a qual na sua resposta, instruída 
também com outros documentos, do que tudo na mesma forma remettemos a V. Magestade 
à copia, nos veyo expondo as muitas e urgentes razoens, que concorrião para não dever ser 
retida no referido Recolhimento, fazendo-nos depois em requerimento próprio, e separado 
tão repetidas supplicas, authorizadas com certidão do Medico, a respeito de achar-se 
gravemente enferma, e ser-lhe difficil curar-se naquella caza, que lhe damos despacho, para 
que podesse sair a curar-se fora dellas, debaixo de fiança a tornar para o dito Recolhimento 
melhorada, que fosse, graças,que não chegou a ter effeito. Tambem mandamos responder 
sobre a materia ao Procurador Bastante do sobredito Francisco Manoel da Sylva mardio 
da dita D. Thereza de Jesus Maria, o qual na sua resposta declarou, que elle dito marido 
convinha em que ella saisse do Recolhimento em que se achava por estar assim com ella 
composta como constava da transacção, que havia feito, Procuração e carta de Ordens, que 
aprezentou com a sua resposta, do que tudo da mesma sorte remettemos a V. Magestade 
a Copia. Mas sem embargo do que assim o requerimento do Provedor, e Irmãos da Caza da 
Misericórdia, como da dita D. Thereza de Jesus Maria, a cujo favor esta também a resposta 
do Procurador bastante do mencionado seo marido, nos parecem muito justos, e tudo se 
comprova com os documentos que por elles se aprezentarão, e de que fielmente com esta 
remettemos a V. Majestade a copia, e sem embargo, de que pareça, que na referida Ordem 
de V. Magestade, a gaul vai copiada a folhas três do Instrumento junto, se requer a satisfação 
dos alimentos arbitrados por clausula essencial, para poder ser a dita D. Thereza canservada 
no Recolhimento, com tudo como não devemos interpretar as ordens de vV. Magestade, 
antes com a obediência cega somos obrigados a dar-lhe inteira execução, e muito mais 
quando na de se trata manda V. Magestade que havendo considerável inconveniente, se 
lhe reprezente, assim o executamos, pondo tudo na presença de V. Magestade para que 



298 | condição Feminina no império Colonial Português 

lhe mande dar na matéria a prividencia que muito for servido, Bahia em Meza Capitular e 

de Outubro trez de mil settecentos e sessenta e hum. 

4 

Salvador, 25 de Agosto de 1757. 

Instrumento público en el que se contienen las peticiones y certificaciones presentadas por dofia Teresa 

en el proceso abierto contra su reclusión en el Recogimiento de la Santa Casa de la Misericordia 

en 1751, tras una breve estancia en casa de Gregorio Pereira, y los correspondientes despachos del 

Sr. Arzobispo, formalizados ante el escribano eclesiástico, padre Bernardo Botelho. 

AHU, Cx 30, doc. 5631 — 5632, fl. 404 

[...] e fugido o ditto marido desta cidade para Portugal no anno de mil setecentos e 

sincoenta e dous com mais de oytenta mil cruzados que uzurpou do casal da supplicante 

no anno seguinte de mil setecentos e sincoenta e três chegou a vossa Excelência Carat do 

Excelentíssimo /fol. 405/ Secretario Diogo de Mendonça Corte Real na qual insinua que sua 

Maggestade hera seruido que vosssa Excellencia mandace conseruar a suplicante no dito 

Recolhimento emquanto seu marido comtribuhisse com os alimenttos arbitrados ou nam 

ouvece algum inconveniente de que vossa excelência daria parte ao ditto senhor e por que no 

mesmo anno de mil settecentos na Rellaçam Eclesiástica desta cidade julgando-sse diuorcio 

à supplicante com cuja sentença ficou secando o depozitto e arbítrio dos alimenttos feytos 

em consequência da causa do mesmo diuorcio, e a supplicante he huma mulher de mays 

de sessenta anos de idade pellos quais lhe continuam repettidos achaques principlamente o 

de hum ou dos causados de hum flatto pella qual qual tem estado varias uezes em grande 

perigo de vida, como sendo necessária presentar certidam de Medico que Ilhe tem assistido 

do nam podendo ella supplicante vallerce na clauzuara em que que ffol.405v./ esta pos 

remédios precisos para atalhar aquelle flato nas ocazions em que lhe da nem também fazer 

a eles poziçam do Testamento que pretende é menos reger os bens de que esta de posse 

alem do prejuízo que mais lhe segue em estar pagando do seu cazal cem mil reis cada anno 

a caza da Mizericordia Inconueniente bastantte e attendiuel para s supplicante se nam poder 

conseruar no ditto recolhimento e por nam poder conseruar no ditto recolhimento e por nam 

poder tambem de lhe concluhir a Redussam dos mais bens com que se leuantou o ditto seu 

marido que se rettirou do Reyno de Portugal para terras do Reyno de Castella a tittulo de cayxa 

ou banqueiro de negocio muytto antes do ttarramotto socedido na cidade de Lisboa, o que 

tudo he muyto attendivel para vossa Excelllencia nam mandou conseruar a supplicante no 

ditto recolhimento mais premitir passarce delle para à casa de seu filho Manoel Fernandes da 

Costa he casado e uiue com notória honra// Portanto pede a vosa Excelencialhe faça parecer/ 

fol. 406/ Mercê permitir poderá a supplicante passar-se do dito Recolhimento para a casa 

do dito seu filho e se lhe nam impressa pêra isto a liberdade visto se nam poder conseruar 

no ditto Recolhimento pellos motius referidos do que vossa Excelência pode dar partte a 

sua Magestade per que este nam mande per sy sonseruar a supplicante naquella clauzuila 



Mulheres no Brasil Colonial: O Casa do Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia | 299 

mais insinua que vossa Excellencia a manda comseruar precedendo correçoens Referidas de 
prestaçam de alimentos e de nam hauer inconuenientte// Recebera Mercê 

Temos deferido a suplicante huma de muitas vezes. 

Petición que hace la suplicante al reverendo Arzobispo para que no le impida su liber- 
tad. 

Excelentissiomo e reuerendissimo Senhor 
Donna Theresa de Jesus Maria que ahando-se a supplicante separada por sentença de 

diuorcio e ficando por isso liberta para poder liuremente uiuer onde quiser/fol.406v./ por 
nam ser separaçam feitta por adultério mas por ciuicias feytas pello fugido seu marido para 
melhor lhe usurpar o cabedal e fugir no anno de mil settecentos e cincoenta e dous com 
mais de oytenta mil cuzados que usurpara da supplicante como he publico nam obstante 
isso se tornou a empedir a liberdade a suplicante pello prouedor e Irmãos da misericórdia 
desta cidade de hontem dezasseis de mayo de mil settecentos e sincoenta e seis por hordem 
de vossa Excellencia reuerendicima proferida contemplaçam da cartta do Excelentissimo 
Secretario de Estado fazendo Recolher a supplicante por força entrou no Recolhimento da 
Misericórdia Recomendandoce a portteyra e portteyro que entam deyxassem usar da liberdade 
prendendo-sse e injuriando-se nesta forma a supplicante contras as desposiçõens do direytto 
que nam premitte impedirce a liberdade sem culpas justificadas, porque a supplicante as 
nam tem para ser assim vexada injuriada /fol 407/ e prejudicada nos seus bens e saúde, 
sem a ditta cartta manda impedir a liberdade a supplicante como se lhe tem impedido e uay 
impedindo, nem finalmente os faça em termos de se fazer obra alguma por ella, estando a 
supplicante separada por senttença de diuorcio e nam recebendo a supplicante alimenttos a 
pertto de dous annos por iuitar a grande uzurpasam que com a capa(?) delles se fazia nos 
seus, nem ultimamente queria a suplicante estar comseruada no ditto recolhimento pellos 
grandes prejuízos que delle se lhe segue e achaques que padesia por ser mulher de mais de 
sessenta annos de Idade// Porttanto// Pede a vossa Excellencia como executar delegado ou 
Comissário da ditta cartta lhe faça mercê nam impedir a liberdade a suppplicantte nem à 
mandar impedir pello ditto uedor e Irmãos da Misericórdia por nam ser isso prometido por 
direito nem pella dita artta que nam conthm desposisam obrigattoria para se /fol. 407v./ lhe 
estar empedindo como se empede a liberdade da supplicante recebera mercê dona Theresa 
de Jesus Maria. 

Despacho do Reuerendo Arcebispo em que manda a suplicante recorrer à sua Mages- 
tade. 

Despacho: 

Rocorra a sua Magestade como por uezes, lhe temos Insinuado, Bahia Mayo vinte de mil 
settecentos e sincoenta e seis. Excellencia REuerendissima 

Petiçam 



300 | condição Feminina no Império Colanial Português 

Diz Donna Thereza de Jesus Maria que para bem de sua justissa lhe he necessário que 

o escriuam deste Juízo o Padre Bernardo Botelho Freyre lhe passe por certidm e treslado de 

humas pettissoens e depachos de Sua Excellencia reuerendissima pede a uossa mercê lhe faça 

mercê mandar passar a ditta certidam em modo que faça fee// E recebera mercê.” 

Despacho 

“Passe nam hauebdo inconuenientte// Fassam 

Certidam 

O Padre Bernardo Botelho Freyre sacerdatte do habitto de SamPedro Notário/ fol. 408/ 

Apostólico de Sua Santidade escriuam do Juízo eclesiástico e escriuam delle nesta cidade do 

saluador Bahia de todos os sancttos por sua Excellencia Reuerendissima que deos guarde. 

Certifico que por parte de donna Thereza de Jesus me foram appresentadas umas pettissoens 

com os despachos sellos (?) postos do Excellentissiomo Reuerendissimo senhor Arcebispo 

Requerendo-me lhe passasse e por certidam o theor das dittas petiçoens e despachos cujo 

theor de tudo he seguinte.” 

Petição 

“Excelentissiomo e Reuerendissimo senhor// diz Donna Thereza de Jesus Maria que pello 

despacho incluso lhe defere vossa Excelência que por ordem fora apresentada onde deuia 

Sser, e que recorresse a suplicante esta a própria porque trealado de trelado nam me rsponde 

e por quantto a supplicante nam desputta sobre se a ordem mal ou bem apresentada no 

Juízo da corte amis so pode uista da copia desta ordem que vossa Excellencia por ter usado 

e estar uzando della pello// p. 408v./ modo escryto na suplica inclusa nos quaes termos se 

deue usar ou negarse direyttamente a ditta vistta porque de outra maneyra he deferir fora do 

pedido nem aquelle juízo da coroa he executtor da ditta ordem para se poder recorrer a elle 

mais so a vossa Excellencia a quem veyo comittida aquella que tem certa fazer a execussam 

pella copia que mandou tirar cuja copia ainda que fosse treslada de treslado nem por isso 

se deue peruerter (?) a vista pedida pella supplicante por que assim como vossa Excellencia 

acha fee na copia da referida ordem para a estar executando e vechando a supplicante na 

prizam do recolhimento em que a pos sem culpas justificadas assim também deue ter fee 

para se ouvir a suplicante com seus embargos meterem-se a forma do Alvará mencionado 

na referida supplica poys de outra sorte fica manifesta avixassam que vossa Excellencia neste 

Pede a uossa mercê lhe faça merce mandar passar a ditta ceridam em modo que faça // E 

recebera mercê.” 

Despacho 

“Passe nam hauendo inconueniente// Fassam 

Certidão 

O Padre Berbardo Botelho Freyre sacerdotte do hábito de sam Pedro Notário/ fol. 408/ 

Apostólico de Sua Santidade escriuam do jesizo eclesiastico e escriuão delle nesta cidade do 

saluador Bahia de todos os sancttos por sua Excellencia Reuerendissima que deos guarde. 



Mulheres no Brasil Colanial: O Caso do Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da Bahia I 301 

Certifico que por parte de donna Theresa de Jesus me foram apresentadas umas pettisso- 
ens, com os despachos sellos(?) postos do Excelenticimo Reuerendicimo senhor Arcebispo 
Requerendo-me lhe passesse e por certidam o theor das dittas petiçoens e despachos cujo 
o theor de tudo e o seguinte.” 

Petição 

“Petiçam que fés a suplicante ao reuerendo Arcebispo Repetindo-lhe a vista pêra embargos 
de subresão a ordem de sua Magestade por estar usando della. 

Excelenticimo e Reuerendicimo senhor// diz Donna Thereza de Jesus Maria que pello 
despacho Incluso lhe defere vossa Excelência que por ordem fora apresentada onde deuia ser, e 
que recorresse a supplicante esta a própria porque treslado de treslado nam me respondeo(?) 
e por quanto a supplicante nam desputta sobre se à ordem mal ou bem apresentada no juízo 
da corte mais so pede uista da copia desta ordem que vossa Excellencia por ter uzado e estar 
uzando della pello /p. 408v./ modo escryto na suplicas inclusa nos quaes termos se deue usar 
ou negarse direyttamente a ditta vistta porque de outra maneyra he defenir fora do pedido 
nem aquelle Juízo da coroa he executtor da ditta ordem (?) para se poder recorrer a elle 
Mais so a vossa Excellencia a quem veyo comittida aquella que tem certa fazer a execussam 
pella copia que mandou tirar cuja copia ainda que fosse treslada de treslado nem por isso se 
deue peruerter a vista pedida pella supplicante por que assim como vossa Excellencia acha 
fee na copia da referida ordem para estar a executando e vechando a supplicante na prizam 
do recolhimento em que apos sem culpas justificadas assim também deue ter fee para se 
ouvir a suplicante com seus embargos meterem-se a forma do Alvará mencionado na referida 
supplica poys de outra sorte fica manifesta avexassam que vossa Excellencia neste caso quero 
com a suplicante / pelo que pede/ a vossa Excelência lhe faça mercê mandar dar vista na 
forma requerida na supplica incluza por lhe ser premittida, e se nam deue negar ahinda dos 
decrettos quanto mais da copia da ditta ordem que consiste de huma cartta digo em huma 
carta de secretario pella qual se não podia nem pode fazer obra alguma// E recebera mercê// 
E recebera mercê// Dona Thereza de Jesus Maria //” 

Despacho 

“Nam há que deferir porque se negarmos dar vista da própria com muyta mais razam, o 
deuemos fazer do treslado sem que sirua de fundamento a supplicante o auermos mostrado a 
ditta ordem ou trestado ao prouedor da Santta casa da Misericórdia por assim ser necessário 
para darmos ynteiro comprimentto como deuiamos a ordem de sua magafestade, Bahia Maio 
dezoytto de mil settecentos e sincoenta e gautro. Arcebispo//” 

Petição 

“Excelenticimo e reuerendicimo senhor diz Dona Thereza de Jesus Maria que / fol, 409/ 
tendo notticiado que Vossa Excelência tinha ordem em que se dezia ser de sua Magestade 



302 Condição Feminina no Império Colonial Português 

para a mandar conseruar prizam do Recolhimento da Misericordia em que se acha pedio a 

supplicante visto de sua ordem e de negando-lhe vossa Excelência com o pretexto de nam ter 

uzado nem usar della Recorreo a suplicante para a coroa onde se lhe nam deu prouimentto 

pello ditto pretexto que majs se certificam com huma ordem que vossa Excellencia Junttou 

na resposta do recurso e porque tem a supplicante noticia que vossa Excellencia antes de 

essa ordem ao ditto recurso a mandar a copiar pollo escriuam deste Juízo. O Padre Bernardo 

Botelho Freyre e que mostra a copia da ditta Ordem aos Prouedores da Mizericordia para 

lhes imsinuar se comseruem a supplicante a prizam no Recolhimento digo na prizam 

do ditto Recolhimento nos quais termos se uerifica ser vossa Excellencia uzado e estar 

uzando da ditta ordem e uexando por ella a supplicante com ynjurias e prejizos /fol. 410/ 

daquelle carsere e assim se deue dar vista a supplicante da ditta copia da ordem que vossa 

Excellencia tem para embargos de obreçam abraçam e nullidade notória// Portanto// Pede 

uossa Excellencia lhe faça mercê amndar-lhe vista da copia da ditta ordem para formar os 

ditos embargos e se remeter a dita sair (?)digo se rremeterema Sacretaria onde se passou 

na forma do Alvará de trinta de Outubro de mil settecentos e trinta e hum e que paresse 

efeito o ditto escru«ivam o Padre Bernardo Botelho Freyre receber de vossa Excellencia à 

referida copia da ordem que tem da re digo da ordem que tem para a autuar e continuar 

a vista pedida// Receberam mercê// Dona Thereza de Jesus Maria.” 

Despacho 

“A ditta ordem foy apresentada aonde deuia ser e se acha e assim recorra onde esta 

a própria por treslado ainda que a hauer nam merecer fee Bahia Mayo dezassette de mil 

settecentos e sincoenta e quatro annos. Arcebispo// E nam se continha mais em as dittas 

pettições e seus despachos com o Real dos quais/ fl, 10/ fis passarem e fielmente das próprias 

que se me apresentaram e tornei a entregar a quem de como as recebeo aqui asignou e com 

ellas estauam per que consertey subscriuy// e asigney em ofiicla da Justissa Commigo nesta 

sobre ditta cidade aos vintte e hum dias do mês de Junho de mil settecentos e sincoenta e 

cinco annos eu o Padre Bernardo Botelho Freyre o subscreuy// Padre Bernardo Botelho Freyre// 

consertada por mim escreuam o Padre Bernardo Botelho Freyre// e commigo Inquisidor 

Jerónimo da Rocha Castello Branco// António Damingues Lobajeyra// O qual Instrumento 

em publica forma eu Francisco Vieyra da Silua taballiam publico do Judicial e nottas nesta 

cidade do Saluador Bahia de todos os santos e seu termo fis aquy bem e fielmente passar o 

presente Instrumento das próprias petiçoens e seus despachos em ellas proferidas e certidam 

passada e pede huma como fica ditto no primeiro destte ditto Instrumento que tudo me foy/ 

fol. 411/ apresentado aas quais me reportto os torney a entregar a quem me paresentou que 

de como o recebeo aqui asignou e com ellas e hum (...) comigo abaixo (...) Instrumento e 

Comfery consertey selos em que asigney de meus signais públicos e raros seguinttes// Eu 

Francisco Vieyra da Silua. 

Diz D. Thereza de Jesus Maria, que pêra bem bem se sua justiça lhe he necessário que 

o escreuão dos feitos da coroa lhe passe a certidão de huns autos da clausula da suplicante 



Mulheres no Brasil Colonial: O Caso do Recolhimento da Sania Casa da Misericórdia da Bahia 

interpor do reuerendissiomo arcebispo sobre Ihe de hegar vista para embargos de subreção 
e nulidade à copia do auizo do sacartario que a mandava conservar no Recolhimento da 
Misericorida, porque conste e declare o dia mês e anno em que se mandar passar carta para 
virem do juízo ecclesiastico os papeis em que se dava o dito reuerso, se denegou provimento 
nelle a suplicante e se condemnou o seu advogado em 100 reis e suspensão.” 

5. 

1756 

Instrumento público de una petición presentada por dofia Teresa de Jesús a la Santa casa de la 
Misericordia y certificaciones expedidas a su favor. 

AHU, Cx 30, doc. 5631 — 5632, fl 426 

“Senhor Prouedor da Casa da Misericórdia// fol. 426// Diz Donna Thereza de Jesus 
Maria que para bem de sua justissa lhe he necessário certidão que contem dias meses e 
annos em que a mesa recebeu por conta da suplicante em o anno de mil e setecentos e 
sincoenta e hum e mil e setecentos e sincoenta e dous a porçam de cem mil reis annual 
leuada por parte de Francisco Manoel da Silua aos seus procuradores declarando-se a 
sahida que se tem dado pello dispenseiros da Misericórdia as porçoens dos ditos cem mil 
reais não gastando a Caza nada com a suplicante e sustento nem em outra cousa alguma 
E de vossa mercê lhe faça mercê mandar passar a dita certidão e amndo que faça fe e 

a” 
recebera mercê. 

Certificação (fols. 431v-432) 

“José Aluares da silua Familiar do santo Officio e Cidadão desta cidade, Escriuão/ fl. 432/ 
actual da Meza da Caza da Santa Misericórdia desta Cidade de Salvador da Bahia de todos 
os santos e Hospital de sam cristóvão della que screuo en o presente anno certifico que 
reuendo o Liuro dos Acórdãos desta santa casa nelle a folhas oitenta e duas uerco achej a 
copia de huma carta que a Meza desta santa casa escreueoa Excellentissimo e reuerendissimo 
senhor Arcebispo Dom José Botelho de Matos para se conseruar no Recolhimento della Donna 
Theresa de Jesus Maria documento do que acompanhaua cujo theor de uerbo aduerbum 
he da manejra e forma seguinte senhor Prouedor e mais Irmãos alias oficiaes da Meza da 

Sancta Caza da Mizericordia sem embargo da ordem audiência uncluzo ser notório a esta 

Meza e Irmãos dessa santa Casa e o hauermos apresentado ao Prouedor que foi della José 

Pires de Carualho(?) e Albuquerque como não fosse com a deuida formalidade eszames 
presentemente ponho-a nas mãos de vossas mercês e nas demais que lhes serue para todod 

o tempo hey ser presente O que sua Magestade declara cujo cumprimento E a parte do dito 
senhor recomendamos a vossas mercês a quem Deos goarde Bahia quinse de mayo de mil 

setecentos e sincoenta e seis// Arcebispo da Bahia ” 

303 



304 | condição Feminina no Império Colonial Partuguês 

Certificação (fol. 436) 

“Antánio Ribeiro Santos Oliveira prouado e insistente nesta cidade certifico em Como 

Dona Thereza de Jesus Maria Mulher /fol 436v./ de Francisco Manoel da Silua e Recolhida 

no Recolhimento da Misericórdia padece um (...) medico Hypocondriaco Mesterio inalterado 

com frequência insultos defectiuos, febres, vómitos, anciãs, reegias repetidas clolicas contra 

mais semptencas dos muitos Em que se Reuja a dita queixa, (...)6”, 

% Dificultades de leitura, devido ao mau estado de conservação. 



Política e Religião: 
A Construção da Ordem Feminina 

no Brasil e em Portugal do Século XX 

Giselda Brito Silva 

Resumo: A relaçõo do político com o religioso chegou ao Brasil como projeto político de cotonização 
portugueso. Atuou em todo o período colonial e se estendeu até uma porte do império, quando 
então tivemos a seporação do Estado com a Igreja, com a “desregulação estato! da retigião”. 
inscrita na Constituição de 1891. Com isso, o Estado brasileiro adquire autonomia em relação o 
compo religioso so qua! estava vinculado, a fgreja Cotótica Romano. Essa separação, entretanto, 
não ocorre no compo do cultura e sociedade, posto que estamos fatondo de uma sociedade de 
cunho tradiciona! e católica em suos roizes desde os tempos da colonização portuguesa. Daí, 
o político sempre esteve ligado aos projetos que se propunham a manter os valores morois e 
tradicionais de uma sociedade conservadora. Nesse tipo de sociedade, o lugor da mulher era 
importante para manter umoa estrutura social ligado o campo da morolidade. Os discursos 
giravom em torno do defesa da honro, família e da moral cristã ameaçada pelo avanço dos 
idéias modernas. Juntos, discursos religiosos e políticos conservadores defendiam a imagem de 
uma muílher no espaço privodo do lor para o qual eta vinha sendo educada desde os primeiros 
tempos coloniais e que se reforçam na educação imperial. A família honrada era construída 
por uma mulher devota, do lar, ordeira, submissa e recatada. Em suo muioria, policiada pela 
tgreja através do confessionário, essa mulher honrada deveria limitar-se ao espoço privado 
e adotor determinados comportamentos sexuais tidos como reservados. Em nosso ensaio, 
procuraremos mostror como esses discursos de manutenção de um dado modelo de mulher 
foram reacendidos na memória discursiva e social pelos movimentos católicos tYigodos aos 
movimentos políticos de direito nos onos após 1930, a exemplo da Açõo Integralista Brasileira 
e do Ação Católica Brasileira e que não se dissociavam dos movimentos católicos portugueses 
da Primeira Repúblico. 

A relação do político com a religioso na construção da ordem feminina chegou ao 
Brasil como projeto político de colonização portuguesa. Atuou em todo o período colonial, 
determinando o lugar da mulher na ocupação colonial e se estendeu até uma parte do 
Império, quando então tivemos a separação do Estado com a Igreja, com a “desregulação 
estatal da religião”, inscrita na Constituição de 1891. Contudo, antes desta separação e mesmo 
depois, no retorno dos acordos, a relação da Igreja com o Estado teve profunda importância 
na formação social brasileira com consequências marcantes para o campo feminino. Desta 
forma, falar da questão feminina no Brasil do século XX importa também recuperar alguns 



306 Condição Feminina no Império Colanial Portuquês 

aspectos destas relações, responsáveis pela circularidade política e cultural entre Brasil e 

Portugal, fundamentais para a construção do lugar da mulher em nossa sociedade atual. 

Sem querer defender a história de sentido único, uma vez que compreendemos movimentos 

de idas e voltas, avanços e recuos presentes nestas relações, não podemos deixar de concordar 

com os que defendem ser a organização sócio-cultural e política que prevalece no Brasil, 

praticamente até nossos dias, herdeira do nosso passado colonial. Estas marcas são mais visíveis 

quando procuramos as questões relativas à mulher e seu papel na formação e manutenção da 

família. É sabido que a organização social dos primeiros habitantes do Brasil possuía um tipo 

de relação entre homem e mulher diferenciada daquela que se estabelece com à colonização 

e que define uma nova cultura para esta sociedade. Não se pode negar que a mulher sempre 

teve um papel de destaque nas funções da casa e da família, com o lado materno definindo-lhe 

lugares permitidos e proibidos de ocupar”. Contudo, as formas variavam daquetas que foram 

impostas pela cultura portuguesa, com a Igreja e o Estado equilibrando e ordenando as novas 

situações e lugares para a mulher na família, no casamento e na sociedade. AÀ mulher passou 

a ser responsabilizada por qualquer dano à moral da família mesmo antes do casamento. 

Como filha, irmã ou mulher de família tinha um dever à cumprir e um papel a zelar. Se 

culpada de comportamento desonroso era punida pelas leis do homem e de Deus, segundo 

as regras instituídas em cada época. Na transição do Império para a República, essa situação 

se fecha mais ainda com as questões da modernidade desafinando as tradições e o lugar da 

mulher nestas. Iranilson Burity comentando o livro de Caulfield, diz que até a década de 20, 

no Brasil, o termo “mulher moderna” era associado às trabalhadoras de fábricas, às mulheres 

petulantes, namoradeiras, agitadas, voluntariosas e andróginas. Simboliza as transformações 

do novo século que desafiavam o domínio masculino e os valores da família dita patriarcal 

que haviam cimentado a ordem social de períodos anteriores?, 

Este mesmo autor, o Burity, diz ainda que “a honra, principalmente, a sexual eram a 

base da família”?. Acrescentaríamos que era mesmo “o patrimônio” da família, sendo 

essa considerada a base de toda a sociedade. Vários grupos conservadores e tradicionais 

atuaram em sua defesa. O Integralismo foi um destes que construíu discursivamente papéis 

para a mulher na sociedade deste período, explicando sua importância para a constituição 

e preservação da família. Unindo questões políticas com religiosas, os integralistas foram 

um dos mais ardorosos defensores desse patrimônio feminino. Muitos deles reacendendo na 

memáóária discursiva e social valores provenientes da sociedade portuguesa, mostravam que, 

ainda em começos do século XX, o Brasil mantinha laços culturais com Portugal. 

Tanto num país como noutro, o entrelaçamento do político com o religioso é uma constante 

nas propostas de organização social, com um equilibrando e fazendo circular o discurso do 

? —FREYRE, G. Casa Grande & Senzala. 40 ed., São Paulo: Record, 2000. 

? CAULFIELD, S. Em defeso do honro: Moralidade, modernidoade e nação no Rio de Janeiro (1918-1940). Campinas: 

Unicamp, 2000. p. 162. Apud, BURITY, Iranilson. Espoços de Eva: À mulher, a honra e a modernidade no Recife 

dos anos 20 (século XX). /n: http://www.anpuh.uepg.br/historia-hoje/vol2nS/iranilsan.htm 

? — BURITY, , op.cit.



Politica e Refigião: À Construção da Ordem Ferinina no Brasil e em Portugal do Sêculo XX | 307 

outro. Simon Schwartzman, concordando com Américo Jacobina, afirma que estas relações, 
contudo, não eram tão equilibradas quanto se costuma dizer. Segundo ele, nos acordos entre 
à Igreja e o Estado, tanto no Brasil como em Portugal, o que se percebe são os interesses 
políticos prevalecendo sobre o religioso: 

Fosse a sociedade portuguesa, e mais tarde a brasileira, profundamente religiosa, isto 
significaria a existência de um regime teocrático, em que a hierarquia católica governaria 
sobre o Estado e a sociedade. O que ocorria, no entanto, era exatamente o contrário: o estado 
leigo prevalecia [...] e a Igreja tinha que se contentar com um papel relativamente menor, 
de aceitação mais ou menos pacífica da autoridade civil e dos costumes do povo, em troca 
de certa parcela de autoridade e de poder.º 

Sem discordar da análise acima, acreditamos que, no que se refere às questões ligadas à 
mulher, esta relação teve um equilíbrio mais acentuado, com o político sendo mediado pelo 
religioso e vice-versa se analisarmos com mais profundidade estas questões. Na sociedade 
dos anos 1930, por exemplo, a Igreja retorna ao campo social com o aval do político, mas, 
esta era uma sociedade profundamente marcada pelo campo religioso, especialmente o 
catolicismo, daí a Igreja possuir certos poderes também no campo político. 

O religioso precisava do político e o político do religioso no caso de educação e normatização 
da família e da mulher. Entre estes, os interesses se entrelaçavam. Muitos destes interesses 
ainda circulando, através de determinados grupos, entre o Brasil e Portugal. Visto ser a 
classe conservadora defensora das tradições culturais implantadas por Portugal no passado. 
Desta forma, não se pode dizer que a sociedade brasileira encontrava-se livre da influência 
de Portugal como se convencionou dizer depois da Proclamação da República. No campo da 
administração política sim, mas, no campo cultural as mudanças foram muito mais lentas 
com visíveis traços de influência sobre as idéias de organização famíiliar. 

Assim, tanto a Primeira como a Segunda República demonstravam pedaços da herança 
portuguesa, especialmente no campo cultural da intelectualidade conservadora e no campo 
religioso, como já dissemos. Estas marcas do nosso passado se faz mais forte ainda na educação 
direcionada para a mulher “honrada”. A atuação dos jesuítas portugueses neste campo foi 
e é, particularmente, destacada como um dos maiores formadores da maral e da conduta 
definida para as mulheres tanto na colônia como na república, com intervalos e indefinições 
nas ações do laicato no período de transição de um momento ao outro. 

É importante considerar que, se houvera um momento de expulsão dos Jesuítas da Colônia 
brasileira e do império português, com o fim do seu controle doutrinário sobre a Universidade 
de Coimbra e as escolas brasileiras nas regiões de missões, em 1756, esse fato não acaba 

a Sobre a presença da lgreja no Brasil colonial, veja a capítulo correspondente de América Jacobina Lacombe 
em HGCB, vol. 1, 2 ((A Época Colonial: Administração, Economia, Sociedade”, pp. 51-75). Apud Schwartzman, 
Simon. ÀA política da Igreja e a educação: O sentido de um pacto. Site: http: //www.schwa rtaman.org.br/simon/, 
acesso em Novembro de 2006. 



308 | condição Feminina no Império Colonial Português 

com a presença dos jesuítas no setor educacional brasileiro. Em 1910, com a implantação da 

Primeira República portuguesa e a expulsão dos Jesuítas de Portugal, estes retornam suas 

atividades missionárias no Brasil. Na primeira metade do século XX são os responsáveis pela 

implantação dos Colégios Maristas, Nobrega e as Universidades Católicas do país, com alguns 

cursos direcionados especialmente para mulheres, bem como a formação de meninos numa 

linha conservadora estabelecendo vínculos entre os valores do presente e os do passado, 

Esta retomada do campo educacional pelos jesuítas portugueses em começos do século XX 

reacendeu, junto com as famílias e grupos católicos, as discussões e projetos para a mulher 

nesta sociedade que passa a ser invadida pelas idéias da modernidade, sendo o liberalismo 

o principal foco de critica”. 

Muitas destas idéias e criticas quanto às questões ligadas à luta contra a modernidade têm 

nos intelectuais católicos que circulam entre Portugal e Brasil seus mais ardentes defensores. 

Como já dissemos, os mais destacados são os pertencentes aos grupos Patrianovistas e 

Integralístas entre os anos 1920-45. Entre eles havia alguns indivíduos que publicavam artigos 

em revistas católicas sobre as propostas político-ideológicas conservadoras deste período e 

que têm como eixo central a retomada e preservação das tradições da sociedade brasileira 

com questões centradas na mulher e seu papel na família, a exemplo do que se sabia e 

observava de Portugal. Muitos deles pertenciam à Faculdade de Direito do Recife, lugar de 

intensa circulação cultural entre as idéias tradicionais que circulavam entre Portugal e Brasil 

no campo das tradições e valores morais. 

Em Portugal as preocupações com a mulher e a família também foram o centro da política 

e da religião. No século XX, o projeto salazarista do Estado Novo era o principal mantenedor 

e articulador dos valores que regiam os lugares da mulher, investindo fortemente no seu 

papel na preservação da família frente às ameaças liberais e individualistas. Irene Pimentel é 

uma excelente referência de leitura acerca do papel da mulher na sociedade salazarista. Para 

exemplificar a seriedade da questão, ela destaca um trecho de um dos discursos de Salazar 

que é emblemático para nós que associamos este período português às idéias integralistas: 

“Salazar explicou, no célebre discurso comemorativo do décimo aniversário do 28 de maio, 

onde introduziu a norma “Deus, Pátria, Família, Autoridade, Trabalho”, o porque não se 

“discutia a família”“: 

AÍ nasce o homem, aí se educam as gerações [...] quando a família se desfaz, desfaz-se 

a casa, desfaz-se o lar, desatam-se os laços de parentesco, para ficarem os homens diante 

do Estado isolados, estranhos, sem ânimo e despidos moralmente de mais de metade de si 

5 — AZEVEDO, Ferdinand. S.J. À Missão Portuguesa da Componhia de Jesus no Nordeste: 1977-1936. Recife, FASA, 

1986. 

* — PIMENTEL, Irene Flunser. História das Organizoções Femininas do Estado Novo. Lisboa: Temas e Debates, 2001. 

p.26. 



Política e Religião: A Construção da Ordem Ferninina no Brasil e em Portugal do Século xx | 309 

mesmos; perde-se um nome, adquire-se um número — a vida social toma logo uma feição 
diferente”! 

Sobre o papel da muiher na família, Salazar dizia “que era preciso distinguir entre a mulher 
solteira, que vivia sem família ou com família a seu cargo, à qual devia ser pragmaticamente 
facilitado o emprego, e a mulher casada, cuja missão na família era tão importante como 
a do homem, embora de forma diversa”. E cita a autora um trecho do discurso de Salazar: 
“a mulher casada, como o homem casado, é uma coluna da família, base indispensável de 
uma obra de reconstrução moral [...]'º. 

Em outra parte a autora mostra que, mesmo tendo feito distinção da situação entre a 
mulher casada e à solteira, Salazar criticava a mulher no mercado de trabalho porque ela 
promovia a concorrência com o homem. Para ele, o liberalismo teria adulterado à função da 
mulher na sociedade e na base familiar. Os projetos constitucionais investiam, assim, no retorno 
da mulher para o lar. Segundo Vanda Gorjão, era fato que para o salazarismo deveria haver 
uma “repressão do regime contra qualquer tipo de feminismo promovido pelo liberalismo, 
individualismo, partidarismo, socialismo, anarquismo e comunismo”*. 

No Brasil, as classes conservadores se guiavam pelo mesmo lema em comum ao de 
Salazar reproduzido aqui pelos integralistas através do “Deus, Pátria e Família”. Não apenas 
o lema em comum representa uma interdiscursividade entre Brasil e Portugal, mas também a 
relação que o campo político mantinha com o religioso. Getúlio Vargas, num regime também 
denominado “Estado Novo”, investiu em regulamentos políticos cujo conteúdo não diferia das 
que circulavam pelo regime de Salazar no tocante à questão familiar e o papel da mulher 
nessa, Aqui, os principais articuladores das idéias políticas conservadoras eram intelectuais 
pertencentes às grandes famílias tradicionais urbanas e rurais, que atuavam como orientadores 
dos projetos políticos e sociais de uma sociedade que lutava pela preservação do velho sob 
nova roupagem de discursos intelectuais tidos como inovadores, a exemplo dos defendidos 
pelos integralistas e pelo governo varguista, 

Juntos, os chefes de família e os seus representantes intelectuais se encarregaram de 
controlar e expor as propostas e normas de conduta para implementar o resgate das tradições 
e, nestas, o papel da mulher tradicional e respeitada frente às ameaças da modernidade, 
cujos projetos chegavam ao governo de Getúlio, conhecido pelas suas estratégias de procurar 
agradar a todos para manter o governo provisório num primeiro momento, depois para aprovar 
a Constituinte de 1934 e, posteriormente, para consolidar sua ditadura estadonovista. 

Criticado pelas idéias liberais e avanço do comunismo que solapavam as bases tradicionais, 

esse governo chega à ditadura do Estado Novo com o projeto de construção da ordem e do 

catolicismo já aprovado pelos conservadores, mesmo que conhecido como agnóstico. Entre 

7 SALAZAR, A. “As grandes certezas da revolução nacional”. Discurso no X Aniversário do 28 de Maiao, em 1936, 

tn: Salazar, Discursos e Notos Políticas, vol. II. P. 133-134. Apud. PIMENTEL, |. op.cit. p.26. 

% — SALAZAR, opud. PIMENTEL, |. op.cit. p.27. 

GORIÃO, Vanda. “Práticas de enquadramento das mulheres: Deus, Pátria e Família“, tn: Mulheres em Tempos 
Sombrios: Oposição feminina ao Estado Novo. Lisboa, ICS, 2002. Estudos e Investigações número 24, p.72. 



310 | congição Feminina no império Colonial Português 

as famílias conservadoras, o tema da ordem era a base do catolicismo que enfrentava as 

propostas liberais e ateístas do comunismo. Daí, Getúlio Vargas aparentemente se mostra 

aliado e protetor dos integralistas que apresentava um projeto coerente com os interesses da 

classe conservadora da época. 

Desta forma, no Brasil de começos do século XX, as situações políticas e culturais não se 

diferenciavam das de Portugal. Também nesse país, católicos e conservadores organizam as 

bases de reação ao projeto liberal colocando Salazar e a ditadura no poder com apoio das 

classes conservadoras. Também em Portugal, observam-se grupos diversos que procuram se 

equilibrar entre o político e o religioso na preservação dos valores ameaçados pelo contexto 

incerto do liberalismo no pós Primeira Guerra Mundial. Integralistas Lusitanos e outros 

grupos defendem as tradições monárquicas, enquanto outros grupos católicos apóiam em 

Salazar o equilíbrio da preservação do velho sob nova roupagem política. As situações são 

específicas de cada país, mas, o tema da família e da mulher é comum e apresenta traços 

marcadamente idênticos. 

"A família é a base da nação” é uma frase comum às duas sociedades que transitam 

entre o antigo e o moderno, O papel da mulher nesta é fundamental na sua preservação e 

organização, era outra idéia que circulava entre estas nações. Num e noutro, os intelectuais 

católicos eram os principais articuladores das idéias doutrinárias que misturavam o campo 

político com o religioso. Aqui, no Brasil, não apenas observávamos pelos documentos a 

repetição dos discursos de Salazar e dos intelectuais católicos, mas, se produzia todo um 

aparato literário que acendia na memória a relação entre estes dois países. 

No Recife, entre os anos 1930-40, localiza-se uma série de revistas católicas veiculando 

os discursos dos Integralistas Lusitanos. Nas mesmas revistas também vemos os discursos de 

Salazar, apesar de em Portugal eles estarem em divergências políticas. O que os unia era 

o catolicismo e as idéias conservadoras sobre formas de reação e luta contra o liberalismo. 

Aqui, entre os adeptos do grupo do Integralismo Lusitano estão os do Grupo de Guilherme 

Auler, princípal simpatizante de António Sardinha, líder dos integralistas em Portugal. Além 

de um livro dedica à Sardinha, Auler circulava trechos da História de Portugal do período 

correspondente ao nosso momento colonial, imperial, chegando à atualidade dos anos 

1920-45. Os temas eram recheados de intenso saudosismo da relação cultural entre Brasil e 

Portugal. José Campelo, Presidente da Associação de Imprensa de Pernambuco, fez circular 

uma nota no Jornal do Commercio, em começos dos anos 1940 com o tema: “Antonio Sardinha 

e a revisão da história portuguesa”, cujo conteúdo dizia: 

Sardinha, impressionante figura tradicional [...] de um passado que não deve morrer. 

Poeta, historiados, político, polemista, apostolo. Inspirado em Fustel de Coulanges (La Cite 

Antique) considera a verdade histórica como uma verdade relativa e, muitas vezes, inteiramente 

negativa. Para esse intelectual, Sardinha tem sido o principal responsável pela revisão da 

história de Portugal, na pessoa do seu discípulo João Ameal*º 

* AULER, Guilherme, António Sardinha. Recife, 1940, p 140. 



Politica e Religião: A Construção da Ordem Feminina no Brasil e em Portugal do Século XX 

A obra recebeu em Pernambuco várias homenagens que circularam nos jornais e revistas 
católicas. Aldo Obino, na Universidade de Porto Alegre, no Rio Grande do Sul, chama Sardinha 
em jornais da época de “Revolucionário da Ordem”, Guilherme Auler recebe várias homenagens 
pela publicação do livro António Sardinha dos membros da intelectualidade pernambucana 
de direita conservadora. As revistas Carioca, Estudos Brasifeiros, Noção Armada, Vamos Ller e 
outras se transformaram em centro de divulgação das idéias do fundador do integralismo 
lusitano entre os brasileiro em começos do século XX, sendo suas ídéias de resgate e luta das 
tradições e valores morais de um povo os trechos mais comentados. Nestas mesmas revistas 
€ jornais circulavam notas sobre “Deveres da mulher doméstica”, constantes ternas sobre “A 
Família”, com declaradas normas de caonduta para a mulher que se queria honrada dentro 
desta, mantendo acesas as defesas “de juristas conservadores que elaboraram o Código Penal 
de 1890 e o Código Civil de 1916, ambos centrados em princípios moralistas que naturalizavam 
a diferença entre os sexos”, como nos diz Burity". 

Outro lugar de interlocução entre o Brasil e Portugal eram os membros do Grupo Patria- 
novísta, seguidos dos integralistas brasileiros, como já falamos. Muitos dos seus membros 
lembravam nossas heranças coloniais de raça em seus artigos e faziam comparações entre 
nossa sociedade e a portuguesa; outros não negavam suas admirações ao regime de Salazar. 
Seu nome era bastante citado nos artigos de revistas e jornais que circulavam entre os católicos 
do Estado de Pernambuco. Desta forma. o Estado Novo de Salazar e a construção da ordem 
feminina pelas Ações Femininas Católicas funcionaram aqui no Brasil como exemplos a serem 
seguidos não apenas pelos intelectuais católicos, mas também pelo regime estadonovista 
de Vargas, que defendia a base familiar como a base da nação, discurso este repetido dos 
integralistas. 

É fato que a política nacionalista varguista procurou construir suas teorias de Estado forte 
com a composição, preservação e atuação da família, e nesta não relegava o lugar feminino 
como mãe e esposa. O tema da família e da mulher era uma constante na sociedade deste 
período. Daí, não apenas os grupos católicos passaram a propagar discursos em torno das 
tradições. Representantes políticos de esquerda e de direita, em posições diferentes, obviamente, 
também não descuidavam do tema da família e da mulher na sociedade. 

Assim, os grupos católicos apelavam para o lugar divino da maternidade e a responsabi- 
lidade da mulher como mãe e esposa no “sagrado casamento”; o Estado preocupava-se com 
as reivindicações femininas quanto ao seu lugar de cidadania no mundo do trabalho, mas, 
mantendo os interesses tradicionais; e, mesmo os partidos de esquerda, questionando esses 
lugares tradicionais, não deixaram de cuidar dos discursos sobre a família e a mulher, bem 
como seus papéis nesta sociedade mesmo que promovendo inovações no campo feminino; 
quanto aos partidos de direita, o tema da família e da mulher era já parte de seus projetos 
políticos e ideológicos voltados para os valores morais e tradições que serviam de confronto 

e oposição aos partidos de esquerda e as proposta liberais. 

" — BURITY, Iranilson. op.cit. 

E 



312 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Mas, conforme já dissemos o maior foco de luta contra a modernidade no campo feminino 

se situava entre os pensadores conservadores deste período. Assim, no campo religioso, o 

movimento de “recristianização”, na qual havia uma militância laica e católica dedicava-se 

a recuperar as tradições e os valores morais ameaçados pelo momento político mundial, 

propondo um movimento de reação sob a militância do laicato através das Ações Católicas. 

Daí, o religioso sempre esteve ligado aos projetos políticos que regulavam o lugar da 

mulher na sociedade, especialmente às questões ligadas à preservação dos valores morais 

e tradicionais de uma sociedade conservadora. É importante dizer, ainda, que a família e o 

lugar da mulher como base desta sempre foi uma preocupação da política brasileira e se 

consolida em começos do século XX, com o governo defendendo a necessidade do aumento 

da população e a família como o lugar nuclear de organização da pátria. 

Nesse tipo de sociedade, o lugar da mulher era importante, principalmente, para manter 

uma estrutura social ligada ao campo da moralidade e os laços que unia os indivíduos por 

sentimentos em comum, permitindo que o indivíduo se transforme em coletivo social. Já é 

senso comum que os discursos giravam em torno da defesa da honra, família e da moral 

cristã ameaçada pelo avanço das idéias comunistas, contudo a trama discursiva não era tão 

simples, pois congregava interesses e grupos que em outros pontos divergiam. Efetivamente, 

o tema do cristianismo e do catolicismo quanto às questões das tradições eram os pontos de 

encontro. Juntos, discursos religiosos e políticos, defendiam suas idéias rebuscando a tradição 

cristã e católica fundada desde os tempos coloniais no Brasil. Defendia-se a imagem de uma 

mulher no espaço privado do lar para o qual ela vinha sendo educada desde os primeiros 

tempos dessa sociedade e com base num modelo que perdurava desde os tempos coloniais. 

Já se repete aqui na historiografia que a família honrada era construída por uma mulher 

devota, do lar, ordeira, submissa e recatada. Em sua maioria, policiada pela Igreja através do 

confessionário, essa mulher honrada deveria se limitar ao espaço privado e adotar determinados 

comportamentos sexuais tidos como reservados.Os lugares desviantes eram identificados pelos 

discursos da Igreja e repetidos pelos grupos católicos e intelectuais de direita. 

Em outras pesquisas, procuramos mostrar como esses discursos de manutenção de um 

modelo de mulher, que vinha dos tempos coloniais e imperiais, foram reacendidos pelos 

discursos dos movimentos católicos ligados aos movimentos políticos de direita nos anos após 

1930, a exemplo da Ação Integralista Brasileira e da Ação Católica Brasileira, No momento, 

interessa destacar como estes dois lugares, que se relacionam e se entrelaçam no campo das 

práticas discursivas e não discursivas políticas e religiosas, circularam entre o Brasil e Portugal 

em meio a dois regimes com traços semelhantes e ao mesmo tempo diversos. 

Vargas e Salazar preocuparam-se com a família e a mulher. Para isso, regularam o 

casamento, a educação, o trabalho e atuaram por censuras nos lugares considerados perigosos 

para a manutenção da organização familiar. Vargas, apesar de defensor da liberal democracia 

ho primeiro que antecede o Estado Novo, não deixa de reconhecer a desordem no campo 

familiar com a introdução da mulher no mercado de trabalho. Neste período, temiam-se, 

principalmente, as idéias e práticas da modernidade liberal que defendia uma nova situação 



Politica e Religião: A Construção da Ordem Femintna no Brasil e em Portugal da Século XX 

para a mulher, principalmente no campo do trabalho com as idéias feministas da esquerda. 
Por outro lado, via-se no liberalismo o fomentador de toda sorte de perversidade e imoralidade 
no campo famíliar e da sexualidade. Para estas questões, o Estado varguista contava, então, 
com a ação da Igreja. Simon Schwartzman, oportunamente lembra que a relação do regime 
varguista com a Igreja funcionava da seguinte forma neste período: 

O apoio da Igreja, a manutenção da ordem pública e dos princípios moarais, o fortalecimento 
da família, a censura à imprensa, o ensino religioso, todas estas coisas eram bem-vindas e 
desejadas pelo regime, desde que não ameaçassem o sistema político mais profundamente, 
A Universidade poderia, sem grandes riscos, ficar com os católicos. O Ministério da Educação 
estava bem nas mãos de Capanema, pessoa ambíiciosa, mas moderada e conciliadora; nas mãos 
de Plínio Salgado, como pretendia Francisco Campos, já era demais, A própria mobilização da 
juventude, enquanto significasse um movimento patriótico, de culto aos símbolos do país e às 
qualidades de seus líderes, deixava de ser aceitável quando pretendia se aproximar do modelo 
das Organizações paramilitares, que, nos regimes fascistas, terminavam compartilhando do 
exercício do poder. Em outras palavras, o limite da colaboração da Igreja com o Estado era o 
da delegação de funções, principalmente na área educacional e dos ritos civist2 

se no campo político o tema da ordem prevalecia, no campo social era o da honra 
familiar o tema mais relacionado à construção discursiva das relações voltada para a mulher. 
Havia declaradas posições em defesa da mulher dentro de casa, sob a proteção de um pai, 
marido e, na falta daqueles, do irmão ou filho. Sua entrada no mundo do trabalho era outro 
lugar polêmico, especialmente para a mulher pobre que precisava trabalhar. Pois, “Lugar de 
Mulher era dentro de casa, cuidado dos filhos e do marido”, era o lema que prevalecia entre 
todas, ricas e pobres, 

É sempre importante lembrar que a sociedade brasileira deste período era profundamente 
católica e o papel da mulher e a situação da família tinha, obviamente, na Igreja seu ponto de 
apoio cultural. O político, frequentemente, se utiliza dos discursos religiosos para atingir seu 
fim quanto ao destino natural da mulher como mãe e esposa. O casamento, a maternidade e 
à responsabilidade para com a família são, efetivamente, os lugares por onde esses discursos 
circulam. Por ocupar um lugar de importância na família, mas ao tempo sob a quarda de um 
homem da família, a mulher era sempre associada a um ser frágil que deveria ser sempre 
protegida. 

Cartas chegavam a Getúlio Vargas sugerindo políticas preventivas e normas de segurança 
para a mulher deste período declarando-se defensoras de sua fragilidade. As cartas vinham 
de todos os lados, esquerda e direita. Frederico Cristiano Buys, ex-militante comunista, envia 
a Getúlio uma carta sugerindo soluções para alguns problemas sociais da época relacionadas 
aos operariados e sugere que as famílias operárias precisam especialmente de uma política 

n Conf. Simon Schwartzman in: À político da Igreja e a Educação: O sentido de um pocto Site: http: //wanw. 
schwartzman.org.br/simonf, acesso em novembro de 2006. 

38 



314 | condição Feminina no Império Colonia! Português 

assistencialista para as mulheres, junto ao combate do alcoolismo e do jogo. A situação 

econômica destas famílias, mais os vícios do homem em relação ao álcool e ao jogo são os 

pontos considerados mais prejudiciais à antiga situação da família e da mulher. Reconhecia-se 

a situação precária das famílias pobres e entendia-se a mulher sendo inserida no mundo do 

trabalho ao mesmo tempo em que se reagiu a esta situação”. 

Encontramos deste período outros documentos que defendiam situações adversas para 

a mulher no trabalho, refletindo os conflitos da situação da mulher que precisava trabalhar. 

Ora encontramos propagandas em defesa de salários iguais para as mulheres operárias, 

ora encontramos defesas da mulher dentro de casa, cuidando dos filhos e do marido. As de 

esquerda tomavam o modela da mulher soviética para mostrar como esta sociedade estava 

lidando com as novas inserções da mulher no mundo do trabalho com justiça social. O modelo 

da “mulher soviética” era usado como padrão de bem estar social, econômico e político da 

mulher, pois, segundo os discursos destes: 

Em nenhum paiz do mundo à mulher representa um tão importante papel econômico, 

político e social. Em nenhum paiz do mundo a mulher goza de tantos direitos. [...] As fabricas 

estão cheias de operárias. Gente moça, forte, sadia. À legislação cerca a mulher e os filhos 

de todas as garantias. Estabelece idade mínima para o casamento (17 e 16 anos). [...] À 

mulher soviética é independente econômica, política e socialmente * 

Dos conservadores partiam cartas apelando ao governo por emprego para os homens 

que deveriam ser os verdadeiros provedores da casa. Estes homens reconheciam seu lugar de 

provedor na família, suas responsabilidades para com os filhos e a mulher. Em carta a Getúlio 

Vargas, Armando Porto Coelho, apela a Getúlio por um emprego para seu filho que está 

prestes a casar e encontra-se, na ocasião, sem emprego. O apelo a Getúlio é feito para que 

se arrume um emprego para seu filho na cidade onde o resto da família vive, justificando-se 

a necessidade de manter o cotidiano da família com a presença do homem como provedor 

da mulher e dos filhos”. 

Da parte das mulheres também chegavam cartas ao governo, indicando que este também 

ouvia seus apelos e queixas. Algumas cartas mostram que Getúlio oscilava entre o discurso da 

tradição e da modernidade. Encontramos cartas agradecendo os regulamentos de preservação da 

posição tradicional da mulher no seio da família, ao mesmo tempo em que encontramos cartas 

de mulheres agradecendo ao governo o apoio dado à mulher no mundo do trabalho. O que 

nos leva a concordar com os que defendem que este governo procurava equilibrar os interesses. 

Observe-se este trecho de uma carta da Associação Feminina enviada ao governo: 

3 Carta de Frederico Cristiano Guys. Porto Alegre, 13/09/1930. Arquivo Confidencial: GV 13/09/1930. www.cpdoc. 

fqv.br, acesso em 5 de Novembro de 2006. 

* “União Soviética”. Manifesto de Otávio Brandão. Classificação GV, 12/09/1931. Site: 

www,.cpdoc.fgv.br , acesso em 5 de Novembro de 2006, 

* Carta a Getúlio Vargas. Arquivo Confidencial. GV. setembro de 1932, 



Política e Religião: À Construção da Ordem feminina no Brasil e em Portugal do Século xx | 315 

A Federação Brasileira pelo Progresso Feminino e Associações Femininas Estaduaes e 
Federaes Confederadas, em nome da mulher brasileira, vêm agradecer a V.Sa., o apoio 
integral às reivindicações femininas. [...] Foram ellas totalmente vitoriosas [...] apoiaram-na 
plenamente, a mulher, conferindo-lhe cidadania com igualdade de direitos à nacionalidade, 
à participação nas funções do poder e nos Conselhos Technicos, ao exercício dos cargos 
públicos sem distinção de sexo ou estado civil, ao salário egual por trabalho egual. [...] 
com preferência para orientação dos serviços de amparo à maternidade, à infância, ao lar 
e ao trabalho feminino que garantiram a proteção e assistências necessárias ao seu papel 
de mãe, isentando-a do ser serviço militar.[...] 

Enfim, para o Brasil trata-se de um momento político ambíguo quanto ao lugar da mulher, 
conforme vimos dizendo, claramente misturando idéias inovadoras com idéias reacionárias. 
Para o Brasil o novo só seria permitido se em concordância com o velho. Para Portugal, 
trata-se de mostrar os males do liberalismo e do individualismo com os grupos católicos 
orquestrando o lugar da mulher frente a esta modernidade e o mundo do trabalho, propondo 
novas ações. Nos dois países, o tema da mulher foi uma constante em começos do século XX, 
com o campo político se entrelaçando ao religioso procurando equilibrar velhos interesses 
com os novos. Estado Novo, tanto em Portugal como no Brasil, representa uma proposta 
discursiva de governo que se quer inovador, mas que se sustenta pelas velhas tradições de 
uma sociedade que lhe dá o consentimento social. 

Bibliografia 

AULER, Guilherme. António Sardinha. Recife, 1940, 

AZEVEDO, Ferdinand. S. ). A Missão Portuguesa da Companhia de Jesus no Nordeste: 1917-1936. Recife, FASA, 
1986. 

BAQUERO, Marcella (org.). Cultura Política e Derocracia: Os desafios das sociedades conternporâneas. Porto 
Alegre, UFRGS, 1994. 

BECK, U., GIDDENS, A.; LASH, S. Modernização Reflexiva: Política, tradição e estética na ordem social moderna, 

SP: EDUSP1997. 

CAULFIELD, S. Em Defesa da Honra: Moralidade, modernidade e nação no Rio de Janeiro (1918-1940). Campinas: 
Unicamp, 2000. 

DA MATTA, Roberto. A Casa e a Rua. Rio de Janeiro: Guanabara Koogan, 1991. 

FREYRE, Gilberto. Casa Grande & Senzola. 40? ed. São Paulo: Record, 2000. 

GORJÃO, Vanda. Mulheres em Tempos Sombrios: Oposição feminina ao Estado Novo. tisboa, ICS, 2002. 
PIMENTEL, Irene F. História das Organizações Femininas do Estado Novo. Lisboa, Temas e Debates, 2001. 

RAGO, M. Do Cabaré ao tar. 3º ed. São Paulo: Paz e Terra, 1993 

% “Carta da Federação Brasileira pelo Progresso Ferninino agradecendo apoio de Getúlio Vargas na Assembléia 
Nacional Constituinte”. 2-30 de Maio de 1934. Arquivo Confidencial GV: 1934/05/2-30. 





Criadas para Servir: 
Instrução e Educação Feminina de Pobres 

na Bahia — 1870/90 

lone Celeste Jesus de Sousa 

Resumo: Neste ensoio procuro rastrear as instituições de caridade e/ou de escolarização voltodas à 
formação ou ensino de ofícios de costureira, bordadeira, douradora ou creado de servir; 
as casos de “mestras” que ensinavam ofícios às pobres, aceitando muitas vezes meninas 
escrovos. Tombém acompanhar jovens “pordos” admitidos 00 Internato Norma! de Senhoros, 
apontando que o magistério primário constituiu-se numoa estrotégia de inserçõo econômica às 
oriundas das camadas subalternas, no momento em que o feminino começou o ser chamado 
ao esforço de expansão do ensino elementar. A reflexõo é que a Educação e Instrução dos 
pobres, diferenciadas quanto ao gênero, eram complementares em buscor formar trabalhadores 
subalternos no esgarçar da escravidão. 

Fontes utifizadas: memorialistas; cronistas; romances; anúncios em jornais e almanaques sobre 
casas de mestra e aluguet de trabalhadores; ofícios e requerimentos de admissão ao Internato 
Normal de Senhoras; assentamentos de batismos; livros de óbitos; livros de casamentos; 
listos de alunos do iInternato Normal de Senhoras; listas de pedidos e admissão às Casas de 
Caridade; Censo de 1872; Relotórios de Presidentes da Província. 

Em continuidade a questões trabalhadas na tese de Doutorado em História Social trato 
aqui de experiências de educação de ingênuas?, as filhas livres da mulher escrava, nascidas 
livres a partir da promulgação da Lei 2040, de 28 de Setembro de 1871, conhecida como “lLei 
do Ventre Livre”?. Esta lei, apesar de libertá-las, permitia a quarda e autoridade do senhor 
das mães sobre os ingênuos, com duas opções: cria-los e alimenta-los até a idade de oito 

*  Atese de doutorado intitula-se Escolas ao Povo: Experíências de escolarização de pobres na Bahia, 1870 o 1890, 
defendida em Agosto de 2006, no Programa de Estudos Pós-Graduados em História Social, PUCSP, sob a 

orientação da Professora Dr? Maria Antonieta Antonacci. 

Ingênua ou ingênuo: o filho da mulher escrava libertado pela Lei do Ventre Livre, 2040 de 28 de Setembro 
de 1870, sujeito a tutela do/a senhor/a de sua mãe, ou ao Estado, dos oito aos vinte e um anos. Esta tutela 
possibilitava o uso de suas habilidades de trabalho, tendo 0/a tutor/a a obrigação de “darlhe a conveniente 
educação”. 

Esta lei, além do estabelecido no parágrafo inicial, também delimitou outras questões relativas ao elemento 
servil, como o direito ao pecúlio, ao valor justa de alforria; ao fundo de emancipação, entre outros. Collecção 
das Leis do Imperio do Brasil de 1871. Tomo XXXI, Parte 1, Rio de Janeiro, Typographia Nacional, 1871. Actos do 

Poder Legislativo de 1971. Parte 1, pp.147-152. Biblioteca do Arquivo Público da Bahia. 



318 | condição Feminina no império Colanial Português 

anos de idade, quando poderiam ser entregues ao Governo Imperial, que os encaminharia 

à instituições criadas para este fim. Neste caso, receberiam a indenização de seiscentos mil 

reis, em apólices do Estado, com prazo de resgate em até trinta anos. À outra opção era 

ao alcançar o ingênuo oito anos de idade o senhor continuar com sua quarda até os vinte 

e um anos, usufruindo dos seus serviços em proveito próprio ou o5 assoldando a terceiros, 

recebendo o valor deste trabalho. 

A historiografia específica que cruza escravidão, trabalho e infância vem ampliando os 

estudos sobre os ingênuos, pois, ainda que de fundamental importância para compreensão 

de experiências vividas por senhores, libertos e escravos, a produção histórica sobre este 

sujeito social ainda é muito incipiente. A ressaltar que à maioria dos trabalhos enfoca a 

continuidade da presença dos ingênuos no bojo das experiências de trabalho escravistas, 

na grande e pequena lavoura, especialmente no Sudeste cafeeiro. Uma das questões é 

acompanhar as disputas entre senhores e familiares dos ingênuos/as para recuperá-los de 

tutelas de senhores e senhoras de suas mães, que continuaram a usufruir de seus serviços 

mesmo após a lei de 1888. 

Alguns trabalham com documentação massiva, serial, como livros de matrícula e óbitos 

de ingênuas, ou escrituras de compra e vendas de escravos, buscando na circulação das 

mães a presença destes ingênuos. Outros, com inventários e registros de tutela. Alguns com 

uma documentação muito esparsa*, com verdadeiros sinais indiciários, mas que permitem 

lançar clarões sobre o véu que ainda encobre as experiências destes sujeitos. Este recorte pode 

ser re-tematizado em três enfoques: o ingênuo na historiografia da infância e do trabalho; 

o ingênuo na historiografia da família, especificamente a família escrava; o ingênuo e a 

educação dos negros. 

Q primeiro recorte enfoca na perspectiva de uma História Social da tnfância vivências de 

ingênuos em relação ao mundo do trabalho, debruçando-se sobre o usa da mão de obra 

garantida aos senhores da mãe pela lei 2040. A partir da incorporação de aspectos legais da 

Lei em foco e de outras estratégias como o uso da lei de tutela, assim como da endoculturação 

destas crianças no ethos escravista, estes trabalhos rastreiam experiências concretas desta 

ambiguidade em relação a estes livres — escravos. 

O segundo campo prioriza o ingênuo no contexto da família escrava, problematizando a 

vida dos filhos da mulher escrava, livres ou não, no aprendizado das atividades diárias: em que 

faixas de idade eram encaminhados às tarefas produtivas; se existiram distinções quanto ao 

sexo e “qualidade de cor”; quais as estratégias das famílias escravas. É um trabalho tributário 

da atual leitura historiográfica sobre família escrava, baseada nas pesquisas pioneiras de 

SLENES5, e que busca desconstruir o olhar eurocêntrico e higienista sobre as alternativas e 

* Sobreossinais indictários ver GINZBURG, Carlo. Mitos, Emblemas e Sinais. SP: Cia das Letras, 1987. 

* — SLENES, Robert Wayne. Nao Senzala uma Flor: Esperanças e recordoções na formação da famítia escrava, Brasil 

Sudeste, século XIX. RI: Editora Nova Fronteira, 1999; “Escravidão e família: padrões de casamento e estabilidade 

famíiliar numa comunidade escrava (Campinas, século XIX)”, Campinas: Estudos Econômicos, 17,1987; “Senhores 

e subalternos no oeste paulista”, fn: ALENCASTRO, Luís Felipe de (org.), História da Vida Privada no Brasil: A corte 



Criadas para Servir Instrução e Educação Feminina de Pabres na Bahia = 1870/90 | 319 

arranjos familiares entre escravos, libertos e nas camadas populares livres. Refletem, entre 

outras questões, sobre os significados dos ingênuos nas famílias escravas, após 1871, como 
depositários da esperança de liberdade dos demais membros, contrapondo-se a uma leitura 
do ingênuo como um pormo da discórdia, por ser livre e a mãe escrava. 

O terceiro pólo aglutinador são os trabalhos que cruzam ingênuos e educação, como o de 
SCHUELLER sobre a educação de pobres no Rio de Janeiro, enfocando o ensino de trabalhadores 
e as ações de instrução e educação de crianças desvalidas e ingênuas. Tangencialmente 
sobre a educação dos ingênuos os de RIZZINI, que elegeu à educação de crianças pobres 
nas províncias do Pará e Amazonas, no século XIX. Ainda o de PINHEIROS, sobre a ação dos 
juízes de órfãos nos encaminhamentos dos libertos às associações que se colocaram como 
responsáveis pela criação, instrução e educação dos ingênuos. Junto a estes o de FONSECA que 
explorou as alternativas gestadas pelas elites para a educação dos negros, no final do século 
XIX, muitos deles os poucos ingênuos entregues às sociedades assistencialistas especialmente 
criadas para recebê-los, Quanto a estas instituições, até agora não encontramos registros na 
Bahia, a mais relapsa” das grandes províncias quanto aos dados enviados ao Ministério de 
Negócios da Agricultura, Comércio e Obras Públicas. 

Estas crianças, apesar de livres, legalmente ficavam sob o poder e a autoridade dos senhores 
de suas mães. Estes, em contrapartida, eram obrigados a criá-los e educá-los até os oito anos 
de idade. Nesta idade, teria o senhor de sua mãe a opção de entregá-lo ao governo e receber 
em troca títulos da dívida pública, resgatáveis em trinta anos, ou mantê-lo e poder usufruir 
de seus serviços, em qualquer atividade lícita, até os vinte e um anos de idade. Pouquíssimos 

foram os entregues nos dezessete anos de vigência da lei. Inclusive, talvez que o que a quase 

silêncio que até pouco tempo imperou sobre as vivências de educação concreta dada à esses 

ingênuos, tema ressaltado na Lei 2040, talvez se deva a real situação dos ingênuos/as. Da 

estimativa de mais ou menos 32.000 a serem entregues nos três primeiros anos seguintes 

a idade base de destino — oito anos, em 1879 — em 1885º apenas 118 ingênuos tinham sido 

entregues para receber educação e instrução nos estabelecimentos próprios que deveriam 

ser acompanhados pelo próprio Governo, ainda que nas províncias ou por particulares. Estes 

últimos, em contrapartida teriam asseguradas a cessão das habilidades laborais dos ingênuos, 

inclusive alugando-as a terceiros: 

e a modernidade nacional, vol. 3. São Paulo: Companhia das Letras, 1988. Também: MATTOS, Hebe e RIOS, 

Ana Lugão. Memórias do Cativeiro. R): Civilização Brasileira, 2005, p. 39. 

PINHEIRO, Cristina. A Civilização do Brasil Através da Infância: Propostas e ações voltadas à criança pobre nos anos 

finais do império(1879/89). Dissertação de Mestrado em História, linha História Moderna e Contemporânea. 

Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2003, 

De 1871 a 1885, período em que o Ministério de Negócios da Agricultura, Commercio e Obras Publicas cobrou 

das Presidências das províncias informações sobre “os filhos da mulher escrava”, a Bahia foi uma das que menos 

cumpriu tal obrigação. 

? — CARVALHO, José Murilo de. Teatro das Sombros, RJ: Vértice, IUPER), 1988, p. 74. 



320 Condição Feminina no Império Colonial Português 

Artigo 2º O Governo poderá entregar a associações por elle autorizadas os filhos das 

escravas, nascidos desde a data desta lei, que sejam cedidos ou abandonados pelos senhores 

dellas, ou tirados do poder destes em virtude do Art. 1,º 8 6.º, 

8 1º As ditas associações terão direito aos serviços gratuitos dos menores até a idade de 

21 annos completos e poderão alugar esses serviços, (...).º 

Quanto à instrução, ainda que a Lei 2040 enfatizasse a obrigação do senhor, a quem 

o ingênuo estivesse sujeitado, de criá-los e tratá-los era omissa sobre a escolarização do 

mesmo. FONSECA, ao pesquisar os debates sobre a Lei do Ventre Livre buscando referências à 

educação de negros no Brasíl, indicou que em 1870 o termo instrucção elementar fez parte de 

uma versão preliminar do referida Lei”, que retirada da versão final pode indicar as disputas 

de projetos sobre os responsáveis pela instrução dos ingênuos e ingênuas na acepção de 

ensinar as primeiras letras. 

Informa ainda FONSECA que, em 1877, uma consulta foi realizada ao Ministério dos 

Negócios da Agricultura, que dirimiu dúvidas sobre esta atribuição ao diferenciar educor e 

criar, cabendo à primeira como instrucção elementar às instituições criadas ou existentes 

que deveriam receber, um ano depois, os ingênuos entregues ao Estado". Tal posição ao 

desonerar os senhores delimitou os espaços políticos de duas categorias de ingênuos: os 

sob o poder do Estado — que tiveram a instrucção elementar — e aqueles sob o poder dos 

senhores, que lhes serviram como indenização pela liberdade que não tiveram, a priori, este 

privilégio da instrução. 

Entretanto, foi o termo educar o encontrado nos processos de atos de tutela e soldada que 

pesquiso no acervo do Arquivo Público do Estado da Bahia. Esses processos são constituídos 

de ações de pedidos de tutoria”? de menores, assim como de soldada. Metodologicamente, 

venho priorizando as ações relativas ou que interessam a meninas libertas ou ingênuas 

buscando ampliar as evidências, trabalhadas no doutorado, sobre a presença destas nas salas 

de aulas elementares da província. 

? Lei2040,de28de Setembro de 1871, Artigo 1º, inciso 1º. Collecção das Leis do Imperio do Brasil de 1871. Tomo 

XXXI, Parte 1. Rio de Janeiso, Typographia Nacional, 1871. Actos do Poder Legislativo de 1971. Parte 1, pp.147-152. 

Biblioteca Arquivo Público da Bahia. 

* FONSECA, Marcus Vinicius. A Educação dos Negros: Uma nova face do processo de abolição da escravidão no 

Brasil., Bragança Paulista, SP: Ed. Universidade São Francisco, 2002, p. 49. 

" idem.p54. 

* Osfilhosnaturais de mulheres eram considerados orfãos. Como a escrava tinha sub-notificado o pai de seus filhos 

no interesse senhorial, estes foram de forma constante considerados órfãos, e portanto tuteláveis e assoldavéis 

A acrescentar que a Lei 2040 indicava diretamente esta ação no artigo 2º, inciso 3º, que determinava quem 

poderia usufruir dos serviço dos ingênuos, a deliberação do Juiz de Órfãos: “S$ 3º A disposição deste artigo é 

applicavel ás casas de expostos, e ás pessoas a quem os Juizes de Orphãos encarregarem a educação dos ditos 

mencores, na falta de associações ou estabelecimentos creados para tal fim”.



Cnadas para Servir: Instrução e Educação Feminina de Pobres na Bahia - 1870/90 | 327 

Nestes processos de soldada e tutoria encontrei experiências próximas às assinaladas por 
ALANIZ, XAVIER, ZERO e TEIXEIRA! vivenciadas pelos ingênuos e ingênuas no Sudeste — Rio 
de Janeiro, São Paulo e Minas Gerais — quais sejam, em conformidade com à Lei 2040, do 
senhor da mãe escrava “utilisar-se dos serviços do menor até a idade de 21 annos completos"““; 
também a cessão pelos Juizes de Órfãos e Ausentes de tutelas e soldadas a terceiros, sob o 
argumento de serem órfãs, pois a mãe escrava não tinha poder jurídico sobre os filhos. 

Assim, em Abril de 1874, José Joaquim de Almada's requereu soldada de duas irmãs, 
Crioulas, Custodia e Benedicta, a primeira com dezessete anos e a segunda com doze, pelo 
prazo de três anos, e valor de vinte mil réis o ano para cada uma, garantindo“(...) que tomando 
debaixo de sua proteção as crioulas menores de nomes Custodia e Benedicta, escravos que 
forão d'Antonio Luiz Braga, ora fallecido, e por ele m.mº entregues ao Supp.e, quer ora 
tomal-as por termo athe que cheguem a maior idade continuando a mantel-as, como tem 
feito, vestil-as e tractal-as athe hoje utilisando apenas seu serviço”. 

Contudo, apesar das garantias aqui propostas e da ampliação constante do termo legal 
de soldada, assinado com o Juiz de Órfãos que solenemente deferiu “(...) o juramento aos 
Santos Evangelhos, encarregando o de dar bôa educação às meninas Custodia, d'idade de 
dezesete annos, mais ou menos, e Benedicta de idade de doze, mais ou menos (...)Y”. Um 
ano depois Almada foi chamado pelo Curador de Órfãos para pagar soldadas vencidas das 
menores. Alegou que não o fizera porque a menor Custodia se evadira do seu domínio, mesmo 
sabendo da fragilidade deste argumento no próprio termo de soldada, que informava ao 
locatário que “não se eximindo do pagamento a pretexto algum, ainda mesmo de ausentar-se 
as mesmas menores de seu poder, pois que n'esse caso deve participar em Juízo para se 
providenciar a respeito”. 

Almada não se intimidou e requereu que à soldada devida a Custodia fosse descontada, 
Sua argumentação permitiu adentrar o cotidiano das relações entre lacatários e locadas, 
que o texto do termo legal padroniza em promessas. Pode-se saber que a submissão não era 
constante, pois, a menor Custodia: 

* ALANIZ, Ana Gicelle. ingênuos e Libertos em Campinas no Século XIX. Campinas/SP: Editora da Unicamp/ 
Centro de Memória, 1997; ZERO, Aretuza. “A Lei do Ventre Livre e à tutela nas últimas décadas do século XIX 
(18711888)”, www.googie; TEIXEIRA, Heloisa Maria. A Não-infância: Crianças como mão-de-obra compulsória em 
Mariana (1850-1900). Trabalho apresentado no XII! Encontro da Assaciação Brasileira de Estudos Populacionais, 
reatizado em Ouro Preto, Minas Gerais, Brasil, de 4 a 8 de Novembro de 2002. Site: WwwWwWw,periódicos.capes.gov. 
br. Acedido em Maio de 2005. 

lei 2040, de 28 de Setembro de 1871, Artigo 1º, inciso 1º, Collecção das Leis do Imperio do Brasil de 1871, Tomo 
XXXI. Parte 1. Rio de Janeiro, Typographia Nacional, 1871. Actos do Poder tegislativo de 1971. Parte 1, pp147152, 
Biblioteca Arquivo Público da Bahia. 

Processo de ação de Tutela. Interessado: Jose Joaquim de Almada/ Partes: Custodia e Benedicta (escravas). 
NUCLEO: Tribunal da Relação. SERIE: Ação de Soldada. SEÇÃO: Judiciário. NOTAÇÃO: 22 / 0765/18. ANO: 1874, 
As citações seguintes referem-se a este processo. 



322 | condição Feminina no Império Colonial Português 

(...) sem motivo algum, do Supp.e , induzida pelo escravo de João Joze de Sant'Anna, 

fugira ou evadira-se da Caza do Supp.e e em companhia de outº escravo, forão encontrados 

no Caminho do logar denominado Fogo, em procura do centro ou da matta, expor q, já tivesse 

o suppt.e mandado em demanda défla p? as bandas do Ramo, caminho de Ilhéos. 

Caminhos, amizades, estratégias e direções de fuga. Ilhéus, cabeça de Comarca, era nesse 

período um desaguadouro natural para quem queria evadir-se, perder-se na multidão, como 

era o caso de Custódia. Além disso, pela sua maior abrangência, era também um território mais 

amplo de serviços, provavelmente um dos interesses de Custódia. E de qualquer forma, Almada 

teve que depositar parte da soldada vencida, trinta e seis mil reis, nos cofres fazendários. 

Sobre o passadio e tratamento entre elas e seu locatário, a vivência de sua irmã Benedicta 

lançou luzes. Em Agosto, deste mesmo ano de 1875, Almada endereçou uma petição ao Juiz 

de Orphãos informando da fuga de Benedicta, prevenindo-se de pagar uma soldada cujos 

serviços não utilizara totalmente. Também, de fazer retornar ao seu serviço a menor, pois 

Custódia, a irmã, já lhe era perdida: 

Diz Jose Joaquim de Almada, q tendo tomado de soldada a crioula menor de nome 

Benedicta, esta acha-se fugida desde o dia 28 de Agosto, e actualmente esta na Villa de 

Marau, em Caza do delegado. ainda mais q aquela menor muitas vezes tem fugido da Caza 

do supp. e, preferindo a vadiação ao trabalho, e com maus vícios, em prejuízo da mesma 

menor, e tambem do Supp. te. Então o supp, te requerer a V. 52 se digne mandar passar a 

mandado precatório pêa o Juiz de Orphãos de Maraú providenciar de q.e q forma ter a m.ma 

menor coagida entregue aos portadores do Supp. te afim de q venha a prezencia de V. Sº, 

p? obrar como for de Justiça. 

A precatória foi expedida, os portadores trouxeram Benedicta, porém o Juiz de Órfãos 

fez valer suas prerrogativas e uma audiência de informações foi realizada, na qual Almada 

e a menor foram confrontados, sendo ela a primeira a dar informações. Importante a sua 

obstinada recusa à voltar às mãos do locatário, confessando até o extravio de objetos do 

mesmo. A ressaltar a consciência de si nas palavras da menor, de saber que caminho tomar, 

tendo já arranjado um outro lugar para ficar, prevenindo-se do que o Juiz e o Curador iriam 

exigir: que tivesse uma atividade, pois “(...) atendendo também que a m.m? menor não deve 

ficar exposta a ociosida. e, origem de todos os vícios (...)” orientou ao escrivão, que era o 

Curador de Órfãos, que indicasse pessoa idônea para assignar termo de tutela. Benedicta já 

o tinha: era o Delegado de Policia de Marahú, e respondeu: 

(...) que se retirara desta Villa para a de Marahu por não querer mais continuar em 

companhia de seu locatário, que a maltrata, e que outras vezes já se tem ausentado da caza 

delle por dias, occultando-se mesmo n'esta Villa, e que só agora tomou a resolução de ir para 

mais longe. Quê ela conquanto reconheça que o locatário a tenha mantido sempre até que a 

tomou de soldada, assim como á uma outra sua irmã que anda auzente, de nome Custódia, 

não quer mais continuar á servir o locatario, isto por causa de alguns precedentes alem do 



Criadas para Servir: Instrução e Educação Feminina de Pobres na Bahia - 1870/90 | 323 

que já expoz, e mais por ter extraviado certos objectos de sua Ccasa, como fosse uma roupa, 
que ella hia lavar, e [...] da fonte, o que tudo tem motivado a desarmonia, em que ella está 
para com o mesmo locatário. 

Os depoimentos permitiram acompanhar o dia a dia da pequena forra, órfã, assoldada, 
ao informar suas atribuições no servico doméstico; ao apresentar acusações e argumentos 
para saídas noturnas, deixando portas abertas; ao apontar que os pequenos cuidados 
cotidianos da casa — munir candeeiros, ir ao riacho e fonte pegar água, lavar roupas — eram 
seus, além de sair a vender doces. E tais atividades eram realizadas sob a ameaça, exercida, 
de espancamentos, ou, como afirmou defendendo-se Almada: 

Que era exacto elle a haver castigado por algumas vezes com a fim de corrigil-a por taes 
faltas, poiz que ella mostrando-se incorrigível, continua a proceder da mesma forma, fugindo 
ultimamente para a Villa de Marhu; d'onde veio, e cometando-lhe até que ella pretendia 
seguir para as Villas do sul. que deve informar maiz, que este procedimento da menor é 
devido a maus conselhos de pessoas d'esta Villa, e principalmente de umas mulheres, que 
lhe dão entrada em casa para sambas e bebedeiras, como ultimamente se vio, e do que há 
resultando uma grande dezordem por causa d“ella, 

Mas devia ser uma “burrinha de carga” a pequena Benedicta, pois seu locatário não a 
queria perder, tendo declarado que, apesar “(...) dela há cinco ou seiz meses tem procedido 
pessimamente em sua companhia a ponto de sair á noite fugida, deixando as portas abertas 
por algumas noites, a aceitaria em casa” .Tudo seria esquecido contanto que o Juiz e o Curador 
de Orfãos conseguissem disciplinar a menor, pois: 

Que lhe conviria continuar a ficar com a menor em sua companhia, se por este Juízo se 

tomasse uma providencia para prevenir qualquer fuga d'ella da casa d'elle locatário, e cohibil-a 
de seu mão procedimento, o que se de pudesse consequir, seria um bem Qque á mesma menor 
se lhe faria, e só d'esta forma poderia acceital-a, 

Porém, Benedicta foi irredutível e fez valer seu interesse' livrando-se da soldada e indo 
em caminho de Marau e quiçá outros caminhos, “seguir para as Villas do sul”. E apesar de 
Almada ter prometido dar-lhe e a irmã uma “bôa educação às meninas”, Benedicta era 
analfabeta, pois “assignou a rogo da menor , por ter mais de quinze annos d'idade, Bernardo 
Antonio dos Reis”, 

s Sobre as estratégias dos escravos e forros fazerem valer seus interesses nas Situações adversas do escravismo 
ver: REIS, João José. “Fugas, revoltas e quilombos: os limites da negociação”, In: Negociação e Conftito. SP: 
Companhia das Letras, 1988. Também LARA, Silvia. Campos da Violência. RJ: Paz e Terra; e da mesma LARA, 
Silvia é MENDONÇA, Joseli Nunes como organizadoras, Direitos e Justiças no Brasil. Campinas: Ed. da Unicamp, 
2006, entre outros. 



324 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Semelhante experiência de ter na soldada apenas o usufruto de seu trabalho, sem a 

prometida educação, teve Clara”, cujo processo foi bem sucinto. O termo de soldada iniciou 

com uma petição do procurador do Juiz de Direito da Comarca de Ilhéus, o doutor Epiphanio 

de Bittencourt, afirmando “(...) que precizando tomar por soldada uma menor de doze a 

treze annos de edade, de bôa índole, para a ter em seu serviço domestico (...) “ informava 

saber da existência de Clara, em um povoado de Marau, o que aponta para uma rede de 

“menores assoldavéis”. 

No caso de Clara, o Curador de Órfãos era Antonio João Martins Pereira que corroborou 

a alegação do Juiz Epiphanio, pois a requerida era “(...) orpha de doze a treze annos de 

seus fallecidos pais Ilario Brás d“Oliveira e Ubaldina de tal, nas condições de tornar-se uma 

providencia em garantia de sua pessoa em falta de parentes idôneos que isso se possa 

prestar”“. Caracterizou-a como: 

(...) constando que em taes condições existe na povoação do Guitingo em companhia 

de um cunhado a crioulinha Clara, orphan de Pai e Mai, em completo desamparo e em risco 

de prostituir-se pela falta de parentes idôneos que lhe garantam a indispensável educação; 

vem por isso requerer a V. sê por soldada a dita menor pelo tempo e mediante as condições 

q por este Juízo foram estipulados e figurando para este fim o procurador que tem constituído 

na procuração junta. 

A soldada fai aceita pelo Juiz de Orphãos que nem sequer indicou a morada da menor, 

limitando-se o Curador de Orphãos a dizer que “(...) devendo também informar que é tutor 

da dita menor um cunhado, homem paupérrimo e com muitos filhos morador naquelle centro 

em lugar que não posso bem determinar”“. E Clara saiu do Quijingo para Ilhéos, cedida de 

soldada ao Senhor Juiz da Comarca por três a cinco anos, pelo valor arbitrado em juízo de 

vinte mil reis ao ano, em razão de ter o Juiz de Órfãos considerado: 

Acho que a órfã Clara, nas condições actuaes em que se acha está no caso de ser dada 

pºr soldada ao Supp.e, que é pela sua posição de reconhecido conceito (...). Cabia, de praxe, 

ao locatário (...) dar-lhe a educação conveniente, vestindo-a e sustentando-a sem que possa 

pedir por isso pagamento, curando-a em qualquer maléstia. e aceito por elle as obrigações 

assim estipuladas. 

Porém, seis anos depois, em 1886, um termo de vista do novo Curador de Órphãos, cidadão 

Firmino Raimundo da Silva Serrador, solicitou que fosse intimado o Juiz de Ilheos, Doutor 

Epiphanio de Bittencourt, para quitar as soldadas devidas de seis anos a Clara. Surpresa: o 

doutor era morto e nunca ninguém, ele ou seus herdeiros, pagou a Clara na coletoria. Contas 

de juros e principal foram realizadas e então expedida uma carta precatória: 

” — APB-NUCLEO: Tribunal da Relação. SERIE: Autos de Saldada. SEÇÃO: Judiciário. INTERESSADOS: OLIVEIRA, Ilario 

Braz de E/ ou PARTES: Clara. LOCALIDADE: Maraú NOTAÇÃO: 23/801/41. Ano: 1880. As citações seguintes são 

deste processo. 



Criadas para Servir: Instrução e Educação Feminina de Pobres na Bahia - 1870/90 | 325 

(...) afim de serem intimados a viúva e mais herdeiros do fallecido Dour Epiphanio de 
Bittencourt, para no prazo de 30 dias, fazer recolher ao respectivo cofre as soldadas e juros 
das mesmas que ficou em debito aquelle doutor Bittencourt(...) a viúva do mesmo Dour ou 
quem em seu poder tiver actualmente o contrato de soldadas ou a prezental-a neste juízo 
para deliberar o que for justo a seu respeito. 

A seu respeito referia-se a Clara, de quem não se sabia nem o destino, apesar do seu 
locatário a ter recebido pelo “(...) que é pela sua posição de reconhecido conceito”, E aqui 
perdemos Clara. 

Outra experiência de tutoria acompanhada de soldada foi a disputa entre uma ex-senhora 
é sua ex-escrava, respectivamente a Senhora Maria Vitória Ornellas"t e a africana liberta 
Margarida de tal, em período anterior, 1852, na freguesia da Victoria, Salvador. Neste processo, 
que expressa na luta pelos menores também uma luta de costumes, a ex-senhora pediu que 
um tutor fosse dado aos crioulos filhos da sua ex-escrava, nascidos já livres: o menino Marcolino 
de 12 anos e a menina Maria, de oito anos, sob o argumento “(...) sempre os criou até o 
presente q se achão aquelle com 12 annos e esta com 8 annos mostrão as certidões juntas 
dando-lhes a Sup.e a precisa educação (...)”, expressando uma disputa por costumes. 

Alegava a Senhora Vitória ser contrária à posse por Margarida dos próprios filhos e que 
esta: 

(...) pretendia te-los em sua companhia p? lhes dar a educação fprópria] a africanos e 
leva-los p? casa de outros seus parentes também Africanos e desta forma ficarem aquelles 
indivíduos nascidos n'este Paiz a Brasileiros perdidos na moral e bons costumes, Qquer p.r Isso 
q.e V. sº nomeie um Tutor aos ditos menores afim de tomarem conta delles e não hir pêo 
poder d'aquella mulher sua Mai Africana prostituta”. 

Considerava brasileiros os filhos crioulos de Margarida, que deviam ser afastados de 
qualquer contato com costumes e práticas de africanos, para garantir-lhes uma boa e 
conveniente educação, que neste sentido era tanto uma instrução, como uma educação 
moral e das formas de viver. 

O tutor foi nomeado pelo Juiz de Órfãos, um homem pertencente à família Albuquerque 
Pitta, o Doutor Marcellino Antonio de Mello Albuquerque. Em fevereiro de 1852 jurou assumir 

a tutoria dos menores, o Juiz de Órphãos “(...) recommendando-lhe que com sincera cons- 
ciência fosse tutor dos menores”. Foi o termo mais explícito quanto às atribuições do tutor, 
um homem de algumas posses e estudo, ao aconselhar o fornecer a instrução elementar do 
ensinar a fer, escrever, contar. 

* NUCLEO: Tribunal da Relação. SERIE: Tutoria SEÇÃO: Judiciário .Interessados: ORNELAS, Ma. Victoria de E/ ou 
PARTES: Margarida (africana) LOCALIDADE: Salvador, NOTAÇÃO: 80/2848/03. ANO: 1852. PÁGINAS: 90 Capa: 
Maria Vitória de Ornetas, apeladora, e Margarida africana e liberta-apelante. As citações seguintes são deste 
Processo. 



326 | condição Feminina no império Colonial Português 

(...) conservando-os em sua companhia, dando-lhes a melhor Educação civil e moral; 

que os instruísse na Doutrina Christã e lhes mandar ensinar a ler, escrever, contar, e o mais, 

que lhes competir; que os vestisse, calsasse e alimentasse a custa de seos bens, se os tiver, 

e for arbitrado por este Juízo; (...). 

Indício de que a soldada e tutoria podem ter sido uma estratégia de controle da própria 

vida por parte de famílias escravas, além da inversão estrategicamente realizada por Benedicta, 

foi o caso de Inocência”* cuja mãe, a liberta Felismina, pediu ao Juiz de Órfãos sua tutoria 

pelo cidadão Abdon Yvo de Morais Vieira, logo após a Abolição, em 25 de Maio de 1888: 

Diz a Crioula Felismina ex-escrava do Cel Mathias dos Stºs Pinto que tendo sua filha de 

nome Innocencia com edade mais ou menos de dez annos, em estado portanto de receber 

a educação necessária, vem respeitosamente a Supp.e pedir á V. Sº se digne nomear Abdon 

Yvo de Moraes Vieira, que muito no caso está, e ainda mais porque, morando como mora a 

supp.e em casa do mesmo, mais e melhor que todos, poderá cuidar de sua filha ajudando a 

dar-lhe a precisa educação e concervar-lhe em estado de honestidade. 

Esta Crioula Felismina, com o € maiúsculo grafado por José Joaquim dos Reis Camamu 

que redigiu e assinou a seu préstito, e não rogo, devia ter uma boa rede de relações, pois, 

transparece na escrita dos autos, uma boa vontade dos agentes com o seu pedido, como na 

resposta do Curador Geral de Órphãos, João José de Sousa, que afirmou concordar que “(...) 

seja dada a menor de que se tracta ao tutor indicado certo de que receberá ella a educação 

devida que bem preciza e que em poder da própria mãe poderá obtê-la porem V.5? mandara 

como melhor entender (...)”, reconhecendo ser Felismina, uma pessoa apta a educar uma 

menina, ao contrário das acusações à mãe do caso anterior . Talvez fosse uma das mulheres 

discutidas por Bellini?º que, por amor e interesse, conseguiram alforrias e outras benesses. 

Índicou-se ainda que Felismina morava na mesma residência do cidadão Abdon Yvo, que 

em uma expressão misteriosa foi apresentado como “que muito no caso está” AÀ assinalar 

que Innocencia não foi chamada de crioulinha, sequer teve sua côr declinada. O processo 

correu célere e em 28 de Maio designou-se Abdon Yvo tutor da menor Innocencia, “(...) que 

jurando sob os Santos Evangelhos o juramento de ser bom tutor da dita órfã, dando-lhe a 

educação necessária, mandando a mesma para eschola, tudo enfim”. E mais uma vez o envio 

a escola, às aulas elementares, a garantia da instrução elementar apareceu como condição 

e exigência para ser um bom tutor,. 

** NUCLEO: Tribunal da Relação. SERIE: Ação de Tutela. SEÇÃO: Judiciário, INTERESSADOS: Abdon Yvo de MORAES 

VIEIRA E/ ou PARTES: Innocencia LOCALIDADE: Itacaré ( Barra do Rio de Contas) NOTAÇÃO: 22/0764/18 ANO: 

1888 PÁGINAS: 02. Barra do Rio de Contas, 26 de Maio de 1888. As citações seguintes são deste processo. 

?º BELLINI, Ligia. “Por amor e interesse”, tn: REIS, João José (org). Escravidão e invenção da Liberdade. São Paulo: 

Brasiliense, 1992. Polêmico artigo que discute as relações afetivas e sexo-afetivas entre escravas e senhores 

como, também, estratégias de poder por parte destas. 



Criadas para Servir: Instrução e Educação Feminina de Pobres na Bahia - 1870/90 | 327 

As Ingênuas nas Escolas 

O caso de Innocencia serve como gancho para introduzir o segundo conjunto de expe- 
riências das ingênuas e pequenas libertas, referentes às evidências de escolarização formal 
nas aulas públicas elementares. A historiografia da educação indica que no último quartel do 
século XIX a escolarização para os pobres e populares passou a constituir argumento seguro 
nos debates das Câmaras Provinciais e no Senado, Nestes, o5 males da sociedade brasileira 
passaram a ser identificados no alto número de analfabetos, pois “Si o analphabetismo é 
damnosoa e prejudicial a qualquer colectividade humana, mesmo sob regimen ferreo do 
despetismo, de consequencias ainda mais terríveis será para à que apparece, no concerto 
das nações civilisadas com o rotulo de democracia”. Em um país que se queria “civilizado” 
era inadmissível que continuassem a existir sujeitos sem dominar os requisitos mínimos do 
letramento, ferramenta básica para o que considerava essencial, a participação política, pois 
numa democracia, como sonhavam fosse o Brasil “Ahi a ingerencia dos cidadãos nos negocios 
públicos é ou devera ser fatal e inevitável”, Esta preocupação tomou fôlego a partir de 1881, 
com a Lei Saraiva que restringiu o voto apenas aos alfabetizados. 

Configurava-se no Brasil a idéia da educação, no caso restrita a escolarização do povo, 
como o meio de progresso, modernização e civilização do país, possibilitando um maior 
conhecimento dos seus negócios públicos, uma maior participação dos sujeitos como cidadãos 
plenos. Porém, como e a quem? De concreto, a escolarização existente no período Imperial 
foi marcada por uma distinção: a proibição dos escravos freqgiientarem as escolas públicas ou 
as aulas elementares públicas, em uma sociedade de 80% de analfabetos, entre os livres. 

A escolarização não era obrigatória, ponto de profundas divergências entre os gestores 
da Instrução Pública da província da Bahia, como de outras do Império brasileiro. Na Bahia, 
no período de 1865 a 1889, os Diretores Gerais da Instrução Pública alternaram-se no apoio 
ou na recusa à obrigatoriedade de frequência nas aulas elementares, para os compreendidos 
entre 7 e 14 anos de idade. Resultou que esta exigência não foi concretizada antes da República 
e continuou o que defendeu um Diretor Geral da Instrução Pública, João José Barbosa de 
Oliveira, como o “total liberalismo na educação” — a não interferência do Estado em assunto 
delicado — a instrução e a educação. Considerava caber aos pais a orientação da escolarização 
das crianças?, posição de defesa contra a ingerência do Estado nas decisões individuais, em 
um processo marcado pela centralização e, na proposição de MATTOS??, da própria construção 
do Estado Imperial; o ratificou, no final da década de 1870, outro Diretor Geral da Instrução 

Pública, o Cônego Emilio Lopes. 

n Director Geral dos Estudos da Província da Bahia, Dr João José Barbosa de Oliveira, 1866. Apud: Reverendao 
Emilio Lopes Freire Lobo. Relatório da Directoria Geral de Instrução Publica. 5 de abril de 1879. p. 12. Anexos 
Falla do Dr. Antonio Araújo de Aragão Bulcão. Presidente da Província da Bahia. Site: www. crl.edu/content/ 
minapen,htm. 

?? MATTOS, Ilmar. O Tempo Saquarema,. SP, HUCITEC, 1986. 



328 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Contrariamente seu sucessor, o também padre Reverendo Romualdo Maria de Seixas 

Barroso, foi paladino da obrigatoriedade do ensino, que considerava a forma de diminuir o 

déficit da instrução primária na província que tinha, em 1882, 1.500.000 habitantes e destes 

apenas “(...) uma inscripção escholar de 21.626 alumnos”.Ou seja, que “Sobre 100 habitantes, 

apenas 1,5 % tem instrução”??, Também foi defensor de uma implantação paulatina, mas firme, 

do ensino mixto em escolas nas quais meninos e meninas convivessem, sobre a orientação 

feminina, o que considerava seria a grande alavanca do progresso da instrução — aumentar, 

expandir o ensino mixto em todas as freguesias, paróquias, vilas, arralais e povoados, sob a 

direção feminina. Assim, foi um partidário da expansão do ensino normal feminino. Na sua 

gestão o internato de senhoras foi re-estruturada e foi criado, em 1882, o ensino secundário 

feminino que objetivou ilustrar e educar senhoras e moças defendendo que as mulheres 

quanto: 

(...) mais luzes tiverem, tanto mais esclarecidos seremos nós, os homens. 

Entendo, pois, que, attenta à população infantil das localidades se deve multiplicar as 

escholas para o sexo feminino. Será talvez o primeiro passo para uma reforma, que, mais 

cedo ou mais tarde, há de ser introduzida, de confiar exclusivamente a mulher a direcção das 

escholas chamadas de 1º grão.*º 

E, ainda que pouquíssimas vezes nas fontes as meninas apareçam, tiveram acesso à escola- 

rização. Já em 1855 o Almanack da Bahia* listou quatro aulas primárias pagas de professoras, 

o que permitiu supor fossem também de meninas, pois os professores correspondiam neste 

período ao sexo dos alunos. Todas as listadas estavam situadas em ruas de muito movimento 

como o Beco do Açouguinho, Rua do Paço, atrás da Igreja de São Pedro Velho ou em uma 

freguesia populosa e heterogênea como Santo Antonio além do Carmo, porém em sua rua 

principal. Uma das aulas referiu-se aos dois sexos, estando situada no coração da cidade, na 

Freguezia da Sé, em uma das suas ruas mais movimentadas, acesso ao Colégio dos Jesuítas, 

à Escola de Medicina, ao Terreiro de Jesus e Paço de São Francisco; as Ruas das Laranjeiras 

e São Miguel, ou Maciel de baixo, todos locais de intensa movimentação. 

Nesta década de 1870, aumentou o número de meninas nas escolas e inclusive, a partir 

de 1879, das ingênuas colocadas nas aulas e escolas elementares que tinham como missão 

habilitar os compreendidos entre 6 e 14 anos à Instrução Elementar — ler, escrever e contar — e 

a Educação — moral e bons costumes. Inhocencia provavelmente esteve entre elas, filha de 

crioula liberta como era. 

?º Relatório da instrucção Publica do Monsenhor Romualdo Ma. de Seixas Barroso, 1880, p. 9. Anexo a Falla do 

Presidente da Província Antonio de Araújo Aragão Bulcão. Site: www.crl.edu/content/minopen.htm. Grifos 

NoOssos. 

* idem, p. 15. Grifos nossos. 

25 Biblioteca Central do Estado da Bahia. Secção Revistas Raras. Atmanak da Bahia. SSA: 1855, p. 216. 



Criadas para Servir: Instrução e Educação Feminina de Pobres na Bahia - 1870/90 | 32 

Acompanhando a nova situação de existência dos ingênuos os relatórios do “Ministério 
de Negócios da Agricultura” passaram a conter um novo item — “filhos livres da mulher 
escrava”, Em 1878, como decorrência de chegar a termo o prazo dos oito anos da opção da 
Lei 2040, e de passar a existir um bom contingente de ingênuos em idade escolar, surgiu 
mais um item — educação dos ingênuos. 

A primeira evidência desta presença nas aulas elementares Ppúblicas foi o oficio da 
professora D. Maria José Veloso, de Caravellas?º, região sul da Bahia, em 1888, enviado 
ao Diretor da Instrução Pública com pedido de utensílios escolares, no qual aventou que as 
alunas sofreriam um incómodo de espaço exíguo com o advento da lei de extinção geral da 
escravatura, pois a frequência avultaria em mais quatro alunas, dando a pista que as aulas 
elementares aceitaram ingênuas. 

Um ano e meio depois a mesma professora respondeu a uma acusação de executar 
castigos físicos nas alunas, o que negou, afirmando: 

(...) que amo como se fossem minhas filhas, tendo o prazer de velas contentes e satisfeitas 
retribuírem-me igual amor e amisade, isto sem distinção de qualidades e cores, somente 
servindo-me das penas enumeradas no art 12 para por meio d'ellas consegui à correção das 
mMesmas alumnas, cujo numero já attinge 63.º7 

A preocupação em explicar que não diferenciava qualidades e côres nas alunas indicou a 
presença de meninas nas várias “qualidades” da mestiçagem das negras, além de provavelmente 
crioulas, sem que usasse o termo ingênua. 

Esta presença de ingênuas também ficou registrada em resposta congratulatória do 
Presidente da Província à professora D. Maria Olympia de Oliveira que participou “(...) ter aberto 
uma eschola nocturna para gratuitamente ensinar as ingênuas e libertas (...) da localidade do 
Saco, (...) recomendando-lhe que, em meo nome, agradeça e louve a referida Professora por 
esse acto de patriotismo e humanidade que acaba de praticar”?8, Ainda que seja uma carta 
a ser lida com cuidado, talvez mais como representação e externalização de abolicionismos 
no calor da hora que ideais consolidados, são indícios que as ingênuas e libertas procuraram 
e tiveram acesso a escolarização.E deste mesmo ano mas dois destes ofícios congratulatórios 
indicaram que foram criadas, oficialmente, duas outras aulas elementares para ingênuas e 
libertas, sendo uma no coração da Capital, na rua do Paço: 

?*  APB. Fundo Instrução Pública. Maço: 6583 — instrução Publica(Copia).Eschola Publica de Caraveltas 22 de Moio 
de 1888. 

* APB. FundoInstrução Pública. Maço: 6583 “ Eschola Publica primoria de Caravellas 21 de Outubro de 1889. Maria 
José Veloso”. 

?º APB, Fundo Instrução Pública. Maço:6580. 14 de Junho de 1888. Secção: 1º.Nº: 817 



330 Condição Ferninina no Império Colonial Português 

de Rua do Paço dos Santos 

Escola Professor/a Data Tipo: Pública 

; Maria Olympia de Eschola nocturna gratuita para 
: 12/0 a , 

[URI| Arraial do Sacco Oliveira 2/06/1885 ingênuas e libertas 

2 7º cadeira de freguesia | D, Hermelinda Valeriano 11/06/1888 Eschola nocturna gratuita para 

ingênuas e libertas 

Mas nem tudo era pacífico. Da vila do Urubu, na região de Jacobina, em 1879, portanto 

em tempos longínquos do furor abolicionista pós 13 de Maio, veio uma recusa aos ingênuos na 

sala de aula, em oficio do inspector litterário, no qual repassou ao cônego diretor a pergunta 

feita pelo professor;“(...) se deve ou não addimitir a matricula dos ingenuos livres pela lei de 

28 de Setembro de mil oitocentos setenta e um” 

Provavelmente foi questão debatida por muitos professores naquela transição à década 

de 1880, prazo de entrega dos primeiros ingênuos ao Governo, como no ofício do professor da 

freguesia de Senhor Deus Menino dos Araçás, Sertão de Baixo baiano, para o Diretor Geral da 

Instrução Pública e que indagava sobre as mobílias pedidas, os livros, “(...) assim como fazendo 

à consulta — se devem ser matriculados nas referidas escholas d' esta freguezia os filhos de 

mulheres escravas — e não tendo ate esta data resposta alguma (...)Y, indicou-nos mais uma 

vez a presença escolar de ingênuos envio buscando aprender fer e escrever, e o uso do termo 

legal “filho de mulheres escravas”; o que deve ter favorecido a continuidade e, quiçá, atualização 

de disputas sociais fundeadas em percepções e ações ainda rajadas de escravismos. 

Sobre esta disputa um outro ofício de professora trás pistas. Esta evidência indica que deve 

ter sido muito difícil para a professora Sophia Maria Guedes Lobo decidir sobre o problema 

instalado na sua aula. Recorreu ao Diretor Geral, D. Romualdo Maria, histórico abolicionista, 

buscando apoio e solução legal sobre o ter admitido ingênuas na sua aula, ação pela qual 

sofreu sanção dos pais das demais alunas, que as retiraram da aula. Tal ação ameaçava a 

frequência a ser apresentada, que não poderia ser inferior a vinte alunas, e por conseguinte 

à própria continuidade da escola. O texto por si expressa a sua angústia ante esta ameaça e 

o problema enfrentado, eufemisticamente tratado como “relutância” dos pais das alunas: 

Em virtude da reluctancia que diversas pessoas n'esta Freguezia têm tido em mandar 

suas filhas para esta eschola, porque tenho admittido à matricula algumas ingenuas e feito 

sental-as ao lado das demais alumnas, peço a V. Revm.º que digne-se de responder-me si me 

é dado recusal-as das demais alumnas no caso que aquellas continuem.”*' 

?º APB. Fundo Instrução Pública. Maço 6561. Vitfa do Urubá 1º de Agosto de 1879. O Inspector Litterario, Rodrigo 

José de Menezes. 

39 APB. Fundo Instrução Pública . Maço: 6572 "Freguezia do Senhor Deus Menino dos Aroçás, 6 de Maio de 1883” 

Oficio encaminhado ao Diretor Geral do instrução Pública pelo Professor público Manuel Magalhões Sampoio. 

Grifos nossos. 

?º APB, Fundo Instrução Pública. Maço 6572. Eschola publica na Freguezia do Tanquinho, 23 de Maio de 1883. lllm.o 

e Revm. o Sr Conego Dr.Director Geral da Instrucção Publica d'esta Província. A professora vitalício Sophia Maria 



Eriadas para Servir: Instrução e Educação Feminina de Pobres na Bahia - 1870/90 | 331 

E, como seria sentar uma ingênua junto a um livre, pobre, mas filhos de pais livres? Dentre 
as várias possibilidades, a evidência apontou o sentar junto, o ombrear-se, o contato com 
o outro corpo, como ponto de fundamental da resistência numa sociedade profundamente 
hierarquizada sobre a submissão do escravo e seus descendentes, indicando o quanto os pais 
dessas meninas, mesmo pobres, execravam vê-las sentados ao lado de uma ingênua, filha 
de mulher escrava. 

Este anseio de professores e de inspectores litterários em saber qual o procedimento quanto 
aos ingênuos nas escolas permitiu acompanhar, também, pressões à aceitação dessas crianças 
nas aulas por parte dos seus responsáveis — mães forras, talvez escravas? — interessados em 
propiciar-lhes a instrução elementar necessária a certos ofícios. Talvez o desejo dos senhores 
também de, através da escolarização, educar os ingênuos instruindo-os e moralisando-os em 
consonância com o projetado na própria lei 2040, para além dos usos nos ofícios tradicionais 
nos quais sempre ocuparam as crianças escravas, fossem os das lides rurais, fossem como 
no caso de meninas nos trabalhos e ofícios de costureira, bordadeira, douradora ou creada 
de servir, a partir de aprendizados nas casas de “mestras” que ensinavam ofícios às pobres, 
aceitando muitas vezes meninas escravas. 

Um registro destas casas de mestras de ofícios é o de Maria Mathilde Pereira, mestra de 
costuras de meninas pobres, explicitamente classificadas coma de côr parda. Esta informação 
derivou de escândalo noticiado pelo jornal Diário de Notícias, de que contatos da mestra com 
um amante escravo deram origem à um suposto caso de sedução coletiva das suas cinco 
alunas, registrado como: 

UM CRIME HORRÍVEL! 

(...) Maria Mathilde Pereira é o nome da mulher mestra de costuras, moradora a rua de 
São José, na freguesia de Santo Antonio, e que em sua casa admite creanças para aprender a 
coser.(...) Cinco eram as meninas, de côr parda que aprendiam com Maria Mathilde, contando 
a mais pequena apenas 9 annos de edade e as outras de 10 a 15. 

O escritor João Ubaldo Ribeiro também registrou no livro Viva o Povo Brasileiro?? as atividades 
de D. Jesuína, parda, mestra de meninas recebidas como pensionistas em sua residência para 
as “ensinar a coser, bordar e cozinhar; a ler, escrever e contar; a aprender a História Pátria”, 
assim como os modos de boa moça e dona de casa. Esta mestra foi a escolha de um dos 
protagonistas do livro, o liberto Leovigildo, para sua neta adotiva, a parda Maria da Fé. 

Um outro registro do gênero literário são as crônicas de Hildegardes Vianna%3, nas quais 
registrou muito do cotidiano soteropolitano da passagem do século XIX ao XX, enfatizando 
a presença das casas de mestra, nas quais as meninas aprendiam a coser, bordar e outras 

Guedes Lobo. 

*º? RIBEIRO, João Ubaldo. Vivo o Povo Brasileiro. Editora Nova Fronteira: RJ, 1984. 

* Constantes dos livros de crônicas e memórias Antigamente era assim. Record: RJ, 1994; e A Bahia já foi ossim. 
3? edição. Salvador: Fundação G, 2000. 



332 | cCondição Feminina no Império Colonial Português 

habilidades domésticas, que no futuro podiam servir de sobrevivência, assim como ao se referir 

aos trajes e atividades de mulheres negras, na década de 1920/30, nos quais os trabalhos 

de agulha eram presentes nos bordados das toalhas, torços e camisus: 

Tecido enfeitado aprendido pelas mais velhas nas extintas “casas de mestra” e que vão 

sendo ensinados às mocinhas de mais capricho.(...) 

Depois que transformavam o madrasto, cambraia, bramante, linho ou algodãozinho 

numa espécie de talagarça, começavam com aà agulha e a linha a tecer e a enfeitar. Em 

linguagem comum, leitor amigo, elas faziam crivo. 

Mas quem sabia o que era crivo? Elas sabiam o que era tecer e enfeitar com barafundas. 

Raramente usavam bastidor. Gostavam de assentar a costura num travesseiro. Mão embaixo, 

mão em cima, a agulha ia sendo quiada, aparecendo e desaparecendo por entre um pequeno 

mundo de quadrinhos que o desfiado marcava, Pouco a pouco, os desenhos iam surgindo: 

rodas de quiabo, amor em pedaços, carije, empalhamento de cadeira, redinha, besouro, 

asa de mosca, jasmim, semente de malva, teias de aranha, espinha de peixe, mexerico. Era 

tanto nome engraçado! Houve quem chegasse a catalogar mais de 30 denominações. Os 

desenhos iam aparecendo, enquanto a agulha prosseguia no seu continuo mergulhar.** 

Este aprendizado era comum nas aulas elementares públicas e nas pagas, em aulas de 

prendas domésticas, e as meninas em geral, ingênuas, forras ou pobres as tiveram. Talvez 

tenha sido uma alternativa a encaminhá-las a casas de mestras, pagas ou não, nas quais 

teriam de servir sem nada receber anos a fio. Esta interpretação da importância do aprendizado 

sistemático do coser, bordar e outras prendas femininas foi possível a partir de vários ofícios 

de professoras enfatizando o afinco das alunas e o interesse de seus paiís em tais habilidades, 

até mais que o ler, escrever e contar, como a professora do povoado de Água Quente ao 

explicar o motivo de não “(...) fazer uma exposição minucioza do progresso das alumnas 

d'esta eschola, por ter eu assumido o exercicio d'esta cadeira em 6 de Sbro. do prezente anno, 

como professôra substituta”, Apesar da escola não ter os utensílios didáticos necessários, nem 

os livros, assim “Os exames que fizeram serviram-lhes apenas para eleval-as à classe superior 

(...)”, as meninas tiveram bom comportamento e seus pais estavam satisfeitos com a aula, 

pois “Quanto ao trabalho de agulhas são todas mui activas e se acham bem adiantadas; 

pelo que os seus pais se mostram mui satisfeitos”*, 

Para os pais dessas meninas pobres, quantas forras ou ingênuas, ir à escola pode ter 

significado adquirir estas habilidades de prendas domésticas essenciais para a vida cotidiana 

no lar ou como meio de sobrevivência digna e escapar a uma sorte mais ingrata, servir de 

“Catarinas” nas casas, conforme mais uma vez a crônica de VIANNA: 

* VIANNA, Hildegardes. As Mãos das Boianas: A Bahia já foi assim, 3º edição. SSa: FG, 2000, p. 217. Grifos originais 

da autora 

* Fundo Instrução Pública. Maço 6572. Eschola Publica Primaria do sexo feminino do Freguezia da Agua Quente, 

31 de Dezembro de 1883. lllmo. Rvmo. Senr Conego Dr. Romualdo Maria de Seixas Barroso, M.D.Director Geral 

da Instrucção Publica da BahiaAnna Bella Vieira de Magolhães, professora substituta. 



Criadas para Servir: Instrução e Educação Feminina de Pobres na Bahia - 1370/90 | 333 

Era uma menina arranjada pela lavadeira, pela frequesa de alguma coisa, pela vizinha 
do lado, ou pela comadre de conceito. Chegava com a trouxa debaixo do braço, trazida pelo 
portador, com alguma pedido ou recomendação para que não fosse mandada às compras 
sozinha, para que não se permitisse Chegar à porta da rua sem necessidade, para que recebesse 
um exemplo em todas as ocasiões em que não se portasse bem, para que lhe ensinassem 
pelo menos a carta de ABC e a tabuada das contas.* 

Estas experiências de educação que cruzam relações étnico-raciais, relações de gênero, 
pobreza e trabalho, na transição do século XIX ao XX, são um campo ainda a desvendar com 
a ampliação das pesquisas que as tomam como um processo histórico. 

** VIANNA, Hildegardes. “As Catarinas”, In: Antigamente era assim. Rio de Janeiro, Salvador: Editora Record, 
Fundação Cultural do Estado da Bahia, 2004, p. 170. Grifos originais da autora, 





Meandros da Subalternidade Feminina: 

Quando o Subalterno se Torna Senhor 

Isabel Pinto 

Resumo: Portugal foi desde tempos remotos um local de contacto e fusão de gentes de várias origens 
e culturas. Por essa razão, foi com naturalidade que no decorrer da exponsão do império 
colonial português se originou o cruzamento entre os homens portugueses que chegavam 
o esses territórios e as mulheres focais. 

Nas terras ocupadas, apesar dos casamentos realizados serem católicos, nem sempre por 
parte do hamem se cumpria a fidetidade que a igreja preconizavo, já que o conjuntura 
sócio-económica da época, caracterízada por um forte regime patriarcal e a existência de 
grande número de mão de obra escrava nas plantações e casas senhoriais, tornava demasiado 
acessíveis outras mutheres, tlevando por vezes 00 nascimento de crianças filhas do senhor e 
das escravas. 

As escravas “escolhidos” pelo senhor ou os que se “faziam escolher” através da malicia e 
sedução detinham o poder de manipular os afectos deste, tornando-se rivais do senhora não 
só nos sentimentos, mas também na capocidode de dar à luz os filhos do senhor, conseguindo 
por vezes a alforrio dessas crianças e nalguns casos tombém a sua, 

Escrava ou senhoro, o hamem sabe que é a mulher que detém o poder que faz dela a senhoro 
da vido, submete-se a ele e acredita quando uma mulher lhe diz que vai ter um filho seu, 
que essa vido que ela transporto é também sua. Tem sido assim ao longo dos tempos e 
esse sentimento levou a que muitos homens, opós o término de uma comissão de Sserviço 
nas ex-colónias portuguesas, trauxessem consigo filhos, fruto de romances breves e que os 
acompanhavam com o consentimento da progenitora. O facto de a mulher ser senhora da 
vida fá-lo sentir-se responsáveil pelos seres a quem deu essa vida, optando por fozer o que 
considero melhor para eles, mesma que essa decisão seja difícil e dolorosa, como demonstram 
alguns cosos que apresentaremos. É nestes momentos que a mulher mostra verdadeiramente 
a força e o poder que possui e que esconde nos meandros da subalternidade feminina. 

O território que constitui Portugal, devido a factores variados como o fácil acesso por mar, 
o clima ameno e os recursos naturais, foi desde tempos remotos um local de convergência e 
fusão de gente de várias origens e cultura. Aos autóctones juntaram-se entre outros, romanos, 
visigodos, judeus, árabes e também escravos de origem variada que principalmente com o 
advento da expansão marítima facilmente eram adquiridos nos mercados dos países árabes 
ou africanos e até no então famoso mercado de Goa onde segundo registos, a partir do século 
XVI se podiam comprar cativos dos mais diversos pontos da Ásia e África. Em Portugal o seu 



336 | condição Feminina no império Colonial Português 

número era tão elevado, que em 1520 o rei D, Manuel | proibiu que se levasse para a Europa 

escravos, de qualquer casta', 

Estas circunstâncias fizeram dos portugueses um povo de características diversificadas, 

cultura rica e sobretudo capaz de facilmente estabelecer contacto com outros povos. À 

comprová-lo está a política de casamento que por razões políticas e económicas no século XVI, 

D. Afonso de Albuquerque implementou na Ásia com o intuíto de fomentar um povoamento 

mais rápido e uma maior vinculação à terra. Essa política consistia entre outras regalias, na 

concessão de terras aos portugueses que casassem com mulheres locais, estando estas terras 

livres de impostos a partir de 15182 

O número desses casamentos deve ter sido considerável, porque além das vantagens já 

mencionadas eram raras as mulheres portuguesas europeias nos territórios ocupados, uma 

vez que inicialmente não lhes era permitido embarcar por se considerar que “...aumentava 

o número de gente inútil para a guerra e distraíam os homens..””. Em 1505 com a partida de 

Lisboa do primeiro Vice-Rei da Índia foi aberta excepção, pois com ele seguiram 1500 homens 

muitos dos quais fidalgos a quem foi permitido levarem consigo mulheres suas familiares. No 

entanto, embora a partir daí em situações semelhantes fosse possível às mulheres embarcar, 

poucas eram as que o faziam pelos perigos que uma tão longa viagem representava?, Só 

com o advento da navegação à vapor essa situação se alterou”. 

Assim, fora da Europa, os casamentos dos homens portugueses iam-se realizando com 

mulheres locais, ou com raparigas fruto dos primeiros casamentos inter-étnicos, Nesses 

casamentos embora fossem seguidos os rituais católicos, nem sempre os homens cumpriam 

a castidade que a igreja preconizava. Protegidos pelo poder absoluto que o regime patriarcal 

lhes conferia, por vezes deixavam-se influenciar pelo estilo de vida nos sultanatos das cidades 

asiáticas tendo em casa verdadeiros haréns, entre escravas, criadas, amas e concubinas”. Por 

outro lado o número elevado de mulheres nas grandes roças e fazendas da África e Brasil 

(já que eram necessárias para o trabalho rural e doméstico) punha à prova a fidelidade que 

haviam prometido à esposa. 

No espaço multi-étnico em que se tornava a casa, a grande maioria dos que a habitavam 

era constituída por escravos. Entre estes havia alguma separação nas tarefas atribuídas a 

homens e mulheres, sendo os dormitórios de ambos separados e fechados à chave durante 

a noite, Por outro lado, os casamentos dentro deste grupo só se realizavam com autorização 

do senhor. Apesar disso, por vezes das escravas nasciam crianças de quem não se conhecia o 

pal, Este era muitas vezes o senhor, o que podia passar despercebido quando elementos de 

?  AMARO, Ana Maria, “Filhos da Terra”, Revista de Cultura, Instituto Cultural de Macau, n.º 20 (ll série), Julho/ 

Setembro 1994, p. 15. 

? AMARO, Ana Maria, “Filhos da Terra”, p. 17. 

? "AMARO, Ana Maria, “Filhos da Terra”, p. 15. 

º —AMARO, Ana Maria, “Filhos da Terra”, p. 97 

* —TEIXEIRA, Manuel (Monsenhor), “Os Macaenses/Antologia”, Revista de Cultura, Instituto Cultural de Macau, n.º 

20 (1l série), Julho/Setembro 1994, pp. 77 e 78. 



Meandras da Subalternidade Feminina: Quando o Subalterno se Torna Senhor | 337 

várias etnias de pela clara e já de si fruto de uniões inter-étnicas viviam sob o mesmo tecto, 
Ccomo no caso das casas asiáticas. No entanto, quando o senhor era europeu e à escrava nedra, 
o nascimento de crianças mulatas tornava demasiado evidente a infidelidade. Apesar dos 
escravos não serem considerados pessoas e por isso se considerar que o senhor tinha filhos 
em uma escrava e não de uma escrava, essa situação nem sempre era aceite pacificamente 
pela senhora, transformando-a a ela e à cativa em rivaiss, 

Vender essa escrava e a cria era por vezes a solução, mas nem sempre era à atitude 
adoptada pois essas escravas quase sempre trabalhavam dentro de casa, onde a proximidade 
lhes permitia conhecer indiscrições e assuntos íntimos que ao ser vendida, a cativa podia 
Usar como quisesse”, 

E assim muitas vezes ela e a criança permaneciam em casa. Devido à vergonha de ter 
um filho cativo, ou aos laços afectivos que se iam desenvolvendo entre a criança e o pai, por 
vezes a esta era dada a alforria (possibilidade de constituir família e adquirir propriedades), 
Porém esta atitude era socialmente considerada uma fraqueza por parte do homem e um 
roubo feito aos filhos legítimos?, o que não agradava nem a estes nem à senhora. Muitas 
Vezes era ela a grande opositora à concessão de alforria a estas crianças e o vexame e o ciúme 
levavam-na a inflingir maus tratos à escrava e aos filhos desta. Era a sua vingança contra a 
rival e os filhos que não eram seus e com quem tinha de partilhar a casaº. 

Relativamente às escravas “escolhidas pelo senhor” eventualmente conseguiam a liberdade 
o que dependia de um subtil jogo de persuasão e malícia: “manipular o desejo do senhor 
era poder”, 

Consideradas quase objectos num mundo dominado por homens, precocemente as 
raparigas escravas aprendiam a arte da sedução, que quando aliada à beleza se transformava 
numa poderosa arma. Muitas vezes a única de que dispunham. As cativas sabiam-no, percebiam 
que a líbido e o afecto do senhor eram manipuláveis e que essa era uma forma de domínio 
que estava ao seu alcance. As senhoras, por serem mulheres reconheciam essa força e esse 
poder e o ódio muitas vezes era recíproco. 

Era neste entrecruzar de sentimentos e jogos de poder que oscilavam muitas das relações 
intra muros, onde o facto de ser através de uma mulher que o homem se reproduz, colocava 
em pé de igualdade senhoras e escravas, já que ambas detinham a capacidade de dar a luz 
os filhos do senhor. 

Os homens têm sido ao longo dos séculos e por razões várias, os detentores da força e 
do poder supremo. Para marcar a sua vida, muitas vezes constraem obras grandiosas que 
permanecem imóveis através do tempo, perpetuando o nome de quem as erigiu. 

6 CARVALHO, Marcus ). M. de, “De Portas Adentro e de Portas Afora: Trabalho Doméstico e Escravidão no Recife, 
18821850”, Afro-Ásia, Centro de Estudos Afro-Orientais FFCH, 29-30 (2003), p. 60. 

? " CARVALHO, Marcus ). M. de, “De Portas Adentro e de Portas Afora”, pp. 73 a 76. 
* — CARVALHO, Marcus ). M, de, “De Portas Adentro e de Portas Afora”, pp. 64 a 71. 
? “CARVALHO, Marcus |. M. de, “De Portas Adentro e de Portas Afora”, pp. 66 a 70. 
*? CARVALHO, Marcus J. M. de, “De Portas Adentro e de Portas Afora”, p. 73. 



338 | condição Feminina no Impéria Colonial Português 

Tal como os homens, também as mulheres na sua subalternidade têm sido construtoras. 

Porém nas suas construções usam a magia dos ilusionistas e fazem surgir de dentro de si obras 

feitas de vida e movimento. São obras efémeras, mas que na sua aparente fragilidade, se 

transformam em homens e mulheres, percorrem o mundo e ganham a força da humanidade 

inteira. Foi à mulher que a natureza concedeu esse dom que homem algum jamais possuiu: o 

poder de gerar a vida. Não importa se foi há mil anos ou ontem, se foi a escrava do passado 

ou a vanguardista de hoje. Sempre que uma mulher diz a um homem que vai ter um filho 

seu, chama a si esse poder infinito que faz dela senhora da vida. Talvez essa força amedronte 

os homens, e leve alguns a esconderem-se na indiferença, Porém quase sempre se submetem, 

rendendo-se ao poder dessas palavras, acreditando que a magia da vida que essa mulher 

transporta também lhes pertence. 

Por essa razão no passado, mesmo contra a vontade das senhoras e dos filhos legítimos, 

há registo de filhos de escravas alforriados e até há pouca décadas, muitas crianças mestiças 

fruto de ligações breves, foram trazidas pelos seus país após o término de uma comissão de 

serviço nas ex-colónias portuguesas, pois as suas mães consideraram que teriam melhores 

oportunidades em Portugal com o pai, do que no seu local de origem com uma mãe 

solteira, 

Ser senhora da vida significa também saber quando se deve abrir mão dessa vida, dar-lhe 

asas de pássaro e deixá-la ir. Por esse mativo mulheres de países pobres, em guerra ou conflito 

enviam os seus filhos para que sejam adoptados em países ricos porque acreditam que aí 

eles não terão fome, nem medo e poderão crescer com esperança no futuro. 

O homem através do aspecto físico e da capacidade de domínio exterioriza o seu poder. 

A mulher esconde por vezes à sua essência num corpo frágil e delicado, a sua verdadeira 

força e coragem surgem quando está em causa o bem estar dos seres a quem deu a vida, 

independentemente do sofrimento que a atitude tamada lhe possa causar a ela. 

Não sabemos se os casos que apresentamos são reais ou fictícios. Porém as suas autoras 

basearam-se numa realidade que conheceram para os descrever porque viveram no local de 

que falam. 

O primeiro passa-se na década de sessenta na antiga colónia portuguesa de Macau, 

embora pudesse ter sido em qualquer outra das que Portugal administrava antes da Revolução 

Portuguesa de 25 de Abril de 1974, pois a situação descrita repetia-se em todas com alguma 

regularidade: 

[...] No cais marítimo n.º 16, uma companhia de militares que terminara à sua comissão 

de serviço, está prestes a embarcar de regresso a casa. O cais está repleto de fardas de caqui. 

Há risos, gargalhadas e abraços de despedida. Após algum tempo os mílitares começam a 

entrar num batelão que os levará ao navio fundeado em águas mais profundas fora do porto. 

O navio tem como destino final Portugal após escala nalguns portos de colónias portuguesas, 

uma vez que transportará militares de várias proveniências. 

De repente por entre o burburinho e as gargalhadas ouve-se uma voz angustiada que 

grita: 



Meandras da Subalternidade Feminina: Quando o Subalterno se Torna Senhor I 339 

— Mammie! E sobre o ombro ocre de um sargento que corre em direcção ao batelão, 
surge a cabecita alourada de uma criança que se debate e continua a gritar: 

— Mammie! 

Enquanto no cais parada uma rapariga euro-asiática tenta sorrir e lhes acena em jeito 
de despedida. 

Por fim o batelão termina o transporte de todos os militares. Já não há fardas de caqui 
no cais que vai ficando deserto. Apenas a rapariga permanece só, no mesmo lugar. No rosto 
o sorrisa deu lugar às lágrimas e fixando ao longe o mar, ela sente que mesmo quando a 
ausência é consentida, a saudade também faz doer" 

Um outro caso passa-se na década de noventa no actual Sri tanka, país onde os portugueses 
foram em 1505 os primeiros europeus a estabelecer feitorias, trocas comerciais e a conseguir 
o monopólio do comércio da canela nos países europeus. Todo este comércio caiu nas mãos 
dos holandeses em 1658, que por sua vez o perderam a favor dos ingleses em 1796. 

Foram estes últimos que conseguiram um controle de todo o território, tendo-o declarado 
oficialmente colónia inglesa em 1818. Foram ainda os ingleses que introduziram a cultura 
intensiva do chá. No entanto não era fácil persuadir os povos locais a trabalhar nessas 
plantações. Por este motivo, foram recrutados em grande número trabalhadores de etnia 
tamil no sul da Índia para essa tarefa. 

Em 1948 o Sri Lanka tornou-se um país independente. No entanto a paz, a prosperidade 
e o desenvolvimento têm sido sucessivamente adiados porque os habitantes de etnia tamil 
iniciaram uma luta de guerrilha para que lhes seja cedida uma parte no norte da ilha. Essa 
guerrilha tornou-se tão difícil de controlar que na década de noventa, o governo solicitou 
ajuda aos Estados Unidos. Como resposta foram enviados “os boinas verdes” para treinar os 
militares do Sri Lanka afim de fazerem frente aos guerrilheiros tamil, 

Nesse cenário de guerra, não só a vida das populações se tornou muito difícil pela falta 
de alimentos, dificuldade nas deslocações, etc, como passaram a ser frequentes os raptos 
e o desaparecimento de homens e rapazes, por suspeita de colaboração com os tamil ou 
para os fazerem ingressar no exército nacional, ou ainda por se suspeitar que se opunham 
à presença dos americanos no país. É com o medo constante que o filho ao crescer também 
seja levado, tal como foram o pai e o tio que uma mulher, mãe de duas crianças (um rapaz 
e uma rapariga) decide enviar O rapaz para os Estados Unidos para adopção, dando-lhe 
possibilidade de ter um futuro diferente: 

Ela pouco sabia dos americanos. Mas ouviu dizer que na América as pessoas gostam 
de adoptar crianças estrangeiras e cuidam bem delas. A ideia da adopção foi surgindo e 
ganhando forma à medida que a situação no local onde vivia se deteriorava, com mais 
mortes, desaparecimentos e com o medo a transformar-se numa constante, Por isso a ideia 
de enviar o filho acabou por se concretizar, 

" AMARO, Ana Maria, “A Mulher Macaense Essa Desconhecida”, Revista de Cultura, Instituto Cultural de Marcau, 
n.º 24 (1l série), Julho/Setembro 1995, pp. 5-12. 



340 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Estava tudo planeado: o bilhete comprado, uma pequena mala com roupa nova, alguns 

brinquedos, uma estatueta símbolo da felicidade e um livro de histórias. Enquanto a preparava 

ia imaginando os pais perfeitos que desejava para o seu filho: uma senhora loira e bonita 

e um homem alto como os americanos aquartelados ali perto. Ela acreditava que fora dali 

com a sua nova família, ele teria tudo para ser feliz. 

Foi o tio que o acompanhou ao aeroporto. O rapaz ja contente com a perspectiva da 

viagem e por lhe terem dito que iriam ter com ele mais tarde. Ela despediu-se dele, viu-o sair 

de casa e virar a esquina. Não vacilou, nem sequer chorou. Bastava olhar em redor, recordar 

o dia a dia para acreditar que tinha tomado a decisão certa. 

No entanto, nesse dia os gritos habituais dos papagaios nas árvores soaram agudos 

como punhais e as coisas pareceram-lhe de uma cor diferente, de uma cor que ela não sabia 

dizer se era bonita ou feia ? 

Por último não queremos deixar de fazer a referência a um outro caso que segundo 

registos se passou há mais de mil anos, mas que mostra a mesma coragem e firmeza dos 

anteriores, porque os sentimentos realmente profundos e verdadeiros são intemporais: 

Conta-se que há mais de mil anos no reino de Israel, quando reinava Salomão conhecido 

pela sua sabedoria, lhe foi pedido que solucionasse o caso de duas mulheres que se diziam 

ambas mães da mesma criança, um menino que traziam consigo. Salomão ouviu-as e pediu 

depois que trouxessem uma espada, ordenando a um dos seus soldados que cortasse a 

criança a meio dando depois metade a cada mulher. Uma delas elogiou tão sábia decisão, 

a outra porém implorou que o não matassem, que o entregassem à outra mulher. Salomão 

ordenou então que lhe dessem o menino à eta já que pela sua atitude tinha demonstrado 

ser a verdadeira mãe. 

As mulheres que por vezes abdicam dos seus filhos com aparente facilidade, não demons- 

tram com isso uma grandeza e um amor menor. 

Mostram que o facto de ser senhora da vida dá à mulher o poder e a versatilidade 

necessárias para ultrapassar obstáculos e encontrar o que considera melhor para o ser que 

gerou, ainda que esse caminho lhe possa trazer sofrimento a ela. 

É esta a verdadeira força e o verdadeiro poder que se escondem nos meandros da 

subalternidade feminina. 

Conclusões 

A mulher detentora de menor força física que o homem e de uma forma de ser e estar 

mais pacífica, dócil e aparentemente mais fraca tem sido ao lango dos tempos considerada 

subalterna 

2 Krysl, Marilyn, “The Thing Around Them", How to Accommodate Men. Minneapolis: Coffee House Press, 1998, 

pp. 113-135. 



Meandros da Subalternmidade Feminina: Quando o Subalterno se Torna Senhor | 341 

Consciente da sua condição social, a mulher muitas vezes ao longo do tempo, desenvolveu 
formas de domínio através da astúcia, da persuasão e da malícia. 

Embora considerada subalterna é a mulher que detém o maior papel na reprodução 
da espécie, pois não só tem o poder de gerar a vida como até ao nascimento é dela que 
depende cada novo ser. 

A mulher sente que é mãe. O homem para saber que é pai tem de acreditar nas palavras 
de uma mulher. 

O facto de desempenhar o maior papel na reprodução, faz da mulher a senhora da vida, 
mas fá-la também sentir-se responsável pelos seres que gerou e procurar para eles o melhor, 
independentemente do sofrimento que isso lhe possa causar. 

É esse o verdadeiro poder feminino que vive oculto nos meandros da subalternidade. 

Bibliografia 

AMARO, Ana Maria — “Filhos da Terra”, Revista de Cultura, Instituto Cultural de Macau, n.º 20 (1l série), Julho/ 
Setembro, 1994, pp. 11-59, 

AMARO, Ana Maria — “A Mulher Macaense Essa Desconhecida”, Revista de Cultura, Instituto Cultural de Macau, 
n.º 24 (1l série), Julho/Setembro 1995, pp. 5-12. 

CARVALHO, Marcus ). M. de — “De Portas Adentro e de Portas Afora: Trabalho Doméstico e Escravidão no 
Recife, 1882-1850”, Afro-Ásia, Centro de Estudos Afro-Orientais FFCH, 29-30 (2003), pp. 4178. 

KRYSL, Marilyn — How to Accommodote Men. Minneapolis: Coffee House Press, 1998. 

TEIXEIRA, Manuel (Monsenhor) — “Os Macaenses/Antologia”, Revista de Cultura, Instituto Cultural de Macau, 
n.º 20 (1l série), Julho/Setembro 1994, pp. 61-96. 





Gênero e Notabilidade: 
Mulheres Portuguesas Imigrantes 

nas Sociedades de Beneficência do Brasil, 1854-1889 

Larissa Patron Chaves 

Resumo: Este ensaio apresenta alguns resultados de uma pesquisa em andamento sobre as relações de 
género entre imigrantes portugueses constituíntes das Sociedades Portuguesas de Beneficência, 
instituíições assistencíais hospitatores de origem luso, criadas na segunda metade do século XIX 
no Brasil. Será analisado uma amostra de retatórios e estatutos das instituições, nos estados 
brasileiros do Rio de Joneiro, Bahia e Rio Grande do Sul, que refere a estrutura institucional, 
eventos e representotividades, com atenção particular às relações de gênero. Não se trato de 
um estudo quantitativo sobre a presença de mulheres nas associoções portuguesaos, maos se 
pretende, atrovés da análise de suas otuações em algumas situações emblemáticos, propor 
hipóteses sobre suas estratégias de porticipação e evidência nas referídas instituições, num 
dos períodos de maior emigração para o país. 

A Imigração Portuguesa para o Brasil e as Sociedades Portuguesas de Benefi- 
cência. 

Na primeira metade do século XIX as autoridades governamentais do Império do Brasil 
adotaram uma política favorável a imigração para o país, sobretudo com relação à população 
advinda da Europa. A imigração subvencionada tem dois momentos marcantes na história do 
país: 1) depois da vinda de Dom João VI, no início de 1808; 2) depois da extinção do tráfico 
negreiro em 1850, e das posteriores e definitivas leis que extinguem a escravidão, como a do 
Ventre Livre, em 1871, e a Áurea, em 1888. Permeado por estes acontecimentos históricos, 
o tema da imigração européia para o Brasil na segunda metade do século XIX, largamente 
discutido na historiografia brasileira, é tratado sob o prisma da imigração centralizada, 

organizada e subsidiada pelo Estado, com atenção especial à origem das colónias de alemães 
e italianos. No entanto, como compreender a imigração portuguesa para o Brasil? Quando 
chegam os portugueses imigrantes no país? São os portugueses, recém chegados ao país, 

considerados imigrantes? 

Dados numéricos sobre o movimento migratório para o Brasil são registrados no Instítuto 
Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). A estatística do porto do Rio de Janeiro mostra 
que aos 14 anos, decorridos de 1865 a 1878, entraram 388,459 estrangeiros que pela maior 

parte do país se fixaram. Nessa corrente de população entram os portugueses pelo número 



344 | condição Feminina no Império Calonial Partuguês 

de 179.623, e os alemães pelo de 34.217, o que demonstra a proporcionalidade dos elementos 

da nova população". 

Ainda, desse número de estrangeiros, aproximadamente 269.971 são homens e 118.488 

são mulheres. No caso português, pesquisa realizada no livro de registros de imigrantes 

chegados ao Rio de Janeiro e Rio Grande do Sul (dois Estados do Brasil), entre os anos de 

1860 e 1890, mostra que a maioria dos imigrantes lusos se identifica como operários, solteiros, 

entre 20 e 25 anos. Portanto, é menos comum encontrar o registro de um português que 

emigra com a família, pois sua vinda ao país consiste na ideia de trabalhar e enriquecer para 

posteriormente retornar a terra Natal?. 

No ano de 1880, entra no país um número total de 34.725 portugueses, sendo que 20 

entram pelo porto de Belém; 23 pelo porto de Recife; 136 pelo porto de Salvador; 74 pelo 

porto de Victória; 20.335 pelo porto do Rio de Janeiro; 9.246 pelo porto de Santos; 109 

pelo porto de Paranaguá; & pelo porto de Florianópolis e 84 pela porto de Porto Alegre (as 

principais cidades portuárias da costa brasileira, de norte a sul)?. 

Os lusos recém chegados fazem parte da grande migração em massa que assola os 

países da América Latina no período abordado. À imigração portuguesa para o Brasil pode 

ser encarada como um fenómeno análogo ao da imigração de outras nacionalidades como a 

trancesa, ou a inglesa, e por isso, justificadamente, as condições de possibilidade que instigam 

essa população imigrante ao deslocamento são extremamente importantes enquanto fontes 

explicadoras do processo de desenvolvimento desse país. 

Em Portugal, a partir de finais da década de 1850, iniciou-se a introdução do capitalismo 

no meio agrário, notadamente no Alentejo e no Ribatejo, formando companhias que se 

lançaram na agricultura comercial. Tal fato proporcionau, por um lado, um leve crescimento 

econômico, e por outro, uma forte migração populacional das zonas rurais para os centros 

urbanos (em decorrência da perda das pequenas propriedades rurais) ocasionando o início 

da sobre-população. 

Posteriormente, um outro fator contribuinte à emigração dos portugueses para o Brasil 

foi a política orçamentária do seu país. Os problemas sociais e políticos de Portugal, de 

1880 a 1890, materializaram-se pelo comprometimento de 50% das receitas do Estado com 

a dívida pública. Nesse ponto, a perspectiva do sistema de governo baseado na doutrina 

liberal durante o século XIX, defendia que a emigração para as colônias era vantajosa para a 

economia das metrópoles. Isso porque constituía um mercado para as manufaturas nacionais 

e promovia o investimento estrangeiro, permitindo o alívio das pressões provocadas pela 

sobre-população. Embora o Brasil na segunda metade do século XIX não fosse mais colônia 

? Anuário Estatístico do Brasil. Ano |. Rio de Janeiro: Typographia da Estatiística, 1916. Arquivo do Instituto Brasileiro 

de Geografia e Estatística. 

? livrosde Registros da entrada de imigrantes na Província de São Pedro do Rio Grande. Ano: 1854-1889, Arquivo 

Instituto Histórico e Geográfico do Rio Grande do Sul. 

? —Anuário Estatístico do Brasil. Ano |. Rio de Janeiro: Typographia da Estatística, 1916. Arquivo do Instituto Brasileiro 

de Gepgrafia e Estatística, 



Gênero e Notabilidade: Mulheres Portuguesas Invgrantes nas Socierlades de Beneficência do Brasil, 1854 1889 l 345 

de Portugal a muitas décadas, é sob essa visão que a emigração para o país foi encorajada 
pelas autoridades governamentais Portuguesasº. 

Durante o Segundo Governo Imperial, o aumento populacional das muitas cidades e vilas 
em território brasileiro demandou a criação de instituições hospitalares sob a autorização e 
apoio do Governo Imperial. O mesmo ocorria do outro lado do Atlântico. Conforme afirma 
Joaquim Serrão (1978:243), vários diplomas são assinados pelos Governos de Regeneração 
em Portugal (1851-1868), entre eles, aqueles que apoiavam a criação de instituições hospi- 
talares no Brasil, “pretendendo consolidar as relações políticas entre os dois países de fala e 
sentimentos portugueses”, 

A Sociedade Portuguesa de Beneficência é uma instituição hospitalar criada por imigrantes 
portugueses no Brasil, e no mundo colonial português, a partir da segunda metade do século 
XIX. Além de atender aos associados na enfermidade e na morte — abjetiva principal dessas 
instituições — proporcionou suporte cultural* e financeiro? diante da omissão das autoridades 
governamentais brasileiras. 

Como instituição privada, dependente do pagamento e de doações espontâneas advindas 
dos associados, as Sociedades Portuguesas de Beneficência diferem das Santas Casas 
de Misericórdia, fundadas também no Brasil, cujo atendimento hospitalar é direcionado 
para a população em geral e as despesas subvencionadas pelo Império. No entanto, em 
instítuições de Beneficência Portuguesa persistiram e persistem elementos que as situam 
entre o modelo das Misericórdias Portuguesas, criadas por Dona Leonor de Lancastre no 
Portugal do século XV, pois à semelhança das Misericórdias portuguesas, as Sociedades 
Portuguesas de Beneficência agem na circulação social da caridade tanto como um meio 
ético quanto como forma de perspectivar o favorecimento de determinados grupos e 
poderes elitários, 

A questão religiosa não constituiu problema para os imigrantes portugueses no Brasil. 
Pela menos em toda a América Latina, a herança da religião católica apostólica Romana foi 

O aumento da população urbana portuguesa é um fato insofismável a partir das últimas décadas do século 
XVIII. Essa tendência reforça-se a partir da década de oitocentos, com ritmos de crescimento das cidades da 
ordem de 77%, entre 1864 e 1900, enquanto as freguesias rurais atingem em idêntico período 22%. O litoral 
português, nomeadamente as duas cidades mais importantes, Lisboa e Porto, são manifestadamente incapazes 
de absorver todos 0s camponeses que à elas afluem em busca de trabalho e de meihores condições de vida, 
fata que terá como conseqiiência inevitável o aumento da emigração. Sobre essas questões ver em SANTOS, 
Piedade Braga (org). Lisboo Setentista Visto por Estrangeiros. lisboa: Livros Harizonte, 1987, 

* — SERRÃO, Joaquim Veríssimo. História de Portugal. (18571-1890). Lisboa: Editara Verbo, 1978. p. 243. 
Exame realizado junto aos arquivas das Sociedades Portuguesas de Beneficência nas cidades de Porto Alegre, 
Rio Grande, Pelotas e Bagé mostrou que é presente na história das instituições a existência de uma Biblioteca. 
AÀ doação de obras da literatura portuguesa e brasileira realizada pelos associados e pessoas das comunidades, 
contempla a função cultural que tais associações também pretendem cumprir. 
Da mesma forma, é presente nos estatutos das instituições a ajuda às famílias de sócios falecidos, na concessão 
de benefícios às viúvas e órfãos na forma de mensalidades pagas. 



346 | condição Feminina no império Colonial Português 

incontestável, como uma tradição interposta não só por Portuga! enquanto colonizador, mas 

por toda a Península Ibérica”. 

O envolvimento dos imigrantes portugueses na Sociedades Portuguesas de Beneficência 

da Província foi muito significativo, na medida em que são esses estrangeiros que as criaram 

e desenvolveram através do que chamaram de amor pátrio, promovendo a perpetuação dos 

valores cristãos através da prática da filantropia e caridade, virtudes maiores que projetaram 

o nome da Instituição nos locais onde funcionaram. 

Portugueses, Sociedades de Beneficência e Mulheres 

A assistência prestada por uma Sociedade Portuguesa de Beneficência no Brasil relacionou-se 

à prática da caridade para com o próximo necessitado, objetivando o reconhecimento social 

almejado entre as elites provinciais no país. 

Como uma associação estrangeira no Brasil, ela manteve vínculos com Portugal na tentativa 

de identificar-se culturalmente ao que entende, ou quer entender, como suas raízes pátrias. 

No que se refere a presença feminina dentro do grupo de sócios que compõe a Associação, 

ela parece comungar com a constituição das demais instituições de caridade, literárias e de 

grémio existentes nas cidades brasileiras do século XIX, onde a ausência de associadas é 

vinculada a característica inabilidade da mulher de tomar decisões. 

A presença da mulher em uma Sociedade Portuguesa de Beneficência, onde predominaram 

homens aparentemente, apareceu logo nos regimentos que compõem a parte normativa 

institucional. Neles, há a obrigação do pagamento de mensalidades a viúvas de associados 

e filhos órfãos, um tipo de compromisso que remete ao modelo das Misericórdias em Por- 

tugal. Esse tipo de compromisso foi explícito nos estatutos da Associação do Rio de Janeiro, 

enquanto primeira do Império do Brasil (1840), e copiado pelas demais congêneres criadas 

posteriormente, conforme ilustra o Relatório de 1857: “Continuam a ser pensionadas pela 

nossa associação sete viúvas dos sócios com as quais se despendeu à quantia de 7809000 

durante o ano findo. Permanecem na casa ainda os nossos compatriotas inválidos....”. As 

ideias de comportamento vigentes nas Associações de Beneficência são arraigadas aos valores 

propagados pela igreja católica, tais como a boa moralidade e os bons hábitos, condicionantes 

para à admissão de novos sócios. 

% Afilosofia cristã constituí a cosmovisão herdada da Europa, que materializa a vida no sentido bíblico onde, 

pelo menos hipoteticamente, todos os seres humanos são iguais perante Deus. Esse pensamento caracteriza 

a América Latina, distinguindo-a da América Angto Saxónica, a qual traz consigo a referência no pensamento 

vigente aos países nórdicos. Tal pensamento, baseado na Reforma Protestante, prega a separação dos homens 

em povos eleitos e subordinados, a quem os eleitos devem comandar, por consequência de sua incapacidade 

intelectual e cultural. 

? Real Sociedade Portuguesa de Beneficência do Rio de Janeiro. Relatório. Ano, 1857. Rio de Janeiro: Tipografia 

o Globo, 1858. p. 20. 



Gênera e Notabilidade: Mulheres Portuguesas Imigrantes nas Sociedades de Beneficência da Brasil, 1854-1889 ] 347 

Na verdade, a filosofia cristã compõe um dos elementos formadores da Associação Portu- 
quesa. É pela boa moralidade que transparece o fato de 80% dos associados, principalmente 
com relação aos membros que constituem a diretoria, serem indivíduos casados e com filhos, 
onde muitas vezes, os títulos conquistados são passados por gerações. Nesse caso, os filhos 
homens herdam o título de sócios, e quanto maior seja o grau de expressividade do pai, 
e de suas posses, maior a chance das gerações posteriores assumirem papel de destaque 
na Associação. Que papel ocupa a mulher enquanto integrante da família dos associados 
portugueses no convívio social e prático das Associações? 

No caso português, e brasileiro, a família é muitas vezes definida como “patriarcal”, termo 
que subentende não só determinadas relações económicas, mas também um conjunto cultural 
de valores e de comportamentos de alguma forma imutáveis. É na família que a imigrante 
portuguesa destacou-se pelas suas funções primárias de esposa, de mãe, de protetora de 
riqueza, material e cultural, conforme mostrou a preocupação dos associados em protegê-las 
após a morte do sócio patriarca. 

É nesse contexto que o imaginário social da mulher portuguesa imigrante se projeta na 
associação beneficente, como guardiã da família, tornando-se elemento fundamental, sem 
de fato ocupar lugar de protagonista. 

Muitas vezes, a mulher na Sociedade de Beneficência também ocupou lugar nas enfermarias, 
um trabalho que encontra significado na filantropia, caridade e doação, intrínseca a ideia 
que se forma no Ocidente sobre a “tarefa feminina” na sua psicogênese. À concepção do 
trabalho da enfermagem, ainda hoje, estritamente ligado a ajuda e doacção afirma-se como 
profissão feminina, e remete a mais antiga função da assistência na Idade Média, o cuidar 
de outrem como parte do conjunto de atividades domésticas. 

É dentro desse quadro de relações que as atividades femininas nas Sociedades Portuguesas 
de Beneficências do Brasil foram encontradas, ou melhor dizendo, enquadradas. Na maioria 
dos relatórios, livros de atas e estatutos das referidas Associações no país"º, seus papéis sociais 
apareceram ligados a algum tipo de assistência doméstica, sem que no entanto, fossem 
destacadas pelo trabalho efetuado, ou tampouco aparecessem enquanto protagonistas no 
funcionamento dos hospiítais. 

No entanto, ainda sobre a participação feminina nas Associações, algumas Sociedades 
Portuguesas de Beneficência do país destacaram-se pela situação de singularidade. Esse é o 
caso da Sociedade Portuguesa de Beneficência Dezesseis de Setembro da Bahia, que previa 

" Foram durante à pesquisa analisados os documentos (Atas, Relatórios e estatutos), respeitantes as seguintes 
Associações Portuguesas de Beneficência, nos seguintes anos: Sociedade Portuguesa de Beneficência do Rio 
de Janeiro (1840-1909), Sociedade Portuguesa de Beneficência Dezesseis de Setembro da Bahia (1855-1889), 
Sociedade Portuguesa de Beneficência de Santos (1859-1888), Sociedade Portuguesa de Beneficência do Amazonas 
(1889), Sociedade Portuguesa de Beneficência de Niterói (1910), Sociedade Portuguesa de Beneficência de São 
Paulo (1872-1908), Sociedade Portuguesa de Beneficência de Porto Alegre (1854-1910), Sociedade Portuguesa 
de Beneficência de Pelotas (1859-1910), Sociedade Portuguesa de Beneficência de Rio Grande (1856-1910), 

Sociedade Portuguesa de Beneficência de Bagé (1871-1910). 



348 | condição Feminina no Império Calonial Português 

em suas atividades assistenciais o destaque do papel feminino. Na verdade, essa Associação 

(fundada em 1859) foi a fusão da Sociedade Portuguesa de Beneficência com à Sociedade 

Dezesseis de Setembro, uma instituição lusa de apoio educacional já instalada no município 

da Bahia na época. Pelo Alvará de 27 de Maio de 1863, o Rei de Portugal, D. Luiz |, o protetor 

da entidade, concedeu-lhe o título de Real, passando, então, a denominar-se Real Sociedade 

Portuguesa de Beneficência Dezesseis de Setembro. 

A Sociedade Dezesseis de Setembro, desde o seu princípio, foi uma instituição que tem a 

presença de mulheres em seu corpo formador. Portanto, o registro das atividades femininas 

podem encontradas ao longo de seu funcionamento, conforme as palavras do presidente da 

Associação no ano de 1887: 

Senhores sócios: 

Cumprindo as determinações de nossos Estatutos vimos apresentar-nos as contas e 

relatar nossas ocorrências que se deram no decurso da nossa administração, na qual fomos 

empossados em 20 de Novembro de 1886... 

[...]Acima de tudo a Directoria cumpre desvanecida o dever de consignar aqui a notícia 

alviçareira de que muitas Exmas. Sras. Mordomas da nossa Sociedade, concorreram também 

com magníficas esportivas em benefícios do património social, que aumentou consideravelmente 

com tão poderosos elementos. Das Exmas. Sras., que poderá dizer-vos a Direcção que hoje 

deixa em vossas mãos o seu mandato? 

Tão nobre pracedimento traz-nos a mente a ideia sublime de feitos heróicos e brilhantes 

do que só a mulher é capaz, pelo menos que elles têm de elevado de nobre e de belo. 

Exma. Sras.: Vossas dádivas são como as bênçãos do céo, incomparáveis, inestimáveis. 

Felizes os que chegam a merecê-las. À direcção consigna-vos aqui o seu eterno reconhecimento 

e profunda gratidão por semelhantes feitos. 

José Cardoso Moreira 

Presidente.” 

Primeiramente, o texto refere à categoria de mordomas, associadas que ocuparam lugar 

na tesouraria da Instituição e por isso, fizeram parte do conjunto de pessoas que participavam 

das decisões de administração dos bens da mesma. De fato, a Sociedade Portuguesa de 

Beneficência Dezesseis de Setembro destacou-se com relação às demais Instituições congêneres 

no Brasil por possuir um grupo de mordomas na sua composição e não de mordomos. Tal 

fato remete à uma segunda caracterização sobre a Sociedade de Beneficência da Bahia, a 

questão das elites, Quem são as maordomas da Associação? 

É senso comum em todos os discursos sob as Sociedades de Beneficência (proferidos 

pelos respectivos presidentes, ou expressos nos jornais locais) a sua apresentação enquanto 

instituição de elite, que congrega em seu corpo formador pessoas de representação nas 

comunidades. Isto porque, conforme afirma o presidente da Sociedade Portuguesa de 

Beneficência do Rio de Janeiro, em 1880, o Conde de São Salvador de Matozinhos, “em 

" Sociedade Portuguesa de Beneficência Dezesseis de Setembro da Bahia. Livros de Atas, Ano, 1887. 



Gênero e Notabilidade: Mulheres Portuguesas Imigrantes nas Sociedades de Beneficência do Brasil, 18541889 Í 349 

geral, o pobre, e mesma a remediado, não busca inscrever-se nessas associações; porque a 
desconfiança muitas vezes justificada, lhes invade o espírito e retrai nessa previdência que 
lhe seria o primeiro a buscar”?, 

Certamente as mordomas da Sociedade de Beneficência da Bahia pertenceram à elite local, 
embora não se encontrem registros mais concretos de suas identidades, pois uma Sociedade 
Portuguesa de Beneficência não aceitava em sua diretoria indivíduos que não pudessem 
contribuir financeiramente com a Associação, sob pena de infringir um dos mandamentos 
fundacionais de sua existência, que é o cumprimento da responsabilidade fiscal dos sócios. 

Para além dessas questões, muitas das mordomas da Associação podem não ser de origem 
portuguesa, talvez pelo fato de que muitos lusos imigrantes casaram-se com brasileiras, filhas 
de abastados fazendeiros, tanto na região nordeste quanto no sul do Brasil'?, A referida diretoria 
quando exaltou os melhores elogios para as atividades assistenciais das mordomas, deixa nas 
entrelinhas a possibilidade de algumas dessas senhoras ascenderem à própria administração 
nos anos subsequentes, ao revelar que “a Direção deixa em vossas mãos o seu mandato”, 

Mesmo assim, o texto prescrito pelo presidente da Associação de Beneficência da Bahia 
chamou a atenção para o estereótipo da mulher vinculada ao trabalho assistencial. E, nesse 
Caso, referiu a caridade enquanto alegoria feminina, afirmando que “atos de caridade, nobres 
e belos”, são de fato virtudes do gênero. 

No Rio de Janeiro, a Real e Benemérita Sociedade Portuguesa de Beneficência, criada 
desde o ano de 1840, promoveu anualmente premiações com o objetivo de angariar fundos 
para o desenvolvimento das suas atividades assistenciais. Esse é o caso da premiação Cruz 
Humanitária que pareceu ter caráter bastante democrático quanto a participação dos con- 
correntes, conforme afirmou os estatutos da Associação do Rio de Janeiro: 

Art. 67 — Fica criada pela Real e Benemérita Sociedade Portuguesa de Beneficência, 
no Rio de Janeiro, uma Distinção de Honra, para os sócios benfeitores, o qual consistirá em 
uma cruz de ouro, com a coroa portugueza e o emblema da caridade no centro, em dois 
escudos sobrepostos, pendente de um laco de fita azul e branca, e se denominará: CRUZ 
HUMANITÁRIA. 

Esta distinção só poderá ser concedida pelo Conselho Deliberativo, precedendo proposta 
da Directoria, devendo o respectivo diploma de testemunho dos relevantes serviços prestados, 

para que esta distinção seja símbolo Real de merecimento. 

* Real Sociedade Portuguesa de Beneficência do Rio de Janeiro. Relatório. Ano: 1880. Rio de Janeiro: O Globo, 
18B1.p. 4 
Na correspondência entre as Sociedades Portuguesas de Beneficência do extremo sul do Brasil com à Coroa 

Portuguesa, em especial de Bagé (fronteira com o Uruguai), há relatórios ilustrativos dos seus respectivos 
funcionamentos, e composição de quadro de associados. Por inúmeras vezes, nesses relatórios, é encontrado o 
poder aquisitivo dos associados, seus bens, seus casamentos, seus negócios, mostrando o guanto são lucrativas 
as entidades no Brasil, e por isso, merecedoras do proteção do Rei de Partugal. Todas as Sociedades Portuguesas 
de Beneficência do Brasil mantém correspondência com a Coroa Portuguesa, e procedem, nesse aspecto, de 
forma bastante similar. 



350 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Este prêmio só poderá ser conferido: 

1— A pessoas de qualquer nacionalidade que tomarem a seu cargo as despesas da 

manutenção do hospital durante um mez. 

2 — Aos sócios beneméritos que tenham continuado ou continuarem a prestar serviços 

valiosos a Sociedade; 

3— As esposas dos sócios ou seus filhos, ou qualquer outra pessoa que prestar à Sociedade 

serviços importantes equivalentes pelo menos aos designados no primeiro artigo; 

Art. 68 — Esta distinção será entregue solenemente aos agraciados, no dia da festa do 

padroeiro, ou quando a Directoria designar, 

Presidente 

José Conçalves da Motta"º 

Portanto, se observarmos a descrição dos indivíduos que podem concorrer a esse prêmio 

nos estatutos, inferimos que, quanto maior o número de participantes maior será àa expres- 

sividade da festa. Nesse âmbito, as esposas dos associados e filhos que estivessem ligados 

a Associação, mesmo que indiretamente, poderiam dela participar, evidenciando o fato de 

que, embora a entídade fosse formada em sua grande maioria pela presença masculina, 

abriam-se exceções quando as atividades desenvolvidas ligavam o assistencial ao social, como 

é o caso da Cruz Humanitária. 

A Cruz Humanitária foi uma honrosa distinção, como referem todos os presidentes da 

Associação dos anos de 1880 e 1899 (anos em que a premiação vigora). Na verdade, esse 

prêmio foi um destaque, uma garantia de visibilidade, onde por mais segregada que se 

encontrasse a situação da mulher dentro da Sociedade de Beneficência, ela emergia como 

benfeitora da Instituição. Mas como uma mulher, esposa, e mesmo viúva de sócios, sem 

posses, poderia ter acesso a esse tipo de reconhecimento? 

De fato, de acordo com a análise das atividades sociais e assistenciais prestadas pela 

Real Sociedade Portuguesa de Beneficência do Rio de Janeiro, a difícil aceitação da mulher 

em categorias de destaque, como por exemplo na situação de Associada, se transformou 

no cotidiano institucional a partir dos anos finais do século XIX. Talvez por essa razão, após 

a criação dessa distinção de honra, o aparecimento da presença feminina se tornou fato 

concreto, conforme ilustrou o Relatório do ano de 1886: 

Conselheiros mardomos 

Não foi neste biénio tão numeroso como nos passados o generoso concurso que prestam 

a esta instituição aqueles que, compenetrados da mais sublime das virtude — a caridade — 

concorrem com as dietas dos enfermos e alimentos de empregados...A esposa de um dos 

nossos beneméritos consórcios, Condessa de Cedofeita, tornou-se associada, e mais ainda o 

Sr. Visconde da Silva Figueira, inscrever o seu ilustre brazileiro, o honrado nome na lista dos 

benfeitores para quem “ a caridade não tem pátria” e que, na própria expansão dos elevados 

* Real Sociedade Portuguesa de Beneficência do Rio de Janeiro. Estatuto. Ano, 1886. Rio de Janeiro: O Globo, 

1887, p. 35. 



Gênero e Notabildade: Mulheres Partuguesas imigrantes nas Sociedades de Beneficência do Brasil, 18541889 | 351 

sentimentos de philantropia, encontram a recompensa do bem que fazem sem distinção de 
nacionalidade.” 

Na verdade, aqui aparece um dos pontos fundamentais das atividades sociais da instituição 
do Rio de Janeiro, pois revela conceder destaque para a mulher que, e somente Se, tivesse 
condições extraordinárias de garantir o retorno à Associação, seja ele financeiro ou social. É 
da mesma forma que a Sociedade de Beneficência utilizau-se das elites lacais para a auto- 
promoção, como um caminho de duplo sentido, que algumas das Associações permitiram 
em seu funcionamento a presença de mulheres que garantissem a sua visibilidade a nível 
nacional, e internacional como é o caso da Condessa de Cedofeita. 

No caso da Condessa, é bastante fácil perceber que na condição de nobre, recebe a 
aceitação de associada mesmo já estando na condição de esposa de benemérito. Nobre por 

nascimento e portuguesa, manteve muitas propriedades no Rio de Janeiro da época, ganhando 
o destaque da Cruz Humanitária no ano de 1887. Como uma Condessa não poderia ser aceita 
na Sociedade Portuguesa de Beneficência do Rio de Janeiro, que possui o título de Real? 

Na verdade, nesse texto já não aparecem as considerações que afirmam a caridade, a 
filantropia e a abnegação enquanto qualidades intrínsecas a mulher, mas mais concretamente, 
a afirmação do poder que a Condessa têm de contribuir com a Associação de Beneficência, e 
nesse sentido, a justificativa de que, esquecendo à sua condição de mulher, é possível obter 
associadas no quadro compositivo Institucional, para quem agora entende que à caridade 

além de não ter pátria, não escolhe géneros. 

Em Porto Alegre, a presença feminina na Sociedade Portuguesa de Beneficência manifestou- 

se desde o princípio de seu funcionamento, por meio de heranças deixadas por mulheres à 

associação. No lançamento da pedra fundamental do Hospital da entidade, em 1859, o terreno 

onde o mesmo se encontrava é doado pelo casal de imigrantes portugueses Dr. Dianísio de 

Oliveira Silveira e sua esposa, Dona Maria Sofia da Silva Freire Silveira, na Av. Independência, 

ao lado da Igreja Nossa Senhora da Conceição e em frente a Praça São Sebastião, Esta 

dádiva, um ato de apoio dos sócios beneméritos, destacou o nome de Dona Maria Sofia 

Freire da Silveira na história da Instituição, embora quando observados os Relatórios e Atas 

Institucionais, seu nome não apareça na listagem de associados beneméritos, e sim ligado 

ao do marido, o Dr. Dionísio. 

Já no ano de 1868, a Sociedade Portuguesa de Beneficência de Porto Alegre recebeu 

em testamento algumas doações, entre elas a de uma associada lusa, conforme registra o 

Relatório do mesmo ano: 

Recebeu a sociedade neste ano o legado a quantia de réis 6005000 que o sócio benfeitor 

o Sr. José Francisco de Azevedo Quintão deixou em testamento. Também foi recebida a 

quantia de réis 40008000 que coube a nossa sociedade no legado distribuído às sociedades 

* jsdem,p.45. 



352 ] Condição Feminina no Império Colanial Poriuguês 

de beneficência, deixado em testamento pela benfeitoria a Exma. Sr. D. Leocádia Joaquina 

da Sousa Telles.* 

Diferentemente do primeiro caso, a Sra. Dona Leocádia Joaquina da Sousa Telles, imigrante 

portuguesa, foi incluída na listagem de associadas da entidade. A questão de atribuições de 

bens à Sociedade de Beneficência de Porto Alegre foi um costume bastante antigo e frequente 

entre as famílias dos associados. Talvez porque remetesse à grande dificuldade que assolava os 

portugueses no Brasil entre os anos de 1845 e 1850, quando sem família no país acabavam 

deixando seu património para o governo brasileiro. 

Não obstante, Dona Leocádia, viúva, prestadora de serviços à Sociedade de Beneficência 

da cidade de Porto Alegre em vida (ela fez parte do conjunto de pessoas responsáveis pela 

manutenção das festividades ao padroeiro da Associação — São Pedro — realizando doações em 

dinheiro, e em artefatos de que o hospital precisa, tais como toalhas, candelabros, bandeiras de 

Portugal, cadeiras, entre outros), figurou entre os nomes de associados, e passou a benemérita 

justamente pelo número de doações que realiza nos anos que antecedem sua morte. 

Da mesma forma, observou-se que a notícia expressa no Relatório da Instituição faz menção 

ao fato de que Dona Leocádia não destinava seus bens somente à Sociedade Portuguesa 

de Beneficência, mas a outras entidades assistenciais de Porto Alegre, que também de 

Beneficência, honraram com os compromissos de filantropia, como por exemplo, a Sociedade 

Porto Alegrense de Beneficência, a Sociedade de Beneficência Francesa, a Sociedade de 

Beneficência Belga, entre outras. 

A Sociedade Portuguesa de Beneficência de Porto Alegre, se comparada às suas demais 

congêneres no Brasil, é a instituição onde, muito precocemente, figuraram a presença de 

mulheres associadas em grande número. Talvez pelo fato de que, em comparação a presença 

maciça de imigrantes portugueses, como nos casos do Rio de Janeiro, Santos e Bahia (onde 

chegaram imigrantes lusos pelos portos abertos ao mar), a imigração lusa para a cidade não 

foi tão relevante, e por isso todas as contribuições e participações de associados e associadas 

configuram-se como importantes. 

Por outro lado, a participação de Dona Leocádia na Associação de Beneficência mostrou 

que, como no caso do Rio de Janeiro, o título de sócia benemérita foi conquistado como uma 

forma de ganhar visibilidade social. Nesse caso, mesmo não sendo nobre como a Condessa 

de Cedofeita, ela conseguiu ser reconhecida pela entidade, remetendo à expectativa de 

reciprocidade no duplo sentido, mais com a ideia de utilizar a Associação do que por ela ser 

utilizada. 

Conclusão 

* Sociedade Portuguesa de Beneficência de Porto Alegre. Relatório. Ano, 1868. Porto Alegre: Tipografia Jorno! 

Correio do Sul, 1869, 9.15. 



Gênero e Notabilidade: Mulheres Portuguesas Imigrantes nas Sociedades de Beneficência do Brasil, 1954-1889 

O testemunho da vida institucional deixado pelas Sociedades Portuguesas de Beneficência 
do Brasil (através dos seus relatórios, atas e estatutos) são esclarecedores de como vive a 
sociedade brasileira, social, política e economicamente nessa segunda metade do século 
XIX. 

No que tange a participação feminina no interior das Instituições, observou-se que numa 
sociedade marcadamente católica como é a brasileira, e a portuguesa, as Sociedades de 
Beneficência ilustraram o bem-estar social, porque é através da preocupação com a caridade 
e assistência que também foram promotoras de valores morais, e dessa maneira, a mulher 
passou a ser uma peça chave na execução da filantropia desenvolvendo às atividades que 
relacionavam o assistencial ao social. 

As diferenças atitudinais encontradas nas mulheres vinculadas às Sociedades Portuguesas 
de Beneficência da Bahia, Rio de Janeiro e Porto Alegre mostraram que essa participação 
feminina não pode ser entendida enquanto um processo univoco, sem dessemelhanças. 

Na sociedade brasileira do século XIX, a modernidade incipiente ilustra a vontade do 
indivíduo de ter visibilidade na ilustração do poder, ou melhor, do poder ser. Dessa forma, os 
casos citados da participação feminina nas Associações do Rio de Janeiro e de Porto Alegre 
evidenciaram que a situação social e financeira da Condessa de Cedofeita e de Dona Leocádia 
permitiram que elas não se encontrassem nas margens da vida institucional, embora na 
qualidade de associadas beneméritas permanecessem na “vitrine” das Associações (o que 
parece ser o desejado) mais do que propriamente na participação administrativa. A filantropia 
realizada tornou-se um ato de disputa, que para as mulheres talvez fosse uma estratégia maior 
de auto promoção, remetendo ao pensamento de Natalie Davis no que tange a caridade, 
“mostrando como o bom está próximo do mau“(DAVIS, 2004: 397). 

A Sociedade Portuguesa de Beneficência Dezesseis de Setembro, ao apresentar o trabalho 
das mordomas rompeu com a caracterização da mulher dentro das Associações de Beneficência. 
Apesar de não estarem identificadas nessa apresentação, a assinatura das mordomas apareceu 
em muitas das atas e relatórios, não só como forma de expressar a sua participação efetiva na 
administração financeira da entidade, mas como uma alternativa de afirmação de poder. 

Bibliografia 

CHAVES, Larissa Patron. Grandiosos Mesmo foram os Portugueses: A Sociedode de Beneficência de Bagé 
(1878-2002). Parto Alegre: PUCRS, 2002. 

DAVIS, Natalie Zemon. Essaí sur le don dans ta France du XVI siécle, Paris. Editions du Seuil, 1997. 
— — Nas Margens: Três mulheres do século XV!I. São Paulo: Companhia das Letras, 1997 
HEINZ, Flávio (org). Por outra História das Elites. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas, 2006. 
Martins, Oliveira, M. O Brosil e as Colônias Portuguesas. lisboa: Verbo, 1978. 
SANTOS, Piedade Braga (org). Lisboa Setentista vista por Estrangeiros. lisboa: Livros Horizonte, 1987. 
SERRÃO, Joaquim Veríssimo. História de Portugal. (1857-1890). Lisboa: Editora Verbo, 1978. 

353 



354 Condição Feminina no Império Colonial Partuguês 

SILVA, Maria Beatriz Nizza da. Documentos para o História da Imigração Portuguesa no Brasil (1850-1938), Rio 

de Janeiro: Federação das Associações Portuguesas e Luso-Brasileiras, 1992. 

SOUSA, Ivo Carneiro de. Da Descoberta da Misericórdio às Misericórdias (1498-1525). Porto: Granito, 1999 

Impressos 

Anuário Estatístico do Brasil. Ano | (1908-1912). Rio de Janeiro: Typographia da Estatística, 1916. 

Real Sociedade Portuguesa de Beneficência do Rio de Janeiro. Relatório. Anos 1857, 1881, 1889, 1890, 1899, 

1904. Rio de Janeiro: Tipografia o Globo. 

Sociedade Portuguesa de Beneficência de Porto Alegre. Relatório. Anos, 1865, 1869, 1872, 1881, 1889, 1902. 

Porto Alegre: Tipografia Jornal Correio do Sul. 

Sociedade Portuguesa de Beneficência de São Paulo. Relatório, Anos, 1859, 1865, 1880, 1889. São Paulo: 

Tipografia Jornal do Comércio. 

Sociedade Portuguesa de Beneficência de Bagé. Bagé: Tipografia Correio do Sul, 1875. 

Real Sociedade Portuguesa de Beneficência do Rio de Janeiro. Estatuto. Ano, 1887. Rio de Janeiro: Tipografia 

do Globo, 1888. 

tivros de Atas 

Livros de Registros da entrada de imigrantes na Província de São Pedro do Rio Grande. Ano: 1854-1889, 

Arquivo Instituto Histórico e Geográfico do Rio Grande do Sul. 

Livro de Atas da Sociedade Portuguesa de Beneficência Dezesseis de Setembro da Bahia. Ano: 1887,



A Mulher na Misericórdia de Macau 

Leonor de Seabra 

Resumo: D, teonos irmã do rei de Portugol, D. Manuel 1, ficou como Regente do Reino na suo ousência 
e, a 15 de Agosto de 1498, inaugurau a Confraria de Nosso Senhora do Misericórdia. Em Macau, 
a Misericórdia terá sido fundada pelo Bispo jesuíta Betchior Carneiro, em 1569, que criou logo 
o Hospital dos Pobres, assim como um Lozareto poro assistir dos teprosos, o Hospital de S. 
Lázaro. A partir daqui, outras obras assistencíais foram fundadas, incluíndo instituições pora 
protecção dos menínos desamparados, das órfãs, das viúvas, das mulheres “arrependidos”, etc. 
Os frutos desta instituição fizeram-se logo sentir. Levontaram-se novos hospitois; melhoraram-se 
os já existentes e que lhe foram entregues; fundoram-se asilos pora velhos e propagoram-se 
os orfanatos. Os pabres, em geral, eram atendidos, dispensando-se-lhes sacorros materiais. 
Criou-se o assistência aos doentes no próprio domicílio. Instituírom-se dotes paora os donzelos 
órfãs se cosarem. Não se esqueceram os presos, os delinquentes, os condenodos à morte, aos 
quais a Misericórdia estendeu a sua assistência espirítual, material e judicial. 
A Santa Casa da Misericórdia foi a primeira instituiçõo de caridade que se fundou em Macau, 
pois foi estabelecida antes mesmo de se erguerem igrejas de pedra e cal. E, ainda hoje, tem 
um importante papel na assistência os necessitados, em Macou. Neste trabalho, pretendemos 
estudar o papel da Misericórdia de Macau na protecção da Mulher, desde à infância à idade 
aduito, nos seus diferentes aspectos, 

Foi fundada em 1498, numa capela da Sé de Lisboa, pela Rainha D, Leonor (1458-1525), 
a Confraria dedicada a Nossa Senhora da Misericórdia, Inicialmente, a Confraria era conhecida 
pela invocação de Nossa Senhora da Madre de Deus, Virgem Maria da Misericórdia, mas 
brevemente ficou conhecida somente por Misericórdia, ou Santa Casa da Misericórdia. 

AÀ nova Confraria ou Irmandade rapidamente se estendeu por todo o continente português, 
assim como pelos estabelecimentos ultramarinos, graças ao apoio régio. Os frutos desta 
instituição fizeram-se logo sentir. Levantaram-se novos hospitais; melhoraram-se os já existentes 
e que lhe foram entregues; fundaram-se asilos para velhos e propagaram-se os orfanatos. 

Os pobres, em geral, eram atendidos, dispensando-se-lhes socorros materiais. Criou-se 

à assistência aos doentes no próprio domicítio. Instituíram-se dotes para as donzelas órfãs 
se casarem. 

Não se esqueceram os presos, os delinquentes, os condenados à morte, aos quais a 
Misericórdia estendeu a sua assistência espiritual, material e judicial. 

A própria admissão nas Misericórdias, na categoria de Irmãos, estava limitada a diferentes 
critérios, conforme fossem homens ou mulheres. 



356 | condição Feminina no Império Colonial Português 

A participação das mulheres, como Irmãs de pleno direito, era proibida desde a segunda 

metade do século XVI!. As mulheres, inicialmMente admitidas como “confradas”, ou mesmo como 

Irmãs, mais tarde passaram a ser consideradas apenas como filhas ou viúvas de Irmãos, com 

direito a enterro acompanhado pela Irmandade, E, a partir dos anos oitenta do século XVI, a 

sua participação na vida da Confraria foi-lhes vedada, mesmo em termos devocionais?. 

Em contextos coloniais, o critério consistia em admitir pessoas com origem portuguesa 

masculina identificada, ou seja, pertencentes a famílias que se identificavam com a elite 

colonial vigente, que tinha poder de decisão, Eram estes os indivíduos que geriam as finanças 

das Misericórdias, administravam recolhimentos e hospitais, distribuíam esmolas, concediam 

dotes de casamento a raparigas órfás e visitavam pobres a domícílio. Cabia-lhes, portanto, 

a tarefa de efectuar distinções, de submeter os pobres a complexos processos de selecção, à 

semelhança daqueles a que eles tinham sido submetidos para aceder ao cargo que ocupavam 

ha Misericórdia”?. 

No Antigo Regime, às mulheres constituíam a maior percentagem de pobres, em quase 

todas as categorias de pessoas em situação de vulnerabilidade económica e social, embora 

não existissem critérios definidos que desse a primazia à admissão de mulheres. No entanto, 

é de notar a sua situação de dependência em relação aos homens, em qualquer estado 

matrimonial, com excepção das viúvas, pois, neste caso, se tivesse bem-estar material, a mulher 

gozava de alguma autonomia. Quando casadas, as mulheres não tinham direitos iguais ao 

marido*. Quando solteiras, dependiam estritamente do pai, ou, na falta deste, dos irmãos. À 

situação de vulnerabilidade, geralmente, tíinha o seu ponto de partida: na ausência de tutela 

masculina, ou na ineficácia desta (homens ausentes, inválidos, etc.). Dessa desigualdade da 

mulher decorria, ainda, um menor acesso a actividades remuneradas, principalmente as que se 

integravam em ocupações regulamentadas corporativamente, as quais excluíam as mulheres. 

O trabalho feminino era, por isso, mais precário e era, essencialmente, de carácter doméstico, 

o que lhe era indispensável para à obtenção de estima social e, portanto, de estatuto”. 

Por isso, a maioria dos pobres visitados a domicílio eram mulheres, sendo a maior 

percentagem da “pobreza envergonhada”. Nesta última situação, as mulheres assistidas eram 

? Sá, Isabel dos Guimarães, “Estatuto Social e Descriminação: Formas de Selecção de Agentes e Receptores de 

Caridade Nas Misericórdias Portuguesas ao Longo do Antigo Regime”, in Actas do Colóquio Internacional Saúde 

e Discriminação Social, Braga, 2002, p. 313. 

? Sá, Isabel dos Guimarães, “As Misericórdias nas Sociedades Portuguesas do Período Moderno”, in Codernos 

do Noroeste, Série História,vol. 15 (1-2), 2001, p. 342. Com excepção da Misericórdia de Nagasáqui, nos finais 

do século XVI, conforme nos diz Rumiko Kataoka (Irmã Ignatia), “Fundação e Organização da Conífraria da 

Misericórdia de Nagasáqui”, in Oceanos: Misericórdias, Cinco Séculos, nº 35, Julho/Setembro 1998, Lisboa, 

CNCDPB, p. 116: “A Misericórdia de Nagasáqui era dotada de uma característica ímpar que a distinguia das suas 

congéneres portuguesas: as actividades dos seus membros fernininos”. 

3 Sá, Isabel dos Guimarães, “Estatuto Social e Descriminação”, p. 314, 

* Sá,isabel dos Guimarães, “Estatuto Social e Descriminação”, p. 315. 

5 — Sá, Isabel dos Guimarães, “Estatuto Social e Descriminação”, p. 316. 



A Mulher na Misericórdia de Macau | 357 

chefes de agregado familiar, por morte, ausência ou invalidez dos maridos, muitas vezes com 
filhos pequenos ou deficientes a cargo. 

Nesta situação de “pobres envergonhadas” incluíam-se também as “merceeiras”, mulheres 
de mais de 50 anos que recebiam sustento fixo e regular de uma instituição, que podia ser 
outra qualquer, e não só a Misericórdia. Embora os “pobres envergonhados” fossem geralmente 
mulheres, existia uma presença minoritária de hamenst, 

A atenção para com a “pobreza envergonhada” tinha originado a criação, ao longa do século 
XV, de novas Confrarias, principalmente em Itália. Esta assistência era garantida pelos Montes 
de Pietá que, entre outras obrigações, se dedicavam a apoliar precisamente esses membros 
de grupos sociais elevados caídos em desgraça, arruinados, favorecendo nas suas actividades 
religiosas e sociais estes “novos pobres”?, Este movimento foi imediatamente ampliado 
pelos movimentos franciscanos, que influenciaram também profundamente a renovação 
das Confrarias, com o aumento dos Montes de Piedade, ao longo do período quatrocentista, 
cruzando o apoio à pobreza a uma ampla mobilização da esmola e da caridade!. 

ligada a um movimento mais amplo de renovação das Confrarias europeias, insere-se 
também a fundação das Misericórdias portuguesas, havendo algumas finalidades religiosas 
e assistenciais comuns, como, por exemplo, a assistência e apoio aos presos?. 

Nas sociedades coloniais, em que era importante a manutenção do estatuto social, 
uma das grandes preocupações da caridade era a de amparar as pessoas que, apesar da 
sua condição elevada, tinham resvalado para situações de pobreza, devido às mais variadas 
adversidades, Tratava-se, quase sempre, de uma ajuda sigilosa, efectuada a domicílio, e que 
procurava manter estas pessoas (empobrecidas) numa posição social superior, ao contrário 
daquelas cuja pobreza era publicamente reconhecida por “estenderem a mão em público”. 
Por essa razão, estes pobres recebiam o nome de “pobres envergonhados”*, 

Esta ajuda fazia parte de uma lógica de manutenção das hierarquias sociais: por um 
lado, a colectividade reafirmava as hierarquias ao ajudar a manter as distinções existentes, 
visto que evitava que a ordem social fosse desacreditada; por outro, os receptores evitavam 
a exclusão social a que uma ajuda pública os submeteria. Os pobres assistidos, neste grupo, 
eram geralmente mulheres viúvas, raparigas órfãs sem dote para casar, agregados familiares 
em que faltava o pai ou o marido, etc. À “pobreza envergonhada” constituía um patamar 
de mobilidade social descendente que a caridade procurava evitar, embora a proveniência 

Sá, Isabel dos Guimarães, “Estatuto Social e Descriminação”, p. 316. 

Sousa, Ivo Carneiro de, Da Descoberta da Misericórdia à Fundação das Misericórdias (T1498-1525), Porto, Granito, 

Editores e Livreiros, 1999, p. 158 

* “Sousa, lvo Carneiro de, Da descoberta da Misericórdia, pp. 156-167. 

? Sousa, tvo Carneiro de, A Roinha D. Leonor (1458-1525): Poder, Misericórdia, Refigiosidade e Espiritualidade no 
Portugal do Renascimento, Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian/Fundação para a Ciência e Tecnologia, 2002, 
p. 399. 

" Sá, Isabel dos Guimarães, “Estatuto Social e Descriminação”, p. 311. 



358 | Condição Feminina no Império Colonial Português 

destes pobres fosse de faixas médias, mas com algum crédito social. Neste sentido, a caridade 

incluía, como uma das suas componentes, a reprodução social”", 

Em Macau, a Misericórdia terá sido fundada pelo Bispo jesuíta D. Melchior Carneiro que, 

logo à sua chegada em 1568, lançou as bases da Confraria, indo pessoalmente, para exemplo, 

esmolar de porta em porta os fundos de que necessitava. Fundada a Misericórdia, em 1569, 

foi logo criado o Hospital dos Pobres, assim como um lazareto para assistir aos leprosos, o 

Hospital de S. Lázaro, com uma Ermida anexa, chamada Nossa Senhora da Esperança (actual 

igreja de S. Lázaro)”. 

A partir daqui, outras obras assistenciais foram fundadas, incluindo instituições para 

protecção dos meninos desamparados, das órfãs, das viúvas, das mulheres “arrependidas”, 

etc. Em 1571, por exemplo, já a Santa Casa amparava com especial protecção (e sem distinção 

de raças, pois a quase totalidade dos seus protegidos era chinesa), as crianças abandonadas, 

os órfãos e cativos, visitando nos domicílios, os enfermos pobres. Toda esta assistência era 

mantida à custa das esmolas dos residentes e das mensalidades dos Irmãos”. 

Além do Hospital dos Pobres e dos Lázaros, a Santa Casa tinha, quase desde os seus 

primórdios, a Casa dos Expostos, ou a Roda, como vulgarmente se lhe chamava, a fim de 

recolher os enjeitados, geralmente filhos de chinesas e escravas. À Santa Casa cuidava deles 

através de uma regente e de amas, para cuja escolha existiam exigências rigorosas”. A taxa 

de mortalidade entre estas crianças abandonadas era muito elevada e, mais do que salvar-lhes 

a vida, a Misericórdia procurava salvar-lhes a alma através do baptismo", 

A maior parte eram crianças, do sexo feminino (normalmente não desejadas), que as 

mães abandonavam à nascença nas ruas ou entregando-as directamente ao Hospital das 

Enjeitadas. Uma vez que não havia espaço para as abrigar a todas, as enjeitadas eram 

entregues à mães adoptivas pobres, que recebiam um pequeno subsídio pago mensalmente 

para cuidarem das crianças até aos sete anos de idade". 

Depois desse período, a Misericórdia já não providenciava a manutenção das enjeitadas, 

nem se interessava mais pelo seu bem-estar. Como resultado, as amas (ou mães adaptivas) 

mandavam as crianças pedir esmola, a fim de ganharem o seu sustento, acabando, quase 

sempre, na prostituição”, 

" Sá, Isabel dos Guimarães, “Estatuto Social e Descriminação”, p. 312. 

? Gomes, Artur Levy, Esboço da História de Macau (1511 o 1849), Macau, Repartição Provincial dos Serviços de 

Economia e Estatística Geral, 1957, p. 62. 

* Gomes, Artur Levy, Esboço da História de Macau (1571 a 1849), p. 63 

* Seabra, Leonor Diaz de (ed.), O Compromisso da Misericórdia de Macau de 1627, Macau, Universidade de Macau, 

2003,, p. 87 e p. 139. 
* Soares, José Caetano, Macau e a Assistência: Panoramo Médico-Social, Macau, Agência Geral das Colónias, 1950, 

p. 342. 

Boxer, Charles, O Senado da Câmara de Macau, Macau, Leal Senado de Macau, 1997, p. 44. 

7 Boxer, Charles, O Senado da Câmara de Macau, p. 45. 



A Mulher na Misericórdia de Macau | 369 

O Governador José Maria da Ponte e Horta, pela Portaria de 1867, proibiu a Roda, em 
Macau, mas sem resultados práticos'2. E só em 1867 foi abolida, quando a Santa Casa confiou 
os Expostos às Filhas de Caridade Canossianas, que tomaram conta deles, a princípio no próprio 
edifício dos Expostos e, mais tarde, no Asilo da Santa Infância, em Santo António”. 

Para além do Asilo da Misericórdia, havia o Asilo do Padre Manuel Francisco Rosário de 
Almeida, para crianças, abandonadas ou vendidas, que era mantido com as esmolas que este 
padre pedia de porta em porta. As crianças recebiam ali cuidados e instrução, sendo depois 
colocadas em “casas honestas”, 

As órtãs também foram objecto da beneficência da Misericórdia de Macau. Já em 1592 
existiam fundos para dotes de órfãs, tendo em vista o seu casamento. O dote era requisitado 
pelas órfãs, ou oferecido através de editais, que convidavam as interessadas a apresentar o 
pedido. Casavam-se, muitas vezes, na Capela da Misericórdia, assistindo ao casamento o 
Provedor e os mesários?. 

A Misericórdia encarregava-se, ainda, da concessão de dotes às raparigas solteiras, que 
dele necessitavam para acederem ao casamento. Mas, para obterem um dote, tinham de 
estar dentro dos critérios definidos pelas Misericórdias, como o limite de idade, serem órfãs 
de paií, precisarem absolutamente do dote para casar; por outro lado, os Irmãos da Confraria 
tinham de averiguar sobre a pobreza, honradez e virtudes das candidatas, mas todos estes 
requisitos obedeciam à necessidade de manutenção da sua “honra sexual”, que a condição 
de solteiras punha em perigo?. 

Em 1726, em Macau, reconhecia-se a necessidade de atender ao recolhimento das órfãs e 
viúvas, que naquela época não deixavam de abundar, devido às mortes frequentes ocorridas 
em naufrágios das naus que comerciavam com o exterior. Foi então aprovado a estatuto, 
recolhendo-se nessa ocasião trinta viúvas e órfãs, que eram aí sustentadas, enquanto as órfãs 
eram instruídas para serem mães de família??. Uma das órfãs, que fosse a mais merecedora, 
era anualmente escolhida para receber um dote nupcial, que consistia em meio por cento 
sobre os direitos de importação do movimento comercia! total, que o Leal Senado punha de 
parte para esse fim, Esse meio por cento, em 1726, subia a 406 taéis, mas em 1737 chegava 
apenas a 60 taéis, Desde esta época, em 1737, a instituição ficou suspensa, até 1782, quando 
a lrmandade da Misericórdia fez uma proposta para estabelecer um novo asilo, de acordo com 

Teixeira, Manuel, As Canossianas na Diocese de Macau (1874-1974), Macau, Tipografia do Padroado, 1974, p. 26. 
E só mais tarde, em 1876, é que foi efectivamente abolida a Roda (quando a Santa Casa entregou os expostos 
à Canossianas). 

Teixeira, Pe, Manuel, Macau e a sua Diocese, vol. XIl: Bispos, Missianários, Igrejos e Escolas, Macau, Tipografia 

da Missão do Padroado, 1976, p. 286. 

Soares, José Caetano, Macau e o Assistência, p. 145. 

Seabra, Leonor Diaz de (ed.), O Compromisso da Misericórdia de Macau de 1627, pp. 89-92. 

Sá, Isabel dos Guimarães, “Estatuto Social e Discriminação”, p. 317. 

Uungstedt, Anders, Um Esboço Histórico dos Estabelecimentos dos Portugueses e do Igreja Cotótica Romano e as 
Missões na China & Descrição da Cidade de Cantão, Macau, Leal Senado de Macau, 1999, p. 62. 

2 

2 



360 J Candição Feminina no Império Colanial Português 

o Senado, que deu quatro mil taéis e o nome de “Recolhimento de Santa Rosa de Lima”?, 

Este capítal, aumentado com donativos e legados liberais, era emprestado contra garantias 

de carga. Conforme o produto líquido desses juros, regulava-se o número de meninas que 

podiam ser admitidas. Nenhuma era admitida sem o consentimento do Bispo, que nomeava 

um Capelão (pois havia uma Capela na Casa), um inspector, e uma mulher de boa reputação 

para regente da comunidade. Uma professora ensinava religião, a ler, a escrever e costura e 

bordados. Às meninas cujos país podiam pagar pela alimentação, alojamento, etc., não lhes 

era recusada a admissão quando havia lugares vagos, e o Bispo não levantava objecções. 

As órfãs aí educadas podiam, com o seu consentimento, aceitar o lugar de educadora em 

qualquer família, bem como uma proposta de casamento (quando se apresentasse um par 

adequado). Em tal caso, era concedido um dote, mas a quantia desse dote dependia dos 

recursos da instituição e da boa vontade do Bispo”*. 

Quando foi desocupado o edifício dos órfãos, em 1900, mudaram-se para lá as inválidas 

— Asilo das Inválidas. No mesmo ano, foi fundado o Albergue das Indigentes, destinado a 

mulheres pobres e viúvas?, E, em 1925, a Santa Casa da Misericórdia mandou reedificar o 

edifício do Asilo das Inválidas (que fora fundado em 1900)”, 

Também o Bispo D. Marcelino José da Silva (1789-1803) fundou um outro recolhimento, 

chamado “Recolhimento de Santa Maria Madalena”, o qual teve muitas críticas, provocando a 

sua resignação?, O Recolhimento, no entanto, continuou a existir e, bem depressa, se encheu 

com mulheres cuja culpa não tinha sido verificada, muitas vezes pasto da má-língua e das 

invejas, que davam origem a denúncias falsas?, 

No “Recolhimento de Santa Maria Madalena” ensinavam-nas a fiar, tecer, coser, etc., 

vivenda do produto do seu trabalho e de dádivas, e estavam sob a direcção espiritual do 

Vigário de S. Lourenço*, O que lhes pertencia, no entanto, era mal administrado, nem sequer 

se faziam inventários, para que se lhes pudessem devolver, quando saíssem, os seus bens?. 

Por isso, muitas das que se regeneraram “por arrependimento, contrição ou protecção”, 

ficaram sem meios de vida, tendo de se dedicarem à prostituição para sobreviverem (prática 

essa que já tinham abandonado)*, 

Por decreto de 12 de Marco de 1800, do Príncipe Regente de Portugal, foi dissolvido o 

referido Recolhimento*, 

?º Souza, George Bryan, A sobrevivência do Império: os Portugueses na China (1630-1754), trad. Luísa Arrais, Lisboa, 

Publicações Dom Quixote, 1991, p. 291. 

?* Ljungstedt, Anders, Um Esboço Histórico, p. 6. 

?5 )S “A Misericórdia de Macau”, in Anuário de Macou, Macau, 1927, p. 142, 

? Teixeira, Manuel, 8ispos, Missionários, Igrejas e Escolas, p. 284, 

* Jesus, Montalto de, Macaou Histórico, pp. 114-116. 

? Lungstedt, Anders, Um Esboço Histórico, p. 63. 

?º Ljungstedt, Anders, Um Esboço Histórico, p. 64. 

? Lungstedt, Anders, Um Esboço Histórico, p. 63. 

* tungstedt, Anders, Um Esboço Histórico, p. 64. 

? Lungstedt, Anders, Um Esboço Histórico, p. 64. 



A Mulher na Misericórdia de Macau | 361 

Os primeiros moradores de Macau, ao que se sabe, não se misturavam com a população 
chinesa e as mulheres com quem viviam eram japonesas, malaias, indonésias e indianas, 
sendo muitas delas escravas, Algumas negras africanas e numerosas escravas timorenses 
foram importadas mais tarde, e o seu sangue também contribuiu para a mistura racial*. 

A considerável mistura de sangue chinês que os macaenses absorveram ao longo dos 
Séculos deve-se, em grande parte, à coabitação dos portugueses e euro-asiáticos com as suas 
mutsoi (as crianças indesejadas do sexo feminino que eram vendidas pelos seus pais para 
o serviço doméstico, por um número fixo de anos, geralmente quarenta, ou até ao fim da 
vida)”*, A prática de vender tais raparigas, aos habitantes de Macau, começou muito cedo 
e continuou por mais de dois séculos, apesar das constantes proibições, tanto da parte das 
autoridades portuguesas como chinesas?S, 

Como o infanticídio feminino era uma prática corrente na China, muitos chineses, 
pressionados pela miséria, em vez de matarem as suas filhas, vendiam-nas aos portugueses. 
Outros, roubavam-nas ou compravam-nas aos seus conterrâneos para as revenderem em 
Macau, Este comércio, de crianças roubadas ou revendidas, parece ter sido o meio mais usado 
para aquisição de muitsai, porque os chineses, na sua maioria, temiam represálias dos seus 
antepassados falecidos, no caso dos seus descendentes mudarem de religião, adoptando a dos 
estrangeiros, uma vez que as crianças lhes fossem vendidas directamente, Surgiram, assim, 
muitos chineses sem escrúpulos a praticarem este tráfego com os portugueses de Macau, 
que, com ele, auferiam grandes lucros””. As escravas chinesas eram, geralmente, raptadas 
quando crianças, por traficantes locais, ou vendidas pelos próprios pais, podendo as mesmas 
ser libertadas por alguém que as quisesse levar para suas casas como concubinas*=. 

Esta prática era corrente na China, aliás, onde os chineses recorriam aos préstimos de 
cortesãs — as pei-pá-tchâis* — que tinham de se apurar no cultivo da música, pintura e literatura, 
tornando-se assim uma companhia agradável para os homens, nos seus serões”, 

Como é que as Misericórdias obtinham os seus fundos para toda a sua acção assistencial 
e caritativa? As Misericórdias acumularam vastos patrimónios em bens de raiz e móveis, 

* Boxer, Charles, O Senado da Câmara de Macau, p. 48. 

** Boxer, Charles, O Senado da Câmara de Macou, p. 48: Muitsai — crianças indesejadas do sexo feminino que 
eram vendidas petos seus pais para a serviço doméstico, por um número fixo de anos, geralmente quarenta, 
ou até ao fim da vida. 

. Boxer, Charles R, O Senado da Câmoro de Maocou, Mocau, Leal Senado de Macau, 1997, p. 49. 
lopes, Maria de Jesus dos Mártires, “Mendicidade e 'maus costumes' em Macau e Goa na segunda metade 
do Século XVIII", in As Refações entre a Índia Portugueso, a Ásia da Sudeste e o Extremo-Oriente. Actas do V 
Seminário Internacional de História indo-Portuguesa, Macau-lisboa, 1993, pp. 7175. 
Gomes, Luis G. (trad.), Monografia de Macau, por Tcheong-U-Llam e lan-Kuong-lâm, Macau, Imprensa Nacional, 
1950, pp. 120-124. 
Cf. Nunes, Isabel, “Bailarinas e Cantadeiras: Aspectos da Prostituição em Macau”, in Revista de Cultura, nº 15, 
Julho/Setembro 1997, pp. 95117 

Gomes, Luís Gonzaga, Curiosidades de Macau Antiga, 2º edição, Macau, Instituto Cultural de Macau, 1996, p. 
160. 

36 

E 

39 

E 



362 | condição Feminina no Império Colonial Português 

principalmente a partir do século XVII, quando estas instituições obtiveram um maior número 

de doações, devido à vulgarização da ideia de Purgatório, após o Concílio de Trentoº. 

A maior parte dos bens das Misericórdias era, assim, constituído por “bens de gente 

morta”, que faziam testamento doando parte ou o total dos seus bens em benefício da sua 

alma, estipulando um conjunto de deveres e obrigações. Grande parte dos bens doados era 

dedicada à celebração de “missas por alma”, sempre variáveis, dependendo do valor dos 

bens legados. O resgate das almas do Purgatório também se fazia através de legados para 

pobres, quer para dotes de casamentos de órfãs e raparigas pobres, doações para os doentes 

pobres dos hospitais, dinheiro para ajudar a resgatar cativos (de guerras religiosas), ou até 

simples presos das cadeias. Os bens doados nessas heranças podiam ser de difícil cobrança 

ou serem insuficientes para as obrigações que estabeleciam, mas constituíram a parcela mais 

avultada do património das Misericórdias*º, 

Os patrimónios das Misericórdias constituíram-se, assim, à medida que iam aparecendo 

legados pios e ao sabor dos vínculos que estes instituíam, pois as doações piedosas obedeciam 

à popularidade que alguns serviços assistenciais das Misericórdias recebiam em detrimento 

de outros: as dotações para expostos eram menores, por exemplo, enquanto os legados para 

dotes de casamento, órfás e viúvas eram mais frequentes, controlando mesmo o mercado 

nupcial local. Havia, ainda, outras preferências dos testadores, tais como a beneficiação de 

hospitais ou os legados a favor de presos”, 

É de notar que nem todas as Misericórdias podiam administrar o mesmo tipo de estabele- 

cimentos de assistência que, em muitos casos, eram bem diferentes dos que havia nos grandes 

centros populacionais, encontrando-se aí uma grande variedade de hospícios, orfanatos e 

outros espaços dedicados à caridade pública”“, 

A Misericórdia de Macau dedicava-se ao financiamento do comércio marítimo e empréstimos 

a juros a particulares. Aquele era designado por risco do mar e cedido directamente pela 

Misericórdia%. Havia também somas, de valor bastante inferior, que a Misericórdia confiava a 

entidades públicas ou privadas, que as colocavam a ganhos de terra com juros de 6 a 7%”“. 

1 Sá, Isabel dos Guimarães, “As Misericórdias nas Sociedades Portuguesas do Período Moderno”, in Cadernos do 

Noroeste, Série História, vol. 15 (1-2), 2001, p. 345. 

? Sá, Isabel dos Guimarães, “As Misericórdias nas Sociedades Portuguesas do Período Moderno”, pp. 344-345, 

*3 Sá, Isabel dos Guimarães, Quando o Rico se faz Pobre: Misericórdias, Caridade e Poder no Império Português, 

1500-1800, Lisboa, Comissão Nacional para às Comemorações dos Descabrimentos Portugueses, 1997, p. 82. 

*% Sá, Isabel dos Guimarães, Quando o Rico se faz Pobre, p. 83. 

* Soares, José Caetano, Mocau e a Assistência (Panoroma Médico-Social), p. 311. 

* Sá, Isabel dos Guimarães, “As Misericórdias nas Sociedades Portuguesas do Períado Moderno”. p. 350. Cf. 

também George Bryan de Sousa, A sobrevivência do Império: os Portugueses na China (1630-1754), trad. tuísa 

Arrais, Lisboa, Publicações Dom Quixote, 1991, pp. 219-220: “As despesas administrativas da Santa Casa da 

Misericórdia eram pagas com uma verba proveniente das receitas dos direitos alfandegários do Senado da 

Câmara. O seu capital era conseguido através da administração de bens e legados de viúvas e órfãos, À Irmandade 

investia dentro das verbas limitadas dos “bens de raiz” da Cidade e concedia empréstimos de respondêncio aos 

comerciantes independentes a uma taxa de juro variável, dependendo do destino final do barco e do risco que 



A Mulher na Misericórdia de Macau [ 363 

A Misericórdia de Macau também celebrava os grandes acontecimentos do calendário 
litúrgico, tais comao àa Semana Santa e à Visitação (aquelas em que ocorriam as grandes 
dádivas de esmola), o dia de Todos-os-Santos, o S. Martinho e o Natal&, 

As dádivas de esmola — que conferiam visibilidade às Misericórdias e representavam o lado 
espectacular da caridade — também eram, no caso de Macau, uma tentativa de reafirmar a 
comunidade de origem portuguesa, bem como aquela que resultara da mestiçagem*, Esta 
caridade-espectáculo, de gigantescas dádivas de esmola, na Semana Santa e Visitação, teria 
objectivos de “legitimação da própria Misericórdia”*, 

Existia, também, a dádiva regular de esmolas a pobres que a Santa Casa assistia, mas em 
número muito mais reduzido, não ultrapassando os cem, entre expostos, doentes e lázaros, o 
que parece confirmar que a lógica seguida pela acção assistencial da Misericórdia de Macau 
era “predominantemente política” e, por isso mesmo, de “reduzido alcance económico e 
social”º, 

Por todo o século XVIIl assiste-se a uma crise nas Misericórdias, que viviam dificuldades 
internas, agravando-se as lutas pelo poder no seu interior. Para complicar a situação, ninguém 
parece querer assumir o cargo de provedor, já que ser Provedor passara a significar gerir dívidas 
€ “créditos malparados”. Dívidas essas dos próprios membros da Confraria, que lançavam mão 
dos fundos da Misericórdia para acudir às próprias despesas pessoais, familiares e comerciais. 
No sécula XVIII, pois, em todas as Misericórdias imperavam as suspeitas de corrupção e 
dominavam as dificuldades económicas, tendo desaparecido o seu crédito social””. 

A ruína das Misericórdias, no século XVIIl, deve-se também à acumulação de obrigações 
pias por “alma dos benfeitores”, o que não tornava possível o pagamento aos capelães, nem 
o sustento de cultos e devoções”?, 

A decadência das Misericórdias, no entanto, anunciava já mudanças nas atitudes políticas 
e sociais para com a assistência, especialmente na sua vertente espiritual. Com o advento 

envolvia a viagem em causa. Estes empréstimos eram aplicados na preparação de barcos e na aquisição de 
cargas, sendo necessário um fiador financeiro. À Irmandade concedia também empréstimos substanciais ao 
Senado da Câmara, para pagamento das despesas da cidade, e a habitantes locais, para serem utilizados em 
investimentos em terra, daí a designação ganhos da terro, à taxas de juro fixas de sete e dez por cento”, 
Sá, Isabel dos Guimarães, “Ganhos da terra e Ganhos do mar: caridade e comércio na Misericórdia de Macau 

(séculos XVI-XVIIIY", in Ler Histório, nº 44, Lisboa, 2003, p. 52. 

Sá, Isabel dos Guimarães, "Ganhos da terra e ganhos do mar”, p. 55. 

Sá, Isabel dos Guimarães, “Ganhos da terra e ganhos do mar”, pp. 54-55. 

Sá, Isabel dos Guimarães, “Ganhos da terra e ganhos do mar”, p. 56. V. also: AH/SCM/302: "Testamentos feitos 
à Santa Casa da Misericórdia” (1552/08/16 a 1849/03/01); e, AH/SCM/303: “Testamentos feitos à Santa Casa 
da Misericórdia” (1667/00/00 a 1737/00/00). 

Sá, Isabel dos Guimarães, Quando o Rico se Faz Pobre: Misericórdias, coridade e poder no Império Português, 
1500-1800, p. 84, 

? Sá, Isabel dos Guimarães, Quando o Rico se faz Pobre, p. 85. 

a 

a8 

Fc 

so 



364 Condição Feminina no Império Colonial Português 

do Liberalismo, no século XIX, a assistência passou à ser considerada um dos encargos e 

responsabilidades da administração do Estado”*. 

Para concluir, poderemos dizer que, em Macau, se determinam algumas constantes 

sociais, precisamente aquelas que se encontram mais vinculadas duplamente com as grandes 

disfunções e estruturas sociais especializadas pela vida social do território. E a grande disfunção 

que, ao longo de três séculos, foi marcando a construção das estruturas de coesão social do 

território radicam no desequilíbria a favor das mulheres da pirâmide de idades do território: não 

apenas existia bastante mais população feminina como esta população vivia mais, fixando-se 

e reproduzindo os parentescos fundamentais da sociedade histórica macaense. Especificidades 

quase paradoxais: os comerciantes e aventureiros portugueses que se foram movimentando e 

fixando em Macau, desde 1557, não transportavam mulheres europeias para o território, estando 

mesmo proibidos pelas autoridades imperiais chinesas de movimentar mulheres estrangeiras, 

tanto no enclave macaense, como nas suas comunicações comerciais em direcção a Cantão. 

As mulheres que ergueram famílias, sexualidades, serviços domésticos e geriram as 

“casas” de Macau eram sistematicamente mulheres asiáticas, predominantemente chinesas de 

baixa condição social, compradas, negociadas e raptadas com a colaboração das autoridades 

locais. Estas muitsaí, como viriam mais tarde a ser conhecidas, representavam o sector mais 

frágil da população histórica de Macau. Maioritariamente escravas, por isso despidas de 

quaisquer direitos, conseguiam por vezes a alforria pelo casamento ou pelo serviço, mas 

entravam também rapidamente em situações de subalternidade e marginalidade profundas. 

A prática de vender tais raparigas, aos habitantes de Macau, começou muito cedo e continuou 

por mais de dois séculos, apesar das constantes proibições, tanto da parte das autoridades 

portuguesas como chinesas. 

Afalência de um mercador, um naufrágio, uma crise de abastecimento ou uma epidemia 

ecoavam mais duramente entre esta população atirada para as margens e inferioridade sociais 

da cidade. No entanto, apesar desta fragilidade, estes grupos femininos eram absolutamente 

cruciais na estruturação de um mercado matrimonial que, gerando formas especializadas 

de “oferta” e “demanda” de mulheres, se tornou vital na estruturação de parentescos euro- 

asiáticos e na reprodução de famílias mercantis. A Misericórdia de Macau acudia a estes 

dois movimentos: protegendo e apoiando a subalternidade social feminina do território, a 

Irmandade soube também, pelo dote e pela esmola, mobilizar parte desta subalternidade 

feminina para ser vazada nos casamentos. 

Bibliografia 

BOXER, Charles Ralph, O Senado da Câmara de Macau, Macau, leal Senado de Macau, 1997. 

DICIONÁRIO de História de Portugal, Vol. |, direcção de Joel Serrão, Porto, Livraria Figueirinhas, 1985, 

p. 235. 

* Dicionário de História de Portugal, Vol. |, direcção de Joel Serrão, Parto, Livraria Figueirinhas, 1985, p. 235. 



A Mulher na Misenicórdia de Macau | 365 

GOMES, Artur Levy, Esboço da História de Macau (1577 a 1849), Macau, Repartição Provincial dos Serviços de 
Economia e Estatística Geral, 1957. 

GOMES, Luís Gonzaga, Curiosidades de Mocau Antiga, 2º edição, Macau, Instituto Cultural de Macau, 1996. 
COMES, Luis G. (trad.), Monografia de Mocau, por Tcheong-U-Lam e lan-Kuang-lâm, Macau, Imprensa 

Nacional, 1950, 

d. 5., “A Misericórdia de Macau”, in Anuário de Macau, Macau, 1927, pp. 137148, 
JESUS, C. À. Montalto de, Macou Hístórico, Macau, Livros do Oriente, 1990. 
KATAOKA, Rumiko (Irmã Ignatia), “Fundação e Organização da Confraria da Misericórdia de Nagasáqui”, tn 

Oceanos: Misericórdias, Cinco Séculos, nº 35, Lisboa, CNCDP, Julho/Setembro 1998, 
UUNGSTEDT, Anders, Um Esboço Histárico dos Estabelecimentos dos Portugueses e da Igreja Católica Ramana 

e as Missões na China & Descrição da Cidade de Cantão, Macau, Leal Senado de Macau, 1999. 
LOPES, Maria de Jesus dos Mártires, “Mendicidade e 'maus costumes' em Macau e Goa na segunda metade 

do Século XVIN”, in As Relações entre a Índia Portuguesa, a Ásia do Sudeste e o Extremo-Oriente, Actas do 
Vi Seminário Internacional de História iIndo-Portuguesa, Macau-lisboa, 1993, pp. 65-82. 

NUNES, Isabel, “Bailarinas e Cantadeiras: Aspectos da Prostituição em Macau”, in Revista de Culturo, nº 15, 
Julho/Setembro 1991, pp. 95-117. 

SÁ, Isabel dos Guimarães, “Estatuto Social e Descriminação: Formas de Selecção de Agentes e Receptores de 
Caridade Nas Misericórdias Portuguesas ao Longo do Antigo Regime”, in Actas do Colóquio Internacional 
Saúde e Discriminação Social, Braga, 2002, pp. 303-334. 

SÁ, Isabel dos Guimarães, “Ganhos da terra e Ganhos do mar: caridade e comércio na Misericórdia de Macau 
(sécutos XVH-XVII)", fn Ler Histório, nº 44, Lisboa, 2003, pp. 45-60. 

SÁ, Isabel dos Guimarães, “As Misericórdias nas Sociedades Portuguesas do Período Moderno”, in Codernos 

do Noroeste, Série História,vol. 15 (1-2), 2001, pp. 337-358. 

SÁ, Isabel dos Guimarães, Quando o Rico se Faz Pobre: Misericórdias, caridade e poder no Império Português, 
1500-1800, Llishoa, Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, 
1997. 

SEABRA, Leonor Diaz de, O Compromisso da Misericórdia de Macau de 1627, Macau, Universidade de Macau, 
2003. 

SOARES, José Caetano, Macou e o Assistêncio: Panorama Médico-Social, Macau, Agência Geral das Colónias, 
1950. 

SQOUSA, Ivo Carneiro de, Da Descoberta da Misericórdia à Fundação das Misericórdias (1498-1525), Porto, 

Granito, Editores e Livreiros, 1999. 

SOUSA, Ivo Carneiro de, A Rainha D. teonor (1458-1525): Poder, misericórdia, refigiosidade e espiritualidade 
no Portugal do Renascimento, Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian/Fundação para a Ciência e 
Tecnologia, 2002, 

SOUZA, George Bryan de, A sobrevivência do Império: os Portugueses na China (1630-1754), trad. Luísa Arrais, 

Lisboa, Publicações Dom Quixote, 1991, 

TEIXEIRA, Manuel, Macau e o sua Diocese, vol. Xtl: Bispos, missionários, igrejas e escolas, Macau, Tipografia 

da Missão do Padroado, 1976. 

TEIXEIRA, Pe. Manuel, Manuel Teixeira, As Conossianas na Diocese de Macaou (1874-1974), Macau, Tipografia 
do Padroado, 1974. 



A
n
e
x
o
s
 

Ta
be

la
 n

.º
 

1 
—
 “
Re
gi
st
o 
de
 e
nt

ra
da

s 
e 
sa
íd
a 
de
 e
xp

os
to

s”
. 

AR
QU

IV
O 
HI

ST
ÓR

IC
O 
DE
 M
A
C
A
U
 (
AH

M)
: 

Nú
cl

eo
 d
o 
Sa

nt
o 
Co

so
 d
a 
Mi

se
ri

có
rd

ia
 —
 C
ód

ic
es

 n
º 
30
2 

e 
nº
 3
03
, 

Da
ta
s 
de

 e
nt

ra
da

s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

Sa
íd

a 
pa

ra
 

am
as

 d
e 
fo
ra
 

Da
ta

s 

Ob
se

rv
aç

õe
s 

Da
ta
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

18
65
 

Ou
tu
br
o 

29
 

Is
ab

el
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

15
 

18
65
 

De
ze

mb
ro

 
n
 

An
a 
Ma
ri
a 

In
vá

li
da

 
Ba
pt
iz
ad
a 

18
66
 

Fe
ve
re
ir
o 

9 
Fr
an
ci
sc
a 
Xa
vi
er
 

In
vá

li
da

 
Ba

pt
iz

ad
a.

 H
os
pi
ta
l:
 J

un
ho
, 
5/

70
. 

Al
ta

: 
Ju

nh
o,

 2
2/

70
. 

18
66
 

Ma
io
 

10
 

Mi
ca
el
a 

In
vá

li
da

 
Ba

pt
iz

ad
a 

18
66
 

Ma
io
 

22
 

En
gr

ác
ia

 
In

vá
li

da
 

Sa
íu
 p
ar

a 
ho
sp
it
al
, 
po
r 
do
en
te
, 
e
m
 1
8 
de
 S
et

. 
De
 1
86

8,
 e
 a
li
 

fa
le
ce
u.
 

Fa
le
ce
u 

18
68

 
Se
te
mb
ro
 

3
0
 

18
66
 

Ma
io
 

25
 

Ma
ri
a 

de
 l
es

us
 d
as
 

Do
re
s 

In
vá

li
da

 
Ho

sp
it

al
 e
m
 2
7 
de

 M
ai
o 
de

 1
87

0.
 A
lt
a:
 J
ul
ho
, 
12
/7
0.
 

18
66

 
Ma
io
 

28
 

Es
pe
ra
nç
a 

Ho
sp
it
al
: 

Ja
ne
ir
o,
 7
/7
6.
 A
lt

a:
 1
8 
de
 J
an

.1
87

6.
 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Fe
ve
re
ir
o 

16
 

18
66
 

Ju
nh

o 
Jo
ão
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ag
as
to
 

23
 

18
66
 

A
g
a
s
t
o
 

to
se
fa
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ju
lh
o 

18
67

 
Ja
ne
ir
o 

Mar
ia 

An
a 

Ba
pt

iz
ad

a.
 H
os
pi
ta
l:
 M
ar

ço
, 

11
/6
9,
. 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ma
rç

o 
19
 

18
67
 

Ab
ri
l 

Su
sa

na
 

18
67
, 

Abr
il,

 1
5 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 
Pa
dr
e 
Ma
nu
el
 F
ra

nc
is

co
 d
o 

Ro
sá
ri
o,
 p
or
 o
r
d
e
m
 d
o 

Go
ve

rn
o.

 H
os

pí
ta

l:
 

Ja
n,
 1
5,

 1
86
9.
 A
lt
a:
 

5 M
ar

ço
 1
86

9.
 

18
67

 
Ab
ri
l 

15
 

Ma
rg
ar
id
a 

18
67
, 

Ab
ri

l,
 1
5 

En
tr

eq
ue

 p
el
o 
Pa
dr
e 
Ma
nu
el
 F
ra

nc
is

co
 d
o 

Ro
sá
ri
o,
 p
or
 o
r
d
e
m
 d
o 

Go
ve

rn
o.

 H
os
pi
ta
l:
 F

ev
, 

6,
 1
86
9.
 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
Fe
ve
re
ir
o 

V
 

18
67
 

Ab
ri
l 

15
 

Ra
qu
el
 

18
67
, 

Ab
ri

l,
 1
5 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 
Pa
dr
e 
Ma
nu
el
 F
ra

nc
is

co
 d
o 

Ro
sá
ri
o 
e 
Al

me
id

a,
 p
or
 

o
r
d
e
m
 d
a 
Go

ve
rn

o.
 H
os

pi
ta

l:
 M
ar
ço
 d
e 
18

69
, 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
Ma

rç
o 

16
 

366 | condi ição Feminina no Império Colonial Porti UQguês



Da
ta
s 
de

 e
nt

ra
da

s 

A
n
o
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

Sa
íd

a 
pa

ra
 

a
m
a
s
 d
e 
fo
ra
 

D
a
t
a
s
 

Ob
se
rv
aç
õe
s 

D
a
t
a
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

18
67

 
15
 

En
tr

eq
ue

 p
el
o 
Pa
dr

e 
Ma
nu
el
 F
ra

nc
is

co
 d
o 
Ra
sá
ri
o 

e 
Al

me
id

a,
 p
or
 

o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o.
 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
M
a
i
o
 

30
 

18
67
 

15
 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 
Pa
dr
e 
Ma
nu
el
 F

ra
nc

is
co

 d
o 

Ro
sá
ri
o 
e 
Al

me
id

a,
 p
or
 

o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o.
 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ag
os
to
 

18
67
 

Ab
ri
l 

15
 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 
Pa
dr

e 
Ma
nu
el
 F
ra

nc
is

co
 d
o 
Ro
sá
ri
o 
e 
Al

me
id

a,
 p
or
 

o
r
d
e
m
 d
a
 G
ov

er
no

. 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ag
os
to
 

22
 

18
67
 

Ab
ri

l 
15
 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 
Pa

dr
e 
Ma
nu
el
 F
ra

nc
is

co
 d
o 
Ro
sá
ri
o 

e 
Al

me
id

a,
 p
or
 

o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o.
 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ju
lh
o 

10
 

18
67

 
15

 
En

tr
eg

ue
 p
el
o 
Pa

dr
e 
Ma
nu
el
 F
ra

nc
is

co
 d
o 

Ro
sá
ri
o 
e 
Al

me
id

a,
 p
or
 

o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o.
 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ma
io
 

18
67
 

22
 

Fr
an
ci
sc
o 

En
tr

eg
ue

 p
el
a 

Po
lí

ci
a,

 p
or
 o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o.
 

Fa
le
ce
u 

18
68
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

15
 

18
67

 
Ma
ri
 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 
Il
mº
 P
re

si
de

nt
e 
da
 C
om
is
sã
o 
da
 S
ta

. 
Ca

sa
. 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ma
io
 

n
 

18
67
 

29
 

An
a 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 
Il
mº
 P
re

si
de

nt
e 
da
 C
om
is
sã
o 
da

 S
ta

. 
Ca

sa
, 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ju
lh
o 

29
 

18
67
 

Se
te
mb
ro
 

10
 

An
a 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 

Dr
. 
Le

oc
ád

io
, 
En

ca
rr

eg
ad

o 
do

s 
Ex

po
st

os
. 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Se
te
mb
ro
 

10
 

18
67
 

Ou
tu

br
o 

Ma
ri

a 
do

 R
os
ár
io
 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 

Dr
. 
Le

oc
ád

io
, 
En
ca
rr
eg
ad
o 
do

s 
Ex

po
st

os
. 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Qu
tu
br
o 

18
67
 

Ou
tu

br
o 

21
 

M
a
 

En
tr

eg
ue

 

pe
lt

o 
C
o
m
a
n
d
a
n
t
e
 d
a 

Po
lí

ci
a.

 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ou

tu
br

o 
27
 

18
67

 
N
o
v
e
m
b
r
o
 

21
 

Te
od

or
o 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 
Pr
es
id
en
te
 d
a 
Sa

nt
a 
Ca

sa
. 

Fa
le
ce
u 

18
68

 
Fe
ve
re
ir
o 

16
 

18
68
 

Se
te

mb
ro

 
n
 

In
oc

en
te

 
En

tr
eg

ue
 p
el
o 
C
o
m
a
n
d
a
n
t
e
 d
a 

Po
lí

ci
a,

 p
or

 o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o,
 

En
tr

ou
 a
s 
11
h 
da
 n
oi
te
 e
 f
al

ec
eu

 à
s 
5h
 d
a 
m
a
n
h
ã
.
 F

oi
 b
ap

ti
za

da
 

pe
la
 R
eg
en
te
. 

Fa
le
ce
u 

18
68
 

Se
te
mb
ro
 
V
 

18
68

 
Se
te
mb
ro
 

25
 

An
tó

ni
o 

En
tr

eg
ue

 p
el
o 
C
o
m
a
n
d
a
n
t
e
 d
a 

Po
lí

ci
a,

 p
or
 a
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o.
 

En
tr
ou
 a
s 
7,

30
h 
da

 n
oi

te
 e
 f
al
ec
eu
 a
s 
4h
 d
a 
m
a
n
h
ã
 d
o 

di
a 

se
gu

in
te

. 
Fo

i 
ba
pt
iz
ad
a 
pe
la
 R
eg

en
te

. 

Fa
le
ce
u 

18
68
 

Se
te
rb
ro
 

2
6
 

A Mulher na Misericórdia de Macau | 367



Da
ta
s 
de
 e
nt

ra
da

s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

Sa
íd

a 
pa
ra
 

am
as

 d
e 
fo
ra
 

Da
ta

s 

Ob
se

rv
aç

õe
s 

Da
ta
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

18
68

 
Ou
tu
br
o 

18
 

Ma
ri

a 
En

tr
eg

ue
 p
el
o 
C
o
m
a
n
d
a
n
t
e
 d
a 

Po
lí

ci
a,

 p
or

 o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o.
 

En
tr
ou
 a
s 
7,

30
h 
da

 n
oi
te
 e
 f
al
ec
eu
 a
s 
5h

 d
a 
m
a
n
h
ã
 d
o 
di
a 

se
gu
in
te
. 

Fo
i 
ba

pt
iz

ad
a 
pe
la
 R
eg

en
te

. 

Fa
le
ce
u 

18
68
 

Ou
tu
br
o 

19
 

18
68

 
Ou
tu
br
o 

22
 

Ge
nt
il
 A
nt

ón
io

 d
os

 

Re
mé

di
os

 

En
tr

eg
ue

 p
or

 u
m
 P

ol
íc

ia
 d
o 
Ma
r,
 c
o
m
 o
r
d
e
m
 d
o 

Sr
. 
Pr

es
id

en
te

 

da
 C
om

is
sã

o 
da
ta
da
 d
o 
m
e
s
m
o
 d
ia

. 
Fo

i 
ba
pt
iz
ad
a 
na

 l
Ig

re
ja

 d
e 

S.
 L
ou
re
nç
o.
 F

oi
 e
nt

re
gu

e 
ao
 s
eu
 pa

i 
qu
e 
aq
ui
 a
ss
ig
e?
??
 J
os
é 
do

 

Ro
sá
ri
o,
 p

ai
 d
a 

di
ta

 c
ri

an
ça

. 

18
69
 

Ag
os
to
 

31
 

18
69

 
Ja
ne
ir
o 

28
 

Ma
ri
a 

En
tr

eg
ue

 p
or

 C
lá
ud
io
 J
os

é 
da
 S
il

va
, 
po
r 
o
r
d
e
m
 d
o 

Pr
es

id
en

te
 d
a 

Co
mi

ss
ão

. 
Fo

i 
ba
pt
iz
ad
a 
pe
la
 R
eg
en
te
. 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Fe
ve
re
ir
o 

15
 

18
69

 
Fe

ve
re

ir
o 

Ma
ri

a 
En

tr
eg

ue
 p
or
 u
m
 P

ol
íc

ia
, 
po

r 
o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o,
 a
s 
10
h 
da
 n

oi
te

. 

Fo
i 
ba
pt
iz
ad
a 
pe
la
 R
eg

en
te

. 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ma
io
 

18
69
 

Ma
io
 

Ma
ri
a 

En
tr

eg
ue

 p
or
 u
m
 P

ol
íc

ia
, 
po

r 
o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o,
 a
s 
4h
 d
a 
ma
nh

ã.
 

Fo
i 
ba
pt
iz
ad
a 
pe
la
 R
eg

en
te

. 
Fa
le
ce
u 
as
 5
,3
0h
 p
.m

. 
do
 m
e
s
m
o
 d
ia
. 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ju
nh
o 

18
69
 

Ju
nh
o 

Es
pe
ra
nç
a 

En
tr

eq
ue

 p
el
a 

Po
lí

ci
a,

 p
or
 o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o,
 e
nv

ia
da

 l
og
o 
ao

 

Ho
sp
it
al
 e
 a

li
, 
as
 3
h 
da
 n

oi
te

, 
fa

le
ce

u.
 B
ap
ti
za
da
 n
o 
m
e
s
m
o
 

Ho
sp
it
al
. 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ju
lh
o 

Á
 

Al
in
a 

En
tr

eg
ue

 p
el
a 

Po
lí

ci
a,

 p
or
 o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

o.
 À
s 
9 
ho
ra
s 
a 

m
e
s
m
a
 f

oi
 b
ap
ti
za
da
 p
el
o 

Re
v.
º 
Cu
ra
. 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ju
lh
o 

V
 

18
69

 
Ag

os
to

 
Ma
ri
a 

En
tr

eg
ue

 p
or

 p
ad

re
 A
nt

ón
io

 J
os

é 
Pe

re
ir

a,
 p
or
 o
r
d
e
m
 d
o 

Sr
. 

Pr
es
id
en
te
. 
Ba

pt
iz

ad
a 
pe

lo
 m
e
s
m
o
 P

e,
 A
nt

ón
io

. 

18
69
 

Ag
os
to
 

18
69

 
Se
te
mb
ro
 

27
 

An
a 
Jo

aq
ui

na
 

En
tr

eg
ue

 p
el
a 

Po
lí
ci
a.
 B
ap

ti
za

da
 p
el
o 
Pa

dr
e 
Cu
ra
. 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
Se

te
mb

ro
 

28
 

18
69

 
Qu
tu
br
o 

Ma
ri
a 

En
tr

eg
ue

 p
el
a 

Po
lí

ci
a.

 B
ap

ti
za

da
 p
el
a 
Re

ge
nt

e.
 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
Ou
tu
br
o 

18
 

18
69

 
N
o
v
e
m
b
r
o
 

Ma
ri

a 
En

tr
eg

ue
 p
el
a 

Po
lí

ci
a.

 B
ap

ti
za

da
 p
el
o 
Pa
dr

e 
Cu
ra
. 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

18
72
 

Se
te
mb
ro
 

27
 

Ma
ri
a 
do

 R
os
ár
io
 

En
tr

eg
ue

 p
el
a 

Po
lí

ci
a.

 B
ap

ti
za

da
 p
el
o 
Pa
dr

e 
Cu
ra
. 

Ho
sp

it
al

 

Se
te
mb
ro
, 
20

/7
2.

 D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 1

 d
e 
Ou
tu
br
o 
de
 1
87

2.
 

368 | condição Feminina no Império Colonial Port luguês



Da
ta

s 
de
 e
nt
ra
da
s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

N
o
m
e
s
 

Sa
íd

a 
pa

ra
 

a
m
a
s
 d
e 
fo
ra
 

D
a
t
a
s
 

Ob
se
rv
aç
õe
s 

A
n
o
 

Di
a 

18
72

 
N
o
v
e
m
b
r
o
 

7 
Te

re
sa

 d
e 
Je
su
s 

En
tr

eq
ue

 p
el
a 

Po
lí

ci
a.

 B
ap

ti
za

da
 p
el
o 
Pa
dr

e 
Cu
ra
. 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 

e
m
 1

 d
e 
N
o
v
e
m
b
r
o
 d
e 
18

72
. 

18
72
 

De
ze

mb
ro

 
Te

re
sa

 d
e 
Je
su
s 

O
r
d
e
m
 d
o 

Sr
. 
Pr

es
id

en
te

. 
Ho
sp
it
al
iz
ad
a:
 S
et
em
br
o,
 1
8/
76
. 

Al
ta
. 

18
75
 

Ab
ri
l 

18
 

Mar
ia 

Ri
ta

 
Vi
nd
o 
do
 H
os

pi
ta

l 
c
o
m
 m
a
n
d
a
d
o
 d
o 

Pr
es

id
en

te
. 

18
75
 

Ja
ne
ir
o 

18
 

He
le

na
 

18
75
 

Ju
lh

o 
29
 

M
a
r
t
a
 

18
75

 
Ab
I 

V
 

Ma
ri

a 
Ri

ta
 

Vi
nd

o 
do
 H
os

pi
ta

l 
c
o
m
 m
a
n
d
a
d
o
 d
o 

Sr
. 
Pr
es
id
en
te
. 
En

tr
eg
ue

 a
 

Ex
m?
 S
ra

. 
D.

 M
ar
ia
na
 P
er

ei
ra

 M
or

ai
s 
po

r 
de

sp
ac

ho
 d
e 

1 
de
 M
ar

ço
 

de
 1
87

3,
 a
ss

in
ad

o 
e 
re
gi
st
ad
o 
Te

rm
o.

 

En
tr

eg
ue

 p
el
a 

Po
lí

ci
a.

 B
ap

ti
za

da
 p
el
o 
Pa
dr

e 
Cu
ra
. 

Fa
le
ce
u 

18
73
 

Ju
lh
o 

3
0
 

Vi
nd

o 
do
 H
os

pi
ta

l 
po
r 
o
r
d
e
m
 d
o 

Sr
. 
Pr

es
id

en
te

. 
Fo

i 
pa

ra
 H
os

pi
ta

l 

c
o
m
 o
r
d
e
m
 d
o 
En

ca
rr

eg
ad

o 
e
m
 2
3 
de
 F
ev
er
ei
ro
 d
e 
18

76
. 

18
75
 

Ju
lh
o 

29
 

An
am

it
a 

(r
ap

ar
ig

a)
 

A
c
o
m
p
a
n
h
a
d
a
 c
o
m
 o
r
d
e
m
 d
e 

S.
 E
x?
 G
ov

er
na

do
r 
(e
m 

de
pó
si
to
) 

Sa
íd

a 
18
75
 

Ag
os
to
 

17
 

18
75

 
Ag

os
to

 
10
 

An
am

it
a 

(r
ap
ar
ig
a)
 

A
c
o
m
p
a
n
h
a
d
a
 c
o
m
 g
ui
a 
da
 P
ro

cu
ra

tu
ra

 e
 o
r
d
e
m
 d
e 

S.
 E

x?
 

Go
ve

rn
ad

or
 (
dt

).
 

Sa
íd
a 

18
75
 

Ag
os
to
 

11
7 

18
75
 

Ag
os
to
 

n
 

An
am
it
as
 (
6 

ra
pa
ri
ga
s 

e 
1 

cr
ia

nç
a)

 

A
c
o
m
p
a
n
h
a
d
a
 c
o
m
 g
ui
a 
da

 P
ro

cu
ra

tu
ra

 e
 o
r
d
e
m
 d
e 

S.
 E
x?
 

Go
ve
rn
ad
or
 (

dt
).

 

Sa
íd
a 

18
75
 

Ag
os
to
 

17
 

18
75
 

Ag
os
to
 

Em
il
ia
 d
e 
Je
su
s 

Vi
nd

a 
c
o
m
 o
r
d
e
m
 d
o 

Fi
sc

al
 d
a 
Ca
sa
. 

Fi
ca

m 
en

tr
eg

ue
s,

 p
or

 o
r
d
e
m
 d
a 
Co
mi
ss
ão
, 
23
 E
xp

os
ta

s 
as
 I
rm
ãs
 

de
 C
ar
id
ad
e.
 

18
76
 

Se
te

mb
ro

 

A
H
/
S
C
M
/
2
8
6
 —
 “
Li
vr
o 
de
 R
eg
is
to
 d
e 
en

tr
ad

as
 e
 s
aí

da
s 
de

 E
xp
os
to
s 
da
 S
an

ta
 C
as

a 
(1
85
0/
11
/2
0 

a 
18

76
/0

9/
08

)"
. 

A Mulher na Misericórdia de Macau | 369



Ta
be

la
 n
.º

 2
-
 “
Re
gi
st
o 
da
s 
En

je
it

ad
as
 e
xi

st
en

te
s 
e
m
 1
2 
de
 F
ev
er
ei
ro
 d
e 
18

67
, 
da

ta
 q
ue

 f
ic

ou
 a
bo
li
da
 

a 
Ro

da
 e
m
 M
ac
au
, 

e 
da
s 
En

je
it

ad
as

 r
ec
eb
id

as
 d
ep

oi
s 
po

r 
o
r
d
e
m
 d
o
 G
ov
er
no
”.
 

Da
ta

s 
de
 e
nt

ra
da

 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

Da
ta

s 
de
 s
aí

da
 p
ar

a 

am
as

 d
e 
fo
ra
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

Ob
se

rv
aç

õe
s 

D
a
t
a
s
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

- 
18

66
 |
 O
ut
ub
ro
 

6 
Fr

an
ci

sc
a 
Ro
sa
 

18
66
 |

 O
ut
ub
ro
 

7 
Ba

pt
iz

ad
a.

 

Ho
sp

. 
8h
 2
5 

18
69
, 
Al
ta
 e
m
 

Ja
ne
ir
o 
18
70
. 

Ho
sp

it
al

: 
Ma

rç
o,

 8
 d
e 
18

69
. 

Al
ta

: 
Ab

ri
l,

 2
2 
de
 1
86

9.
 

18
65
 
| 
N
o
v
e
m
b
r
o
 |
 1

7 
Ca

ta
ri

na
 

18
65
 
| 
N
o
v
e
m
b
r
o
 |

 1
8 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m:
 1
86
7,
 A

br
il
. 

Fa
le
ci
da
 

18
68
 

Ma
rç

o 

18
66

 |
 J
un
ho
 

26
 

Ma
ri

a 
18
66
 
| 
Ju

nh
o 

27
 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m:
 1

 d
e 

No
v.
 1
86
7.
 

Ho
sp
it
al
iz
ad
a 
5 
de
 M
ar

ço
 d
e 
18

69
, 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ma
rç
o 

18
65
 |
 D
ez

em
br

o 
| 

24
 

Ma
ri

a 
de
 J
es

us
 

18
65
 
| 
De

ze
mb

ro
 
| 
25
 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m:
 1

 d
e 

No
v.
 1
86
7.
 

Fa
le

ci
da

 
18
68
 

Ma
io

 

18
66

 |
 D
ez

em
br

o 
| 

19
 

Ma
ri
a 

Fr
an
ci
sc
a 

18
66
5 

| 
De

ze
mb

ro
 
|
 1

9 
Ba

pt
iz

ad
a 

Fa
le

ci
da

 
18

67
 

Ma
io

 
29

 

18
66

 |
 D
ez

em
br

o 
| 

27
 

Ma
rg

ar
id

a 
18
66
 
| 
De

ze
mb

ro
 
| 
27
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa

le
ci

da
 

18
69
 

Fe
ve
re
ir
o 

24
 

18
66
 |

 O
ut
ub
ro
 

22
 

Ca
mi
la
 

18
66
 |

 O
ut
ub
ro
 

23
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa

le
ci

da
 

18
68
 

Ju
lh
o 

18
66
 |
 J
an

ei
ro

 
15

 
A
l
a
m
a
 M
ar

ia
 

18
66
 |
 J
an
ei
ro
 

15
 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 1
6 
de
 A
go

st
o 
de
 1
86

7.
 

Fa
le
ce
u 

18
68
 

Ma
io

 

18
66
 |
 J
an

ei
ro

 
25

 
Ad

el
ai

de
 

18
66
 |
 J
an
ei
ro
 

25
 

Ba
pt
iz
ad
a 

D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 1
6 
de
 A
go

st
o 
de
 1
86

7.
 

Fa
le
ce
u 

18
67
 

Se
te
mb
ro
 

22
 

18
66
 |
 A
go
st
o 

16
 

Ma
ri

a 
da

 

As
su

nç
ão

 

18
66
 
| 
Ag

os
to

 
16

 
Ba

pt
iz

ad
a 

Ho
sp
it
al
: 

Áb
ri

l,
 

17
,1
86
9,
 Á
lt

a:
 A

bril
, 

26
, 

18
69

, 
Ho

sp
it

al
: 

Fe
vº
, 
23
, 
18

70
. 

Ho
sp
it

al
: 

Fe
vº
, 
23
, 
18

76
. 

18
66
 |

 J
ul

ho
 

25
 

Ma
ri

a 
Fr
an
ci
sc
a 

18
66
 |
 J
ul

ho
 

25
 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 1

 d
e 
N
o
v
e
m
b
r
o
 d
e 
18

67
. 

Ho
sp
it
al
: 
Ja

ne
ir

o,
 1
5,

 1
86
9.
 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ja
ne
ir
o 

22
 

18
66

 |
 O
ut
ub
ro
 

9 
Di
on
ís
ia
 

18
66
 |

 O
ut
ub
ro
 

9 
Ba

pt
iz

ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
Ja
ne
ir
o 

n
 

18
66

 |
 N
o
v
e
m
b
r
o
 |
 
& 

a
 

18
65
 |
 N
o
v
e
m
b
r
o
 
| 

6 
Ba

pt
iz

ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Fe
ve
re
ir
o 

16
 

370 | condição Feminina no Império Colonial Port uguês



Da
ta

s 
de

 e
nt
ra
da
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

Da
ta
s 
de
 s
aí

da
 p
ar

a 

a
m
a
s
 d
e 
fo
ra
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

Ob
se

rv
aç

õe
s 

Da
ta
s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

18
66
 

Ou
tu
br
o 

22
 

Au
re

li
a 

18
66
 

Qu
tu
br
o 

23
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Ho

sp
it

al
, 
Fe
và
 7
 d
e 
18
69
, 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Fe
ve
re
ir
o 

V
 

18
66
 

Ja
ne
ir
o 

15
 

Pa
ul
a 

18
66
 

Ja
ne
ir
o 

15
 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 3
 d
e 
Ag

os
to

 d
e 
18

67
. 

18
66
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

15
 

Fi
lo

me
na

 
18
66
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

16
 

Ba
pt
iz
ad
a 

18
66

 
Ju

nh
o 

Fr
an
ci
sc
a 
Ma
ri
a 

18
66
 

Ju
nh
o 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 1
6 
de
 A
go

st
o 
de

 1
86

7,
 

Ho
sp

it
al

, 
Ja
nº
, 

21
, 
de
 1
86

9.
 

18
66

 
Ju
lh
o 

Pu
lq
ue
ri
a 

18
66
 

Ju
lh

o 
Ba

pt
iz

ad
a 

18
66

 
Se

te
mb

ro
 

Ma
ri

a 
An
ta
 

18
66
 

Se
te

mb
ro

 
u
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Ho

sp
it

al
, 

Fe
vº
, 

1,
 d
e 
18

69
. 

Al
ta

: 
18

69
, 

Ma
rç
o,
 1
5.

 

18
66
 

Ag
os
to
 

19
 

Jo
aq

ui
na

 
18
66
 

Ag
os

to
 

2
0
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Ho
sp
it
al
, 
Ma
rç
o,
 5

, 
de

 1
86

9.
 Á
lt
a:
 J
ul
ho
, 

16
,1
86
9.
 

18
65

 
De

ze
mb

ro
 

Sa
bi
na
 M
ar

ia
 

18
65
 

De
ze
mb
ro
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ju
nh
o 

27
 

18
66

 
Ag
os
to
 

2
6
 

He
le

na
 

18
66
 

Se
te
mb
ro
 

26
 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 t

 d
e 
N
o
v
e
m
b
r
o
 d
e 
18
67
 

Fa
le
ce
u 

18
68
 

Fe
ve
re
ir
o 

2
 

18
66
 

Ju
nh
o 

14
 

Ma
ri

a 
Be

ne
di

ta
 

18
66
 

Ju
nh

o 
15
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Ho

sp
it

al
: 
Ja
nº
, 

21
, 
de

 1
86

9.
 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
18
 

18
66
 

Ou
tu
br
o 

19
 

An
ge
li
na
 

18
66
 

Ou
tu
br
o 

18
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Ho
sp
it
al
: 
Ma

rç
o,

 1
1,
 d
e 
18

69
. 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

2
0
 

18
66
 

Ma
io
 

Jo
an

a 
18
66
 

Ma
io
 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 1

 d
e 
N
o
v
e
m
b
r
o
 d
e 
18

67
. 

Fa
le
ce
u 

18
68
 

Ma
rç

o 

18
66
 

Ag
os
to
 

n
 

Ma
ri

a 
Lu
cr
ec
ia
 

18
66
 

Ag
os

to
 

n
 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 3
 d
e 
Ag

os
to

 d
e 
18
67

. 
Fa
le
ce
u 

18
67

 
N
o
v
e
m
b
r
o
 

18
66
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

16
 

Ma
ri

a 
Si
mp
li
ci
a 

18
66
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

17
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ju

nh
o 

18
66

 
Se
te
mb
ro
 

El
vi
ra
 

18
66
 

Se
te
mb
ro
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Ho
sp
it
al
: 

7 d
e 
Ma

rç
o 
de
 1
86

9,
 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ma
rç
o 

24
 

18
66

 
Ag
os
to
 

23
 

Jo
aq

ui
na

 M
ar

ia
 

18
66
 

Ag
os

to
 

29
 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 3
 d
e 
Ag

os
to

 d
e 
18

67
. 

Fa
le
ce
u 

18
66
 

Ag
os

to
 

23
 

Ma
ri

a 
Fi
li
pa
 

18
66
 

Ag
os

to
 

23
 

Ba
pt

iz
ad

a 
De

sm
ar

mn
ad

a 
e
m
 1

 d
e 
N
o
v
e
m
b
r
o
 d
e 
18

67
. 

Fa
le
ce
u 

18
65
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

15
 

Ge
rt
ru
de
s 

18
65
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

15
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

A Mulher na Misericórdia de Macau | 374



Da
ta
s 
de

 e
nt

ra
da

 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

Da
ta

s 
de
 s
aí

da
 p
ar

a 

am
as

 d
e 
fo
ra
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

Ob
se
rv
aç
õe
s 

Da
ta

s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

18
66

 
| 
N
o
v
e
m
b
r
o
 |

 2
8 

Ma
ri
a 

Ir
én

ia
 

18
66
 
| 
N
o
v
e
m
b
r
o
 |

 2
8 

Ba
pt
iz
ad
a 

Ho
sp
it
al
: 
Ma

rç
o,

 4
, 
de
 1
86

9.
 A
lt

a:
 M
ar
ço
, 

71
1,

 d
e
 1
86
9,
 

18
66

 
| 
Ma

io
 

V
 

Ma
ri
a 
Ca
et
an
a 

18
66
 

| 
Ma
io
 

V
 

Ba
pt
iz
ad
a 

D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 3
 d
e 
Ag

os
to

 d
e 
18

67
. 

Fa
le
ce
u 

18
66

 
| 
De

ze
mb

ro
 
| 

17
 

H
o
n
o
r
a
t
a
 

18
66
 
| 
N
o
v
e
m
b
r
o
 |

 
17
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
66

 |
 J
an
ei
ro
 

1 
Ma
ri
a 
da

 G
ló
ri
a 

18
67
 |

 J
an
ei
ro
 

2 
Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
66

 |
 D
ez
em
br
o 
| 

17
 

Qu
it
ér
ia
 

18
66
 
| 
De

ze
mb

ro
 
|
 
17
 

Ba
pt

iz
ad

a 
En

tr
eg

ue
 a
 C
at

ar
in

a 
An

tó
ni

a 
Ro

dr
ig

ue
s 

Go
nç
al
ve
s 
po
r 
de
sp
ac
ho
 d
a 
Co
mi
ss
ão

 d
e 

30
 d
e 
Ou
tu
br
o 
de
 1
86

7,
 e
m:
 

18
67

 
Ou

tu
br

o 
n
 

18
65

 |
 N
o
v
e
m
b
r
o
 
|
 
2 

Bá
rb

ar
a 

18
65
 
| 
N
o
v
e
m
b
r
o
 
|
 
2 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67

 
Fe
ve
re
ir
o 

u
 

18
66

 |
 M
ar

co
 

2
0
 

Fr
an
ci
sc
a 

1
8
6
6
 
|
 M
a
r
ç
o
 

2
0
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67
 

Ju
lh
o 

24
 

18
66

 |
 J
un

ho
 

4
 

Ma
ri
a 

Fi
lo

me
na

 
18

66
 
| 
Ju

nh
o 

4 
Ba

pt
iz

ad
a 

Ho
sp
it
al
: 
Ma

rç
o,

 9
, 
de
 1
86

9.
 A
lt

a:
 M
ai

o,
 

20
, 
de
 1
86

9.
 H

os
pi
ta
l:
 J
un

ho
, 

19
, 
de

 1
87
1.
 

AÁl
ta:

 
Ju

nh
o,

 3
0,
 
de

 1
87

1 

18
66

 |
 J
ul

ho
 

25
 

A
m
p
a
r
a
 

18
66
 |
 J
ul

ho
 

25
 

Ba
pt

iz
ad

a 

18
67

 |
 J
an
ei
ro
 

1 
Ma
ri
a 
de

 J
es
us
 

18
67

 |
 J
an
ei
ro
 

2 
Ba

pt
iz

ad
a 

Ho
sp

it
al

: 
Ja
ne
ir
o,
 1
9,

 d
e 
18

69
. 

Al
ta

: 
21
 d
e 

Ma
io
 d
e 
18
69
. 

Ho
sp
it
al
: 

Fe
vº
, 

8,
 d
e 

18
71
. 

Al
ta

: 
Ju
lh
o,
 1

2,
 d
e 
18

70
. 

18
66

 |
 N
o
v
e
m
b
r
o
 |

 1
0 

Ma
ri
a 
Se

ve
ri

na
 

18
67

 
| 
N
o
v
e
m
b
r
o
 |

 
10

 
Ba
pt
iz
ad
a 

Ho
sp

it
al

: 
Fe
vº
, 

11
, 
de
 1
87

0.
 A
lt
a:
 M
ar
ço
, 

2,
 d
e 
18

70
. 

18
66

 |
 M
ar

ço
 

1 
Ma
ri
a 

Fe
li
ci
an
a 

1
8
6
6
 
|
 M
a
i
ç
o
 

1 
Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
Ja
ne
ir
o 

18
66

 |
 D
e
z
e
m
b
r
o
 |

 
16
 

Ar
ca

ng
el

a 
18
66
 |
 D
ez
em
br
o 

| 
16

 
Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67
 

Ag
os
to
 

18
66

 |
 A
br
il
 

u
 

Ri
ta
 

18
66
 |
 A
br
i 

15
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Ho
sp
it
al
: 
Ma

rç
o,

 5
, 
de
 1
86

9.
 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
Ma

rç
o 

372 | condição Feminina no Império Colonial Port uguês



Da
ta
s 
de

 e
nt
ra
da
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

Da
ta

s 
de
 s
aí
da
 p
ar

a 

am
as

 d
e 
fo
ra
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

Ob
se
rv
aç
õe
s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

18
66
 

Ju
nh
o 

Ma
ri

a 
Câ
nd
id
a 

18
66
 

Ju
nh

o 
4
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

1
8
6
9
 

Ja
ne
ir
o 

2 

18
67
 

Ja
ne
ir
o 

Ma
ri
a 
Te

od
ós

ia
 

18
67
 

Ja
ne
ir
o 

7 
Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
N
o
v
e
m
b
r
o
 
|
 

1 

18
66
 

Ju
nh
o 

n
 

Jo
an
a 

18
66
 

Ju
nh
o 

n
 

Ba
pt
iz
ad
a 

18
67

 
Ja
ne
ir
o 

B
 

Pe
tr
an
it
a 

18
67
 

Ja
ne
ir
o 

1B
 

Ba
pt

iz
ad

a 

D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 1

 d
e 
N
o
v
e
m
b
r
o
 d
e 
18
69
. 

Fa
le
ce
u 

18
67
 

Ab
ri
l 

n
 

18
66

 
Se
te
mb
ro
 

18
 

Pa
ul

a 
18
66
 

Se
te

mb
ro

 
19
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67
 

OD
ut

ub
ro

 
ET
 

18
65

 
D
e
z
e
m
b
r
o
 

Am
br
os
ta
 

18
65
 

D
e
z
e
m
b
r
o
 

6 
Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67
 

Fe
ve
re
ir
o 

|
 
15
 

18
66

 
Ss

et
em

br
o 

23
 

Au
gu
st
a 

18
66
 

Se
te
mb
ro
 

28
 

Ba
pt
iz
ad
a 

D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 1
5 
de

 F
ev
er
ei
ro
 d
e 
18
68
. 

En
tr

eg
ue

 a
 E
x
m
?
 S
ra

. 
D.

 S
av
it
a 
Tr

in
da
de
 

Br
ag

a 
po
r 
de
sp
ac
ho
 d
a 
Se

ss
ão

 d
e 
8 
de
 

Ma
io
 d
e 
18
70
, 
as

si
na

do
 o
 r
es
pe
ct
iv
o 

Te
rm
o.
 

18
66

 
Ou

tu
br

o 
17

 
Jo

sé
 M
ar
ia
 

18
66
 

Ou
tu
br
o 

18
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67
 

Ou
tu

br
o 

21
 

18
67
 

Ab
ri

l 
V7
 

En
gr
ac
ia
 

18
66
 

Ab
ri

l 
V7
 

Ba
pt

iz
ad

a 
D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 8
 d
e 
Ag
os
to
 d
e 
18
67

. 
Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ou

tu
br

o 
5 

18
66
 

Ju
lh
o 

2
0
 

Au
ro

ra
 M
ar

ia
 

18
66
 

Ju
lh
o 

Ba
pt
iz
ad
a 

D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 8
 d
e 
Ag

os
to

 d
e 
18
67

. 
Fa
le
ce
u 

18
68
 

Ja
ne
ir
o 

2
8
 

18
66
 

Ju
lh
o 

31
 

In
ác
ia
 M
ar
ia
 

18
66
 

Ju
lh

o 
31

 
Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
68

 
Ag
os
to
 

8 

18
67

 
Ja
ne
ir
o 

29
 

Fr
an
ci
sc
a 

18
67
 

Ja
ne
ir
o 

29
 

Fa
le
ce
u 

18
67
 

Ou
tu
br
o 

n
 

18
67

 
Ja
ne
ir
o 

19
 

Ca
rm
it
a 

18
67
 

Ja
ne
ir
o 

2
0
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Ho
sp
it
al
: 
Ja

nº
 2
2 
de
 1
86
9.
 A
lt

a:
 A

br
il

, 

15
 d
e 
18
69
. 
En

tr
eg

ue
 a
 D

. 
Co

el
ho

 d
os
 

Sa
nt

os
 p
or
 d
es
pa
ch
o 
da
 C
om
is
sã
o 
de

 3
 

de
 M
ai
o 
de

 1
87

0,
 a
ss

in
ad

o 
co
mp
et

en
te

 

Te
rm

o.
 

18
66

 
Ma

io
 

Pe
tr
on
it
a 

18
66
 

Ma
io
 

15
 

D
e
s
m
a
m
e
n
t
a
d
a
 e
m
 9
 d
e 
Ag

os
to

 d
e 

18
67
. 

Fa
le
ce
u 

18
67
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 |
 

1 

A Mulher na Misericórdia de Macau | 273



Da
ta
s 
de
 s
aí
da
 p
ar

a 
Da
ta
s 
de

 e
nt

ra
da

 
Da
ta
s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

am
as

 d
e 
fo
ra
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

Ob
se

rv
aç

õe
s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

18
65

 
N
o
v
e
m
b
r
o
 

1B
 

Fr
an
ci
sc
a 

18
65

 
N
o
v
e
m
b
r
o
 

18
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ab
ri
l 

18
66
 

Ma
io
 

n
 

An
as

ta
si

a 
18

66
 

Ma
io
 

n
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ab
ri
l 

á
 

18
66
 

De
ze

mb
ro

 
Au

ré
li

a 

Jo
aq
ui
na
 

18
66
 

Ou
tu
br
o 

Ba
pt
iz
ad
a 

Ho
sp
it
al
: 
Ja
ne
ir
o,
 2
2 
de

 1
86

9.
 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
Ja
ne
ir
o 

28
 

18
66
 

Se
te
mb
ro
 

Ma
ri

a 
da

 

Na
ti
vi
da
de
 

18
66
 

Se
te
mb
ro
 

Ba
pt
iz
ad
a 

D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 1 
de

 N
o
v
e
m
b
r
o
 d
e 

18
67
, 

Fa
le
ce
u 

18
68

 
Ma
rç
o 

a
 

18
65
 

De
ze

mb
ro

 
Fr
an
ci
sc
a 
Ma

ri
a 

18
65
 

De
ze
mb
ro
 

21
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ju

lh
o 

Á
 

18
67
 

Fe
ve
re
ir
o 

Ma
ri

a 
da
 

Pu
ri

fi
ca

çã
o 

18
67
 

Fe
ve
re
ir
o 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ju
nh
o 

u
 

18
66
 

Ag
os
to
 

23
 

Ma
ri

a 

Es
pe

ra
nç

a 

18
67
 

Fe
ve
re
ir
o 

15
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Ho
sp
it
al
: 
Ja

nº
 2
1 
de

 1
86
9.
 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ja
ne
ir
o 

2n
 

18
66
 

Ag
os

to
 

20
 

Be
rn

ar
da

 
18
67
 

Fe
ve
re
ir
o 

15
 

Ba
pt
iz
ad
a 

D
e
s
m
a
m
a
d
a
 e
m
 1
5 
de
 S
et

em
br

o 
de

 

1
8
6
8
.
 

En
tr

eg
ue

 a
 M
an
ue
l 
de
 M
a
c
e
d
o
 X
av
ie
r 
po
r 

de
sp

ac
ho

 d
a 
Co

mi
ss

ão
, 
de
 2
2 
de

 M
ai
o 

de
 1
86
8,
 e
m:
 

1
8
6
8
 

Ma
io
 

28
 

18
66
 

Ju
lh
o 

B
 

An
ac
le
ta
 

18
66

 
Ju
lh
o 

B
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
68

 
Ju

nh
o 

16
 

18
66
 

Ag
os
to
 

n
 

Ma
ri

a 
Fi
lo
me
na
 

18
66
 

Ag
os

to
 

n
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ja
ne
ir
o 

18
66

 
N
o
v
e
m
b
r
o
 

nn
 

Ma
ri
a 
Jo

se
fa

 
18

66
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

1B
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Re
co

lh
eu

 e
m
 3
 d
e 
Ag

os
to

 d
e 
18
67
. 

18
66
 

Ou
tu
br
o 

17
 

Ma
rt

a 
18

66
 

Ou
tu
br
o 

F
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Ho
sp
it
al
: 

Fe
vº
 8
 d
e 
18

70
. 

Al
ta
: 
Fe
ve
 2
3 

d
e
 1
87
0.
 

18
67
 

Ja
ne

ir
o 

26
 

Au
ré

ti
a 
Ma

ri
a 

18
67
 

Ja
ne
ir
o 

26
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ja
ne
ir
o 

22
 

374 | condição Feminina no Império Colonial Port uguês



Da
ta
s 
de
 s
af
da
 p
ar
a 

Da
ta
s 

Da
ta
s 
de

 e
nt

ra
da

 
N
o
m
e
s
 

a
m
a
s
 d
e 
fo
ra
 

Ob
se
rv
aç
õe
s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

Ho
sp
it
al
: 
Ma
io
, 
19
 d
e 
18

69
. 

Alt
a: 

J
u
n
h
o
,
 

12
 d
e 
18
69
, 

Ho
sp
it
al
: 
3 
de
 D
ez

º 
8 
de

 

18
69
, 

Al
ta

: 
De

zº
 1
3 
de
 1
86

9.
 H

os
pi

ta
l:

 

Ja
nº

 2
8 
de
 1
87

0.
 A
lt

a:
 F
ev
º 
5 
de
 1
87
0.
 

Ho
sp
it
al
: 
Ma

rç
o,

 1
8 
de

 1
87

0.
 P
as

so
u 
pa
ra
 

| 
Ho
sp
it
al
 d
e 

S. 
Ra
fa
el
 c
am

o 
In
vá
li
da
, 
em
 

3 
de
 M
ai
o 
de
 1
87

0.
 

18
50
 
|
 N
o
v
e
m
b
r
o
 
| 
2
0
 |

 R
os
a 

An
tó
ni
a 

Ba
pt
iz
ad
a 

18
58

 |
 F

ev
er
ei
ro
 

6 
|
 
Ma
rc
el
a 

Jo
sé

 
Ba
pt
iz
ad
a 

22
 |

 F
lo

ra
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fo
i 

ao
 H
o
s
p
i
t
a
l
 

em
 D

ez
º,
 2
8,
 d

e 
18
70

. 
18

59
 |
 F

ev
er
ei
ro
 

18
62
 
| 
Ju
nh
o 

12
 
| 
Ma

ri
a 

Ri
ta

 
Ba
pt
iz
ad
a 

Fo
i 
ao
 H
os
pi
ta
l 
e
m
 S
et
º,
 1

1,
 d
e 
18
65
. 

Ba
pt
iz
ad
a 

En
tr

eg
ue

 a
 J
oa

na
 R
od

rí
gu

es
 e
m:
 

Ma
io

 
18
 

Po
r 
de
sp
ac
ho
 d
a 
Co
mi
ss
ão
 d
e 
17
 d
e 
Ma

io
 

de
 1
86
7 
e 
do
 r
es
pe
ct
iv
o 
te

rm
o 
da

 m
e
s
m
a
 

da
ta
. 

18
63
 
| 
Ma

rç
o 

25
 |
 M

ar
ia

 d
as
 

Do
re
s 

Ba
pt
iz
ad
a 

En
tr
eg
ue
 a
 C
ae
ta
no
 G
o
m
e
s
 d
a 

Sil
va,

 p
or
 

18
67

 )
 A

br
il

 
2 

de
sp
ac
ho
 d
a 
Co
mi
ss
ão
 d
e 

31
 d
e 
Ma

rç
o 

de
 1
86
7,
 e
 d
o 
te

rm
o 

re
sp

ec
ti

vo
. 

18
68
 |

 J
ul

ho
 

7 
|
 V
er

ón
ic

a 

18
63

 |
 J
ul

ho
 

27
 |

 S
in

fo
ro

za
 

Ba
pt
iz
ad
a 

Ba
pt
iz
ad
a 

En
tr

eq
ue

 a
 D

. 
Le

oc
ád

ia
 ).

 d
a 

Co
st
a,
 p
or
 

18
67

 |
 F

ev
er
ei
ro
 

2
8
 

as
se
nt
o 
da

 C
om

is
sã

o 
de
 3
 d
e 
Ma

rç
o 

de
 1
86
7,
 e
 d
o 
Te

rm
o 
as

si
na

do
 e
m
 4
 d
o 

| 
I 

m
e
s
m
o
 a
no
. 

Í 

18
65

 |
 A

br
il
 

17
 
| 
Te

re
sa

 

A Mulher na Misericórdia de Macau | 375



Da
ta
s 
de

 e
nt

ra
da

 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

Da
ta

s 
de

 s
aí

da
 p
ar

a 
a
m
a
s
 d
e 
fo
ra
 

A
n
o
 

“ 
Mê

s 
|
 D
ia
 

Ob
se
rv
aç
õe
s 

Da
ta
s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

18
65
 
| 
Ma
io
 

7 
An

a 
Ma

ri
a 

Ba
pt

iz
ad

a 
En

tr
eg

ue
 a
 D

. 
Vi
ce
nt
e 
PS
. 

Pe
lt
er
??
, 

na
 

co
nf

or
mi

da
de

 d
o 
as

se
nt

o 
da

 C
om
is
sã

o 

de
 7
 d
e 
Ma

rç
o 
de
 1
86

7,
 e
 d
o 
Te
rm
o 

as
si

na
do

 e
m
 1
3 
do
 m
e
s
m
o
 a
no
. 

18
67

 
Fe

ve
re

ir
o 

22
 

18
65
 
| 
Ma

io
 

15
 

Ma
ri

a 

Es
pe

ra
nç

a 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ag
os
to
 

18
65
 
| 
Ma
io
 

1B
 

Ma
ri

a 
Va
le
nt
in
a 

Ba
pt
iz
ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ju
nh
o 

18
65

 |
 J
un
ho

 
6 

Ju
li

an
a 
Ma

ri
a 

Ba
pt

iz
ad

a 

18
65

 |
 J
ul
ho

 
25

 
Ma

ri
a 
A
n
a
 

Ba
pt

iz
ad

a 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ma

rç
o 

En
tr

eg
ue

 a
 D

. 
Um

be
li

na
 G
on

ça
lv

es
, 
po
r 

de
sp
ac
ho
 d
a 
Co
mi
ss
ão
 d
e 
7 
de

 A
br

il
 
de

 

18
67

 e
 d
o 
te

rm
o 
as

si
na

do
 n
es

sa
 d
at
a.

 

18
67
 

Ab
ri
l 

18
65
 |

 A
go
st
o 

8 
Se
ri
ac
o 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ju
nh
o 

21
 

18
65

 |
 A
go
st
o 

25
 

Pe
tr
on
il
la
 

Ba
pt

iz
ad

a 
En

tr
eg

ue
 a
 E

li
a 
Pu
lg
ue
ri
a 
H
o
g
h
m
a
n
,
 p
or
 

as
se
nt
o 
da

 C
om
is
sã
o 
de
 1
2 
de
 A
br

il
 1
86
9.
 

18
69

 
Ab

ri
l 

13
 

18
65

 |
 S
et
em
br
o 

|
 1

4 
Ma

ri
a 
da

 C
ru

z 
Ba

pt
iz

ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67

 
Ju

nh
o 

22
 

18
65

 |
 S
et

em
br

o 
| 

15
 

Ag
ap

it
a 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67

 
N
o
v
e
m
b
r
o
 

21
 

18
65

 |
 O
ut
ub
ro
 

n
 

Ca
ta

ri
na

 R
os

a 
Ba

pt
iz

ad
a 

Ho
sp

it
al

: 
Ja

ne
ir

o,
 1
9 
de

 1
86

9.
 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
Ja
ne
ir
o 

22
 

18
65

 |
 O
ut
ub
ro
 

18
 

Te
re

sa
 A
ng

él
ic

a 
Ba

pt
iz

ad
a 

Fa
le
ce
u 

18
67
 

Ju
nh

o 

18
65

 |
 O
ut
ub
ro
 

29
 

Is
ab
el
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Fa
le
ce
u 

18
67
 

N
o
v
e
m
b
r
o
 

15
 

18
65

 |
 D
ez
em
br
o 

|
 3

1 
A
n
a
 M
ar
ia
 

In
vá
li
da
 

Ba
pt

iz
ad

a 

1
8
6
6
 |
 F
ev

er
ei

ro
 

9
 

Fr
an

ci
sc

a 
Xa
vi
er
 

In
vá

li
da

 
Ba

pt
iz

ad
a 

Ho
sp
it
al
: 
Ju
lh
o,
 5
 d
e 
18

70
. 

Al
ta

: 
Ju
lh
o,

 

22
,1
87
0.
 

376 | condição Feminina no Império Colonial Português



Da
ta
s 
de

 e
nt
ra
da
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

Da
ta
s 
de
 s
aí

da
 p
ar

a 

a
m
a
s
 d
e 
fo
ra
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

18
66

 |
 M
ai

o 
10

 
Mi

ca
el

a 
In

vá
li

da
 

Ba
pt

iz
ad

a.
 

Ob
se
rv
aç
õe
s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

18
66

 
| 
Ma
io
 

22
 

En
gr

ác
ia

 
In

vá
li

da
 

Ba
pt

iz
ad

a 
Sa
iu
 p
ar

a 
Ho
sp
it
al
, 
po
r 
do
en
te
, 
e
m
 1
8 
de
 

Se
te

mb
ro

 d
e 
18
68
 e
 a

li
 
fa

le
ce

u.
 

Fa
le
ce
u 

18
68
 

Se
te
mb
ro
 

30
 

18
66

 |
 M
ai

o 
25
 

Ma
ri

a 
de

 J
es
us
 

da
s 
Do
re
s 

In
vá

li
da

 
Ba

pt
iz

ad
a 

Ho
sp
it
al
 e
m
 2
7 
de

 M
ai
o 
de
 1
87

0.
 A
lt
a:
 

Ju
nh

o,
 1
2,

 1
87

0.
 H

os
pi

ta
l 
e
m
 7
 d

e 
Ja

ne
ir

o 

de
 1
87
1.
 A
lt

a 
e
m
 1
8.

 

18
69

 |
 A
go
st
o 

4 
Ma
ri
a 

En
tr
eq
gu
e 
po
r 
Pe
. 
An

tó
ni

o 
Jo
sé
 G
. 

Pe
re

ir
a,

 

po
r 
o
r
d
e
m
 d
o 

Sr
. 
Pr
es
id
en
te
. 
Ba

pt
iz
ad
a 

pe
lo
 m
e
s
m
o
 P

e.
 A
nt

ón
io

. 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ag
os
to
 

18
69
 |

 S
et

em
br

o 
| 

27
 

A
n
a
 J
oa

qu
in

a 
En

tr
eg

ue
 p
el
a 

Po
lí

ci
a,

 B
ap

ti
za

da
 p
el
o 

Pa
dr

e 
Cu
ra
. 

Fa
le
ce
u 

18
69

 
Se

te
mb

ro
 

2
8
 

18
69

 |
 O
ut
ub
ro
 

F
 

Ma
ri

a 
En

tr
eg

ue
 p
el
a 

Po
lí

ci
a.

 B
ap
ti
za
da
 p
el

a 

Re
ge

nt
e.

 

Fa
le
ce
u 

18
69
 

Ou
tu

br
o 

18
 

18
69
 
| 
N
o
v
e
m
b
r
o
 
|
 
& 

M
a
r
i
a
 

18
72
 
| 
Se
te
mb
ro
 
|
 2

7 
Mar

ia 
do
 

Ro
sá
ri
o 

En
tr

eg
ue

 p
el
a 

Po
lí

ci
a.

 B
ap

ti
za

da
 p
el
o 

Pa
dr

e 
Cu
ra
. 

18
69
 

No
ve
rn
br
o 

En
tr

eg
ue

 p
el
a 

Po
lí

ci
a.

 B
ap
ti
za
da
 p
el
o 

Pa
dr

e 
Cu
ra
. 

Ho
sp
it
al
: 
se

te
mb

ro
, 
28

, 

18
72
. 

Alt
a: 

Ou
tu
br
o,
 2
2,

 1
87

2.
 

18
72
 
| 
N
o
v
e
m
b
r
o
 
|
 
7 

Tâ
ni
a 
de
 J

es
us
 

En
tr

eg
ue

 p
el
a 

Po
lí

ci
a.

 B
ap
ti
za
da
 p
el
o 

Pa
dr

e 
Cu
ra
. 

18
72
 
|
 D
ez
em
br
o 

|
 
7 

U
m
a
 c
ri

an
ça

 

po
r 
no
me
 

Ma
ri
a 
de

 J
es
us
 

it
al
 S

. 
Ra
fa
el
, 
di

go
, 
O
r
d
e
m
 

en
te
. 
Ho
sp
it
al
: 
Fe
ve
re
ir
o,
 1

8,
 

18
76

,.
 A
lt
a.
 

A Mulher na Misericórdia de Macau | 377 



Da
ta
s 
de
 s
aí
da
 p
ar

a 
Da
ta
s 
de
 e
nt
ra
da
 

N
o
m
e
s
 

a
m
a
s
 d
e 
fo
ra
 

Ob
se

rv
aç

õe
s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

18
73
 
| 
Ja
ne
ir
o 

1 
: 
Um

ac
ri

an
ça

 
Vi
nd

a 
do
 H
os
- 

En
tr

eg
ue

 a
 E
xm
? 

Sr
a.

 D
. 
Ma
ri
an
a 

Pe
re
ir
a 

po
r 
n
o
m
e
 

pi
ta
l 
S,
 R

af
ae
l,
 

po
r 
de

sp
ac

ho
 d
a 
se

ss
ão

 d
e 
5 
de
 M
ar
ço

 

He
le

na
 

o
r
d
e
m
 d
o 

Sr
. 

de
 1
87
3,
 a
ss

in
ad

o 
o 

re
sp

ec
ti

vo
 t
er

mo
, 

Pr
es

id
en

te
. 

18
73
 |

 F
ev
er
ei
ro
 

1 
) 

Se
rv
id
ei
ra
 d
o 

O
r
d
e
m
 d
o 

Sr
. 

Ho
sp
it
al
, 
po

r 
Pr

es
id

en
te

. 
Fo

i 

n
o
m
e
 C
am
il
a 

pa
ra
 H
os
pi
ta
l 

e
m
 5
 d
e 

Fe
ve
re
ir
o,
 1
87
3.
 

O
r
d
e
m
 d
o 

Sr
. 

| 

Pr
es

id
en

te
. 

378 | condição Feminina no Império Colonial Port luguês 

18
73

 
| 
Ju
lh
o 

29
 

| 
Ma

rt
a 

Gu
ia

 d
a 

Po
lí

ci
a.

 
|
 F
al
ec
eu
 e
m
 3
0 
do
 c
or

re
nt

e 
m
ê
s
 à
 u
ma

, 

Ba
pt
iz
ad
a 
pe
lo
 

— |
 d
e 
m
a
n
h
ã
.
 

Pa
dr

e 
Cu

ra
. 

18
75
 

- 
Ab
ri
l 

18
 
| 
Ma
ri
aR
it
a 

in
da
 d
o 

Ho
sp
it
al
 c
o
m
 

o
r
d
e
m
 d
o 

Sr
. 

Pr
es

id
en

te
. 

Fo
i 

pa
ra

 H
os
pi
ta
l 

c
o
m
 o
r
d
e
m
 d
a 

En
ca

rr
eg

ad
a,

 

| 
e
m
 2
3 
de
 

Fe
ve
re
ir
o 
de

 

18
76
. 



Da
ta
s 
d
e
 e
nt
ra
da
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

N
o
m
e
s
 

Da
ta

s 
de
 s
aí
da
 p
ar

a 

a
m
a
s
 d
e 
fo
ra
 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

Ob
se

rv
aç

õe
s 

Da
ta
s 

A
n
o
 

M
ê
s
 

Di
a 

18
75
 
| 
Ju

lh
o 

29
 

An
am

it
a 

(r
ap
ar
ig
a)
 

Gu
ia

 d
a 

Pr
oc

ur
at

ur
a,

 

o
r
d
e
m
 d
e 

S5.
 E

x?
 

Go
ve
rn
ad
or
. 

Sa
íu
 o
r
d
e
m
 d
o 

Go
ve
rn
ad
or
. 

18
75
 

Ag
os
to
 

V
 

18
75
 
| 
Ag

os
to

 
10
 

An
am

it
a 

(r
ap

ar
ig

a)
 

Gu
ia

 d
a 

Pr
oc
ur
at
ur
a,
 o
r
d
e
m
 d
e 

S.
 E

x?
 

Go
ve
rn
ad
or
. 
Sa
íu
 o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

ad
or

, 

18
75
 

Ag
os
to
 

V7
 

18
75
 
| 
Ag

os
to

 
n
 

6 
An

am
it

as
 

(r
ap
ar
ig
as
) 

e 
1 

cr
ia

nç
a 

Gu
ia

 d
a 

Pr
oc
ur
at
ur
a,
 o
r
d
e
m
 d
e 

S.
 E
x?
 

Go
ve

rn
ad

or
. 
Sa
íu
 o
r
d
e
m
 d
o 
Go

ve
rn

ad
or

. 

18
75
 

Ag
os
to
 

11
7 

18
75
 
| 
Ag

os
to

 
16
 

Et
el

vi
na

 d
e 

Je
su
s 

O
r
d
e
m
 d
o 

Sr
. 
Fi

sc
al

 d
a 
Ca

sa
 d
os

 E
xp
os
to
s.
 

AH
/S

CM
/2

87
 —
 “
Li

vr
o 
de
 R
eg
is
to
 d
e 
En

tr
ad

as
 e
 S
aí

da
s 
de

 E
xp

os
to

s 
da

 S
an
ta
 C
as

a 
(1
85
0/
11
/2
0 

a 
18
77
/0
9/
24
)”
 

Ta
be
la
 n
.º
 3

 —
 “
Li
st
a 
da

s 
ex

po
st

as
 a
du

lt
as

 e
 c
ri
an
ça
s 
da
 S
an

ta
 C
as

a 
da
 M
is
er
ic
ór
di
a 
q
u
e
 f
or

am
 e
nt

re
gu
es
 à
s 

Ir
mã
s 
de
 C
ar

id
ad

e 
da
 O
r
d
e
m
 

d
a
 C
on
gr
eg
aç
ão
 d
e 
Ca
no

ss
ia

na
s,

 n
o
 d
ia
 8

3 
de
 S
et

em
br

o 
de
 1
87
6”
. 

Cr
ia
nç
as
 

1 
Te

re
sa

 d
e 
Je
su
s 

4 
an

os
 d
e 
id
ad
e 

2 
Ma

ri
a 
d
o
 R
os
ár
io
 

4
 a
n
o
s
 e
 

6 
m
e
s
e
s
 

7 
an

os
 d
e 
id
ad
e 

De
po
si
ta
da
 

A Mulher na Misericórdia de Macau | 379



Ma
ri
a 
Au
ta
 

10
 a
no

s 
de

 i
da

de
 

M
a
r
i
a
 
Fi
lo
me
na
 

10
 a
no

s 
de

 i
da

de
 

Ma
ri
a 
Se

ve
ri

na
 

10
 a
no

s 
de

 i
da

de
 

Ma
ri
a 

Jo
se
fa
 

10
 a
no

s 
de

 i
da

de
 

Su
sa

na
 d
o 

Ro
sá

ri
o 

10
 a
no

s 
de

 i
da

de
 

Ma
rt

a 
do

s 
Re
mé
i 

10
 a
no

s 
de

 
id
ad
e 

Jo
an

a 
da

 L
uz

 
10

 a
no

s 
de

 i
da

de
 

Fa
le
ce
u 
no
 H
os
pi
ta
l,
 3
0
 d
e 
Ag

os
to
 d
e 
18

77
. 

Ma
ri
a 

Ir
en

ia
 

10
 a
no

s 
d
e
 

id
ad
e 

Fr
an
ci
sc
a 
Ro
sa
 

10
 a
no

s 
de

 i
da

de
 

Qu
in

ti
na

l 
da

s 
Do
re
s 

10
 a
no

s 
de

 i
da

de
 

Sa
íu
 e
m
 1
4 
de
 O
ut
ub
ro
 p
ar

a 
ca

sa
 d
o 

Sr
. 
M
a
x
i
m
i
a
n
o
 A

À. 
do
s 
Re
mé
di
os
. 

Te
re
sa
 d
e 
Je
su
s 

14
 a
no

s 
de

 i
da
de
 

De
po

si
ta

da
 

Ma
ri
a 
da

 A
ss

un
çã

o 
10

 a
no
s 
de

 i
da

de
 

Ma
ri
a 

de
 J
es
us
 

10
 a
no
s 
de

 i
da

de
 

Ce
ga

. 
Fa
le
ce
u,
 2
4 
de
 S
et
em
br

o 
de

 1
87
7.
 

Ad
ul
ta
s 

v
 

Te
re

sa
 d
e 
Je

su
s 

25
 a
no
s 
de

 i
da
de
 

18
 

An
a 
Ma
ri
a 
da

 A
ss

un
çã

o 
18

 a
no

s 
de

 i
da

de
 

In
vá

li
da

 

19
 

Si
nf
or
oz
a 
de

 J
es

us
 

25
 a
no
s 
de
 i
da
de
 

In
vá
li
da
 

2
0
 

Ma
ri
a 
de

 J
es
us
 d
as

 D
or
es
 

17
 a
no

s 
de

 i
da
de
 

Ce
ga
 

21
 

Mi
ca
el
a 
de
 S
an
to
 

19
 a
no

s 
de

 i
da

de
 

Ce
ga
 

22
 

Fr
an
ci
sc
a 
Xa
vi
er
 

19
 a
no

s 
de

 i
da

de
 

Ce
ga
 

23
 

Fl
or

a 
32
 a
no

s 
de

 i
da

de
 

Ce
ga
 

380 ] condição Feminina no império Colonial Port luguês



Mendigas, Santas e Loucas, das Ruas às Clausuras: 
Para uma Compreensão sobre a 

Condição Feminina no Brasil (século XIX) 

Marcos António de Almeida 

Resumo: MENDIGAS, SANTAS E LOUCAS, são o resultado de uma curiosidade que deu frutos. Estovo 
em busca dos franciscanos e junto a eles encontrei os pobres. Entre um e outro objeto, o elo 
que os unia era a prática da solidoriedade. Um franciscano doando parte do seu salário de 
professor a um Asilto, indicava uma mudança de postura frente à “pobreza franciscano”, ero 
ele quem davo e não mendigava. De outro fado, o sociedade baiana se confrontava com umo 
realidade crua e difícil. O abandono e a loucura que os Asitos tentavam remediar, fruto de 
uma sociedode em frangalhos, gerou um tipo de rede solídário que fhes permitiu enfrentar 
certos desofios conforme às suas possibilidades. Homens, mulheres e crianças estão oqui 
representados, porém a mulher parece ser o gênero mais atingido. Os resultados da pesquisa 

opontom para mulheres que estavam sempre à mercê dos infortúnios femininos. DAS RUAS ÀS 

CLAUSURAS, elas têm de corresponder a um estereótipo que lhe foi imputado e sem o qual 

ela estará perigosamente ameaçada de ser penalizada. PARA UMA COMPREENSÃO SOBRE À 

CONDIÇÃO FEMININA NO BRASIL (SÉCULO XIX) surge, desso forma, como uma tentotiva de 
conectar vidas esquecidas e oindo não contado de mulheres de todas os cores, de tontos 

amores, mulheres carentes, ainda vistas como meros objetos. 

A historiografia brasileira sobre a mulher tem produzido abordagens distintas sobre a 
condição feminina no Brasil. À mulher e suas variadas facetas passou a ocupar um lugar 
privilegiado na historiografia brasileira contemporânea. Não preciso me alongar sobre o 
silêncio e a exclusão das mulheres na história do Brasil. As práticas sócio-históricas femininas 

nas Américas confirmam a existência de violência e exploração, mas revelam também 

mormentos de negociações entre homens e mulheres, estas seguem à risca as normas ou as 
transgridem, seja de forma velada, seja de maneira explícita. AÀ evolução das conquistas e 
construção das sociedades modernas aponta para uma diversidade de realidades complexas 

a serem decifradas. Não obstante, é impossível uma abordagem sobre a mulher isolada do 

contexto no qual se efetivam as relações de sociabilidade, 

Guiados pela história social que consagrou sua atenção a grupos “excluídos” da narrativa 

histórica, como também se ocupou em analisar as relações familiares, a sexualidade, a 

SILVA, Maria Beatriz Nizza da, “A universidade brasileira e os estudos sobre a mulher”, tn: Revista do iInstituto 

de Estudos Brasileiros, São Paulo, n. 27, (1987), pp. 75-91; PRIORE, Mary del, (org.), Histório das mulheres no 

Brosil, São Paulo: Contexto, 1997. 



382 | condição Feminina no Império Colorual Português 

criminalidade, a morte ou o pecado como objetos de reflexão histórica, os historiadores 

brasileiros fizeram emergir dos arquivos um conjunto de agentes sociais até então pouco 

conhecidos. O termo “excluídos” é sugestivo, pois indica que eles (mulheres, escravos, loucos, 

criminosos etc.) não receberam a devida atenção dos historiadores?. Santas ou feiticeiras, 

detentoras do poder do bem ou do mal, dependendo de sua esfera (privada ou pública), 

a mulher sempre povoou a imaginação dos homens e o seu lugar na história obedeceu à 

lógica dos interesses os mais díspares. Constatamos que a introdução de temáticas ligadas 

às questões da mulher não era novidade, a mulher como eixo de uma multiplicidade de 

ângulos desnudava as sociedades que as tentavam esconder. Como se isso fosse possível. Elas 

são onipresentes, falantes ou silenciosas, ativas ou contemplativas, elas conseguiram mudar 

lentamente a imagem do mundo. 

O nosso olhar se inscreve, portanto, num recorte histórico decisivo: na transição da 

condição feminina do período colonial para o império, período, aliás, pouco estudado no 

que tange à temática?. O presente texto é fruto de algumas reflexões a partir de dados 

coletados de uma documentação sobre asilos para pobres em Salvador, no século XIXº. As 

informações que emergem da documentação revelam a dura realidade social da cidade de 

Salvador. Por outro lado, elas suscitam uma curiosidade acerca das formas de superação da 

pobreza partilhadas entre as camadas sociais, Pobres se ajudam mutuamente, ricos também 

participam das iniciativas filantrópicas a favor dos pobres e a sociedade vai abrindo espaços 

para as mulheres que, pouco a pouco, encontram novas formas de auto-sustentação foram 

dos padrões estabelecidos. 

Em 1852, James Wetherell, vice-consul Inglês na Bahia, declara em seus apontamentos 

que a Bahia é “uma cidade de maravilhosa que o sol ainda fixa com o olhar direto, como 

que enamorado do maravilhoso reino e encantado de viver ali”“. O olhar embevecido de um 

estrangeiro sobre a “terra estranha” não revela, entretanto, os paradoxos existentes. Weterel| 

capta as mudanças que estavam acontecendo na Bahia. Entre o abandono e a proteção, os 

habitantes de Salvador procuravam agir de acordo com as suas possibilidades, pois os indícios 

de herança colonial começam a apresentar consequências funestas: homens, mulheres e 

crianças estavam à mercê da generosidade da sociedade baiana. As mulheres, por sua vez, 

revelavam novas tendências comportamentais. 

? —"PERROT, Michelle. Os Excluídos da História, Operários, Mulheres, Prisioneiros. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1988. 

? — ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: Mulheres da colônia. Condiçõo feminina nos conventos e recolhimentos 

do Sudeste do Brasil (1750-1822), Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília: Edunb, 1993, p. 58. 

* —Arquivo Público do Estado da Bahia. Religião (APEBA). Recolhimento com os Humildes de Santo Amaro. Assunto: 

Religião, 1833-1888. Seção de Arquivo Colonial e Provincial, Maço 5279; APEBA, Asilo de mendicidade 1862-1880. 

Seção de Arquivo Colonial e Provincial. Maços 5301-5302-5303. 

5 — WETHERELL, James, Brasil. Apontamentos sobre a Bahia (1842-1857), Salvador: Edição Banco do Brasil S/A, s./d., 

p. 16. 



Mendigas, Santas e Loucas, das Ruas às Clausuras: Para uma Compreensão sobre à Condição Ferninina no Brasil (século XIX) Í 383 

Em Pernambuco, no Recolhimento de Nossa Senhora da Glória, há um plano para a 
formação feminina que além de orientar sobre a importância da educação feminina, dos papéis 
sociais das mulheres, e de regular os horários e práticas no interior da clausura, o arcebispo 
de Pernambuco, D. Azeredo Coutinho, apresenta um programa de estudo e profissional a 
ser ministrado às recolhidas. O arcebispo insiste na importância delas aprenderem a lere a 
escrever corretamente, elas devem se tornar ágeis na matemática. Segundo ele, elas deviam 
ser dispensadas do aprendizado do latim e da música, e ele solicita uma atenção toda especial 
na instrução da Economia Doméstica e na arte de cozer e bordars., 

Se em Pernambuco, a Igreja pretendia inserir a mulher no contexto de uma Economia 
Doméstica, na Bahia, a intenção se ampliava para a inserção da mulher no campo do 
trabalho assalariado. Respondendo a um inquérito sobre a situação da economia baiana, o 
desembargador João Rodrigues de Brito anotou, em 1807, um parecer favorável à inserção da 
mulher no mundo do trabalho livre. O desembargador sustentava que a mão-de-obra feminina 
poderia duplicar a produção, caso liberada nem que fosse para ocupações sem exigência de 
grande força física. Elas poderiam “vender em lojas” e se ocupar “no exercício de todas as 
artes”?. As mudanças nos costumes brasileiros já se faziam observar em meados do século 
XIX, precisamente entre 1852 e 1862, pelo viajante francês Charles Expilly, no Rio de Janeiro, 

que constatava que a reclusão feminina já não era tão severa!?. 

1. Da Clausura às Ruas: As santas e as abandonadas no Brasil 

No Brasil colonial, duas formas de clausuras eram as mais comuns: a casa, célula da 

família sanguínea, e o convento ou recolhimento, a família espiritual. A prática da clausura 

religiosa oficial no Brasil acontece na Bahia, em 1676, com a implantação da Ordem de Santa 

Clara?, mais conhecida como clarissas, no Mosteiro de Nossa Senhora do Desterro. No Sudeste 

do Brasil, clausuras semelhantes iniciam-se no alvorecer do século XVIII e abriga as mulheres 

pobres, intermediárias e ricas, mendigas e abastadas, de “família', e prostitutas. Todas estão 

à mercê dos homens e da sorte que as confinam ou as esquecem. A clausura passa ter um 

caráter punitivo e corretivo, ela engloba todas as classes sociais, mas predomina na classe rica 

ALGRANTI, Leila Mezan, “Educação Ferinina. Vozes dissonantes no século XViIl e a prática colonial”, fn: História 

e Utopias. São Paulo: ANPUH (Associação Nacional de História), 1996, pp. 264-265. Ver o trabalho mais recente 

de ALMEIDA, Suely Creusa Cordeiro de, O Sexo Devoto: Normotização e resistência feminina no império Português 

(séculos XVI-XVIN) Recife: Editora Universitária/UFPE, 2005, pp. 242-334. 

Apud. ARAÚJO, Emanuel. O Teatro dos Vícios. Tronsgressões e transigência na sociedade urbana colonial. 2a ed,., 

Rio de Janeiro: José Olympio, 1997, pp. 1909-191. 

? — EXPILIY, Charles, (1814-1886). Mulheres e Costumes do Brasil. São Pauto/Brasília, Nacional/INL, 1977 (1 ed. 

Francesa 1864), p. 242. (Les fernmes et les moeurs du Brésil, Paris: Charlieu et Huillery, 1863). 

A Ordem das Clarissas foi a segunda Ordem fundada por São Francisco, no século XIIi. Clara di Favaroni, amiga 

e confidente, torna-se a precursora de um estilo de vida religiosa feminina até então desconhecida. Ver: Fontes 

Francisconos. Apresentação Sérgio M. Dal Maro; tradução Celso Márcio Teixeira et. al.. Petrópolis, Rio de Janeiro: 

Vozes, 2004, pp. 1699-1878. 



384 Condição Feminina no Império Colonial Português 

no afã de protegê-las e mantê-las, dessa forma, com a moral ilibada. Proteção e instrução 

eram motivos suficientemente fortes para se enviarem as mulheres para os conventos e 

Recolhimentos. 

A educação intelectual feminina no Brasil oitocentista ainda estava distante de fazer parte 

da pauta “esclarecida” dos homens brasileiros. No alvorecer do século XIX, o Brasil Império 

inicia um processo de redimensionamento dos espaços dedicados à formação feminina. 

As ordens religiosas femininas que chegaram ao Brasil em meados e final do século XIX 

propiciaram um novo perfil para as “moças de família”. Estas ordens abriram novas frentes 

de trabalho para as mulheres fazendo emergir novas formas de engajamentos profissionais, 

sobretudo, ligadas à educação e à saúde, 

As congregações religiosas engajadas em colégio e hospitais atribuíram funções diferen- 

ciadas para as atividades femininas que as colocaram em contato direto com a sociedade, 

Dos conventos às escolas, aos hospitais e aos asilos, o mundo das mulheres se encontra com 

a sociedade. Voltadas, portanto, para a educação das meninas, ancoradas nas reformas dos 

costumes que aconteceram no final do século XIX e início do XX, nos conventos e recolhimentos, 

as ordens religiosas femininas passaram a desempenhar uma função mais explícita para a 

formação de mulheres engajadas no lar e na educação. O processo é lento e, enquanto isto 

não acontecia, as instituições femininas de clausura continuaram a desempenhar seu papel na 

educação e catequese para as mulheres"º. Não obstante, outra forma de solidariedade à causa 

das mulheres abandonadas nasceu do movimento sócio-religioso iniciado pelo missionário 

Pe. Ibiapina (1806-1883), em Pernambuco, Paraíba e Ceará, que tinha por objetivo fundar 

Casas de Caridade destinadas à “luta contra o desamparo da mulher”", 

1.1. A arte das mãos: enfeitar e cozinhar nos conventos 

Em 1845, Weterell, o vice-cônsul inglês, juntamente com um grupo de conterrâneos, visita 

o Convento da Soledade”, residência das irmãs Ursulinas. Ali o vice-cônsul além de se encantar 

com a beleza da freira que o atende, ele informa que naquele convento o principal trabalho 

delas é o de confeccionar “maravilhosas flores de penas de pássaros, que não necessitam 

ser tingidas e que são tão justamente apreciadas na Europa”. Plumas de pássaros entraram, 

» ALGRANTI, op. cif., pp. 252-266. Para uma visão mais ampla sobre a questão ver a mesma autora em Honradas 

e devotos op. cit. AÀ contribuição mais direta para tal empenho foram os manuais empregados na formação das 

jovens a fim de salvaguardar a moral e os bons costumes. ALMEIDA, Angela Mendes de. O Gosto do Pecado. 

Casomento e sexualidade nos manuais de confissões dos séculos XV e XVII, Rio de Janeiro: Rocco, 1993, Segundo 

Foucault, o século XVII é o início de uma época de repressão burguesa, momento que, ao mesmo tempo, 

é marcado pela presença significativa desses manuais de confessores, em que os pecados são francamente 

detalhados. Cf. FOUCAULT, Michel. História do sexualidade, 1. A vontade de saber. Rio de Janeiro: Graal, 1982, 

pp. 9-25. 
HOORNAERT, Eduardo, (Org.), Crônicas das casas de Caridade fundadas pelo padre Ibiapina. Coleção Outras 

Histórias, n. 39, Fortaleza: Museu do Ceará; Secretaria da Cultura do Estado do Ceará, 2006, pp. 37-40. 

” Convento da Soledade — Ffundado pelo jesuíta Gabriel Matagrida. 



Mendigas, Sanlas e Loucas, das Ruas às Clausuras: Para uma Compreensão sobre a Condição Ferminina no Brasil (século XIX) I 385 

dessa forma, através dos conventos femininos, na moda (Schindler, 2001: 1089-1108). Segundo 
Weterell, a primeira vez que visitou esse Convento, ele teria revivido todos o0s romances a 
respeito de freiras e conventos. AÀ madre “Superior era uma mulher Majestosa: uma sorte de 
rosto “carlo doci”, pálido, mas com olhos maravilhosos, muito semelhantes aos da “Madona' 
da coleção Real de Pinturas”, Os visitantes sempre queriam comprar e receber as flores das 
mãos daquela “Superiora” com ares da “Mãe de Deus” tal qual as pinturas clássicas. O recito 
conventual não parecia muito espaçoso, o vice-consul e demais visitantes foram levados “a 
uma pequena sala que rapidamente se encheu de grandes cestos e tabufeiros com flores”. 
Duas janelas com grades separavam os visitantes da linda freira que lhes apresentava “um 
extraordinário sortimento de flores de todos os tipos”. Junto “à bela” matrona, “diferentes 
servas das outras freiras do convento informavam os preços dos trabalhos de suas donas”. 
Pelo fato do grupo inglês não ser conhecedor da língua portuguesa, eles se comunicavam 
por gestos, motivo que teria gerado “momentos bem divertidos ao efetuarmos compras 
combinadas e discutidas quase que exclusivamente por gestos, o que, seguramente, nos deve 
ter levado a pagar, algumas vezes, o dobro do valor” Terminando a visita e as compras, a linda 
freira os acompanhou até a porta. Ao passar diante da venerada “Madona”, “ela desejou-nos 
um cortês adeus acrescentando que, se alguma vez voltássemos por ali, deveríamos sempre 
perguntar por Maria de...“*. Afinal, diante de tal estupetação, o vice-cônsul havia esquecido 
o nome exato daquela que os “enfeitiçara”. 

As freiras são também grandes fabricantes de guloseimas. Elas fabricam geléias, frutas 
secas etc. Além disso, é muito fácil comprá-las em pequenas ou grandes quantidades, todos 
os tipos de doces são feitos sob encomenda. Elas são verdadeiras artistas, decoram os mais 
complicados pratos com desenhos finamente preparados; elas preparam coloridas sobremesas 
que são cuidadosamente expostas à venda. São trabalhos culinários sob encomenda, verdadeiras 
obras de arte que levam os “nomes dos homenageados no centro, cercado de desenhos e 
figuras das mais diferentes cores”", 

1.2. À arte de sobreviver: os recolhimentos, os pobres e seus amigos 

Se por um lado, as mulheres no século XIX passavam a ser alvo de reflexão, por outro 
lado, elas estavam também no centro das preocupações sociais. O livro de contabilidade do 
Recolhimento de Nossa Senhora dos Humildes, estabelecido em Santo Amaro da Purificação, 
no Recôncavo baiano, destinado à educação de raparigas em situação de risco", apresenta 
um perfil feminino complexo. Conforme as anotações, esse Recolhimento preencheria as 
lacunas de uma sociedade desestabilizada em sua estrutura básica: a família e as relações 

n WETHERELL, James, Brasil. Apontamentos sobre a Bahia (1842-1857). Salvador: Edição Banco da Brasil S/A, s./d., 
p.28. 

" jhid., p. 106 
* APEBA — Arquivo Público do Estado da Bahia. Recolhimento com os Humildes de Santo Amaro, Assunto: 

Religião, 1833-1888. Seção de Arquivo Colonial e Provincial, Maço 5279. 



386 | condição Feminina no Império Colonial Português 

de gênero. Ao mesmo tempo, ele corresponderia às necessidades das próprias mulheres 

relegadas ao extremo abandono. 

Tabela| 

Relação das pessoas existentes neste recalhimento de N. 5. dos Humildes 

da Vila de Santo Amaro da Purificação (1833) 

Recolhidas permitidas pelos Estatutas e três inválidas. 23 

Educandas pensionistas de maior e menor idade. 19 

Educandas pobres de maior e menor idade a cargo do Recolhimento. 24 

Servas sem compreender as escravas. 15 

TOTAL 7 

Tabela ll 

Resumo da Receita e despesa que anualmente tem o mesmo Recolhimento 

Rendimento anual do patrimônio em 43 casas maiores e menores. 7655000 

Rendimento anual de 19 pensionistas a (...) por semana. 2285000 

Juros de 5% por diversas assinaturas voluntárias a favor do Recolhimento em se não 4415800 

entrega o principal e donativos ou pensões anuais e voluntárias. 

TOTAL 1.434$800 

Em 7 de Outubro de 1833, Anna Robarta da Cruz, Regente do Recolhimento dos Humildes 

naquele ano, não deixa de registrar a sua insatisfação quanto ao compromisso da sociedade 

frente aquela obra refletida nas abstenções de pagamentos: 

Não é infalível a receita, nem a despesa porque há faltas nos inquilinos e assinaturas; 

pelo que diz respeito a receita e quanto a despesa os trabalhos e manufaturas da casa, como 

sejam costuras, bordados, flores e doces, e mais que se não furtou a receita por não produzir 

quantia certa, fazem contudo se possa afirmar que o seu resultado chega para preencher a 

despesa, sem miséria, nem supérfluo, conservando-se em boa ordem a casa posto que pobre, 

sem falta do necessário”S 

Em carta de 1861, o provincial” franciscano agradece ao Presidente da Província a 

restauração do retábulo da igreja do convento, contíguo ao Recolhimento dos Humildes. 

Assistia a esse Recolhimento o Fr. Francisco de Nossa Senhora da Penha. No mesmo ano, o 

vice Presidente da Província faz a doação de 750$000 de esmola ao Recolhimento de Nossa 

Senhora dos Humildes. 

* Arquivo Público do Estado da Bahia. Recolhimento com os Humildes de Santo Amaro, Assunto: Religião, 1833- 

1888. Seção de Arquivo Colonial e Provincial, Maço 5279. 

7 Provincial é o superior de um conjunto de conventos que formam uma província autônoma; também se chama 

ministro provincial. 



Mendigas, Santas e toucas, das Ruas às Clausuras: Para uma Compreensão sobre a Condição Ferninina no Brasil (século XIX) I 387 

Tabela |li 

Relatório do Recolhimento Nossa Senhora dos Humíildes de 20 de Março de 1879 

Órfãs - 

Empregadas 
22 

Servas (algumas se estão educando) 32 

TOTAL 73 

Despesas Receitas 

Não identificadas. 11:4105000 

Patrimônio. 4:028$520 

Mensalidades de pensionistas. 4:3505000 

Subvenção da Assembléia. 1:0005000 

Produto de uma Loteria. 1:4659000 

Juros de 4:000$000. 2405000 

TOTAL 11.083$520 

DÉBITO 3.6068777 

Ass. Delfina Rosa de S. José - Regente. 

Tabela V 

Relatório do Recolhimento dos Humildes de 20 de Fevereiro de 1888 

Recolhidas. 20 

Seminaristas e Educandas s) 

Servas 40 

TOTAL 101 

Despesas Receitas 

Não identificado. 9:7008430 

Patrimônia. 3:5268235 

Mensalidades de pensionistas. 2:4365000 

Tesouro Provincial. 1:000$000 

Trabalhos Caseiros. 706$600 

Juros. *Não especifica o total do empréstimo 6675000 

TOTAL 8.335$835 

DÉBITO 3.820$075 

Ass. Maria Germana Catmon du Pin e Almeida - Regente. 



388 Candição Feminina no Império Colonial Português 

Tabela V 
Relatório do Recolhimento de N. 5. dos Humildes de 28 de Fevereiro de 1889 

Recolhidas 20 

Seminaristas e Educandas 38 

Servas 38 

TOTAL — 96 

Despesas Receitas 

| não identificado. 12:733$100 

, Patrimônio. 2.5788510 | 
| Mensalidades de pensionistas. 2.560$000 

Esmolas. 2005000 

Produtos líquidos de 2 Loterias 5,3005000 

Trabalhos Caseiros 9005000 

TOTAL 711.539$010 

Ass. Maria Germana Calmon du Pin e Almeida — Regente". 

No Sertão da Bahia, em 1861, outro espaço para acolher pessoas necessitadas é criado 

e registrado como Ásilo da Vila de Santa Izabel”º, Este asilo acolhe homens, mulheres e 

crianças. No ano de 1861, 194 pessoas são registradas, a maior parte mulheres e crianças. 

Os homens que gozam de um pouco mais de saúde procuram trabalho no litoral, eles têm 

como objetivo encontrar um lugar para se estabelecerem com suas famílias. Muitos deles 

são vitimados pelas febres e alguns chefes de família vivem espalhados pelos garimpos e 

outros tipos trabalhos. 

O Asilo da Vila de Santa Izabel parece ter proporções grandiosas e abriga razoável número 

de necessitados. O presidente da Província Desembargador Antônio da Costa Pinto determina 

que durante quatro meses sejam fornecidos mantimentos aos pobres moradores daquela 

região e especialmente do Asilo Santa Izabel. A maior parte das mulheres que se recolhem 

nesse asilo é de jdade avançada. Elas têm entre 70 e 80 anos, duas são cegas e uma sofre 

de moléstia crônica. Dos homens, dois são idiotas e um aleijado. As crianças têm de 1 a 12 

anos, a maioria delas tem mãe, mas os pais não constam nas notificações. Os pais que têm 

trabalho mandam seus filhos comerem no asilo, essas crianças são atendidas sem ônus para 

asilo. Aliás, o asilo alimenta 1/3 dos moradores da Vila Santa Izabel. 

O Asilo dos Expostos, criado em 1878, na cidade de Salvador, sob os cuidados de uma 

comunidade religiosa ferninina, envia uma solicitação pedindo permissão à Presidência da 

* Embora não registrando, houve nesse período um saldo de 1194$0580. 

" Asilo da Vila de Santa Izabel — 1861. Sertão da Bahia. Arquivo Público do Estado da Bahia. Religião: Asilos 

1861-1883, Seção de Arquivo Colonial e Provincial, Maço 5302. 



Mendigas, Santas e Loucas, das Ruas às Clausuras: Para uma Compreensão sobre a Condição Feminina no Brasil (século XIX) | 389 

Província para receber objetos vindos da Europa sem fim comercial, mas sim caritativo, para 
as emergências da casa”, 

O Asilo São João de Deus, chamado de Alienados, apresenta um relatório interessante 
para os anos de 1874-1875., Segundo os dados apresentados, as mulheres parecem sofrer mais 
fortemente as agruras de uma sociedade atingida pelas mais diversas doenças. 

Tabela VI 

Asilo São João de Deus (Anos de 1874-1875%)) 

—Homens ] Mulheres 

Branco o5 Branca 14 

Pardo 24 Parda 1 

Cabra o6 - - 

Preto o3 Preta 18 

Crioulo o Crioula ol 

TOTAL 29 45 

A mulher branca nesse ano de 1874 e 1875 é em maior número que os homens brancos 
e mulheres pardas. De um total de 44 mulheres, as “pretas” são as mais atingidas pelo 
abandono. Elas perfazem o número de 18, contra 14 brancas e 12 pardas. De um total de 44 
mulheres, 36 são solteiras, 5 casadas e 3 viúvas. O estado celibatário parece tornar vulnerável 
a condição feminina. A condição masculina parece seguir, em menor proporção, os mesmos 
infortúnios femininos. Dos homens alistados, 16 são solteiros, 4 são casados. Portanto, o 
que aproxima esses dois grupos, homens e mulheres, é a condição de não possuir vínculos 
mMatrimoniais, o que não significa que não tivessem companheiros e companheiras ou 
relacionamentos amorosos,. 

Estado Civil 

Solteiros (as) Casados (as) Viúvos (as) 

Homens 16 04 - 

Mulheres 36 os5 o3 

TOTAL 52 os o3 

Quem eram essas mulheres e homens abandonados? Que status social eles ocupavam no 
século XIX baiano? Os dados mais uma vez nos revelam que 66 eram livres, 2 eram escravos 

?º Asito dos Expostos (1878). Arquivo Público do Estado da Bahia, Religião: Asilos 18611883, Seção de Arquivo 
Colonial e Provincial, Maço 5302. 

? Asilo São João de Deus (1872-1883). De alienados. Arquivo Público do Estado da Bahia. Religião: Asilos 1861-1883, 

Seção de Arquivo Colonial e Provincial, Maco 5302. 



390 | condição Feminina no Império Colonia! Português 

e 5 considerados “libertos”, Portanto, a liberdade parece que não os ajudou a encontrarem 

um nível de vida melhor. À maioria, 59, é de condição livre e procedente da Bahia. Em 

segundo lugar estão 11 africanos. À maioria dos abandonados é identificada como “parda” 

ou “preta”, 

Profissões Condição Social 

Ê Comércio - livres 66 

Latoeiro - Escravos o2 

Roceiro o Libertos os 

Costureira 20 TOTAL 74 

Professora 02 

Servente o8 

Lavadeira o3 

Mendiga o3 

Negócio o3 

Lavrador o4 Naturalidade 

Cozinheiro ol Portugal! o 

Ganhadeira o3 Éªhiª = 

Soldado o2 Africa n 

Estudante o2 Alemanha el 

Pedreiro ” Rio Grande do Sul o 

Entalhador o Sergipe el 

Caixeiro o el U J 

Alfaiate o 

Músico o2 

Operário Militar o 

TOTAL 59 

No que tange às profissões, destaca-se a profissão de costureira. Explica-se esse alto índice 

profissional pela demanda social. As vestes simbolizavam status social e indicativo do poder 

econômico de quem as possuía, embora as restrições, tanto da Igreja quanto da Estado, 

procurassem orientar o5 modos de vestir à sobriedade?., Entretanto, parece ter havido uma 

reviravolta nos costumes, pois em 1821 Maria Graham, viajante inglesa ao passar por Salvador 

e Recife, constatou a decadência existente na arte de se vestir3. 

? ARAÚJO, op. cit., pp. 115-121. 

?*? GRAHAM, Maria. Diório de uma viagem ao Brasil. Belo Horizonte/São Paulo, Itatiaia/Edusp, 1990 (1a ed. Inglesa 

1824), pp. 137, 168 e 169. 



Mendigas, Santas e Loucas, das Ruas às Clausuras: Para uma Compreensão sobre a Condiçãa Ferninina no Brasil (século XIX) l 3N 

Os anúncios em jornais, no século XIX, tornaram-se um rico material de pesquisa e revelam 
uma sociedade em movimento, No dia 31 de Julho de 1848, o Diario de Pernambuco anuncia 
a venda de uma escrava educada por uma inglesa no Recife. Segundo o dito anúncio, ela 
tinha “dezoito anos, de bonita figura e bons costumes, e que serve bem a uma casa, por ter 
sido educada por uma senhora inglesa, a qual também fala inglês, cose, cozinha, engama 
€ lava”. Elas residiam na Rua do Livramento n.º 36, próximo à igreja de Nossa Senhora do 
Livramento, igreja pertencente a confraria dos Homens Pardos. As escravas parecem acompanhar 
a evolução da urbanidade mercantil da cidade do Recife, além de falar inglês, há interesse 
também pelo espanhol. Delfina, escrava à venda, falava muito bem espanhol*. 

Não é de estranhar que a profissão de costureira seja a mais mencionada. Em 1854, 
ao descrever a maneira de vestir das pretas e mulatas, em Salvador, o vice-cônsul Weterel| 
informa que elas se vestem de forma “muito original e muito elegante”. As mulatas, mais do 
que as pretas, podem se dar ao luxo de se vestirem tão luxuosamente. À parte superior das 
vestes “é de fina musselina, lisa ou enfeitada, algumas vezes tão transparente que mal chega 
a disfarçar o corpo, da cintura para cima”, À parte que cobre o busto é bordada com largas 
rendas, lindamente trabalhados, reunindo por meio de uma abotoadura de ouro. À parte 
superior do vestido, intencionalmente folgada, expõe os ombros da mulher quase sempre 
inteiramente descobertos. Quando uma mulher está sentada no chão, a sua ampla saia 
forma um círculo completo, sempre com a orla bordada ou rendada. As negras têm os braços 
cobertos de pulseiras de pedras semi-preciosas e de ouro, o pescoço e o peito são carregados 
de colares e as mãos de anéis. São mulheres que se vestem de maneira extremamente cara, 
panos importados as deixam elegantemente vestidas. Elas chegam a pagar, “quando o tecido 
é da melhor qualidade, no mínimo cinquenta mil réis, cerca de cinco libras esterlinas”. As cores 
são a grande arma para embelezá-las, “a cor mais procurada, naquele momento, eram os 
panos de fundo azul e cinzento com listras de um vermelho escuro”. Todo esse esplendor só 
desaparecia por ocasião da Quaresma, quando elas vestiam tecidos de cor preta, mas nunca 
renunciavam uma “seda muito levemente colorida”?, 

* SIWVA, Leonardo Dantas, “A escrava que falava inglês”, in: Textos sobre o Recife, Fundação Joaquim Nabuco, 
http://www.fundaj.gov.br/docs/rec/recoa.html. 

WETHERELL, James, Brasil. Apontamentos sobre a Bahio (1842-1857). Salvador: Edição Banco do Brasil S/A, 5./d., 
Pp. 79-80. Em Souvenir de ma vie, publicado em Paris, em 1868, o futuro Imperador do México, Maximilien 
d'Autriche, repete as mesmas obseravações de Wetherell sobre a Bahia: “Uma mulher em particulas surpreende 
nosso alhar por suas formas extraordinárias, Ela vestia a roupa pitoresca e singular das negras brasileiras, que 
lembram ainda sua pátria africana: um vestido de algodão de floreado vistoso flutua negligentemente em 
torno de suas ancas que se balançam molemente, uma camisa branca sem mangas, que parece logada por 
acaso, envolve o busto. Para circular na cidade, um chalé matizado de diversas cores cai dos ombros em pregas 
elegantes. Péralas de vidro com amuletos pagãos descem por todo o colo. Um turbante de gaze branca ou azul 
claro é enrolado em torno da cabeça. As cores claras e vistosas ficam muito bem para estas peles bronzeadas e 
cheias de juventude, Estes encantos exóticos não deixavam de tes certo brilho, graças ao aveludado da pele... 
Neste sentida e nesta medida, existe nestas mulheres razão para coqueteria. Elas estavam bem persuadidas 

25 



392 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Os brasileiros se preocupam excessivamente com a aparência e essa característica chama 

a atenção do vice-cônsul inglês, Segundo ele, quando os brasileiros “aparecem em público são 

muito requintados em sua maneira de vestir, lembrando muito os franceses em suas modas, 

e situam-se o mais longe possível da sociedade do gosto britânico”, mas logo que voltam às 

Suas casas se desfazem das vestes e voltam a ficar à vontade: “a camisa é trocada por uma 

mais suja — e sobre eles enfia um roupão e, calçando os seus pés nus em tamancos (chinelos 

de madeira), e, com esses trajes caseiros, eles permanecem até o fim do dia“?, 

As senhoras em Salvador saem muito pouco e, quando o fazem, trajam vestidos de luxo 

para fazer visitas de cerimônia ou para ir à missa. As raparigas só vão à missa em cadeiras, 

protegidas por cortinas que as escondem cuidadosamente dos olhares de meio mundo de 

curiosos. Mas essa prática parece já começar a ser negligenciada. As antigas matronas, 

herdeiras do hábito de não aparecer em público, insistem ainda em esconder as suas filhas. 

Entretanto, as belas jovens, cansadas da vigilância materna, não parecem mais preocupadas 

em se esconder como o faziam às suas mães”, 

A sociedade brasileira colonial no século XIX passa, portanto, por inúmeras transformações. 

Das classes ricas às classes pobres, homens e mulheres buscam novas formas de sociabilidade. 

Mas é no campo da miserabilidade econômica das populações abandonadas que a sociedade 

brasileira encontra sua maior fonte de regeneração, humanizar homens e mulheres desfigurados 

parece ser a meta de uma sociedade fragmentada pelos que têm e os que não têm. 

2.3. Mendicidade e mendigos em Salvador 

Em 1856, segundo ainda o vice-cônsul James Weterell, existem numerosos mendigos nas 

ruas de Salvador. As estratégias mendicantes para esmolar são sempre as mesmas: eles vão 

de casa em casa ou ficam parados nas esquinas com um lamento permanente: “Esmola pelo 

amor de Deus”. Há, segundo o inglês, rumores que alguns mendigos adquirem importantes 

somas. Mas a verdade é que os velhos e enfermos são os mais atingidos pela miséria e são 

estes que vivem exclusivamente da generosidade da sociedade baiana. Nos conventos existe 

a prática da distribuição diária ou uma vez por semana de farinha, de sopa ou de dinheiro 

aos pobres, Tudo é cuidadosamente organizado, os pobres adentram nos claustros “aonde 

toda aquela gente é introduzida, e cada um recebe a sua ração quando se retira, em fila, a 

fim de que ninguém receba mais do que uma vez”. Os frades se distribuem pela cidade para 

recolher entre os ricos as esmolas que serão distribuídas aos pobres: “Esta é a única maneira 

com a qual, neste país, se providencia o sustento dos pobres”?8. 

disso, e o manifestavam por um sorriso de contentamento.“ Apud, VERGER, Pierre, Notícias da Bahia. Salvador: 

Corrupio, 1981, p. 222, 

?é WETHERELL, James, o0p. cit., p. 120. 

2 fbid, p. 146 

? Op.cit., p. 132. 



Mendigas, Santas e Loucas, das Ruas às Clausuras: Para uma Compreensão sobre a Condição Ferminina no Brasil (século XIX) * 393 

Um desses espaços de pobres em Salvador é o Asilo de Mendicidade?. Oficialmente ele 
tem seu princípio com a prática dos franciscanos, do convento de São Francisco de Salvador, 
que distribuíam refeições aos mendigos de rua, em 1867, Dois relatos sobre a condição da 
mulher anônima nos chamam atenção. No dia 10 de Abril de 1867, portanto no princípio da 
atividade organizada, registrou-se a entrada de uma doente mental, sem procedência, na 
Casa de Asilo da Mendicidade à Ladeira de São Francisco. O mesmo relato, em 26 de Julho 
de 1870, registra a morte repentina da dita mendiga, Maria Francisca, no adro do convento 
de São Francisco*. Em Janeiro de 1874, à Sociedade Philarmônica Luso-brasileira Minerva 
pedia permissão para dar um concerto mMusical, no Passeio Público, em benefício do Asilo 
de Mendicidade. 

Entretanto, só em 29 de Julho de 1876, é tomado a encargo da Província pelo Dr. Luiz 
Antônio da Silva Nunes, Presidente da Província da Bahia. Os desafios sociais baianos parecem 
abrir novas perspectivas para uma rede de solidariedade que unirão pobres e ricos. A Professora 
Kátia Mattoso sublinha que na Bahia do século XIX os “menos favorecidos” se uniam para 
“ajudar aos mais pobres”, primeiro passo para tirá-los da penúria*', Essa atitude solidária é 
também confirmada nas classes abastadas. Tratava-se de “um gosto pela ajuda mútua” 2. 
Boa parte da sociedade baiana parece se sentir responsável pela causa dos abandonados. 
Em 04 de Julho de 1876, os vencimentos do Fr. Raimundo Nonato da Madre de Deus Pontes, 
lente (Professor) da cadeira de Teologia Moral do seminário Arquiepiscopal foram oferecidos 
ao Asilo de Mendicidade pelo provincial da Ordem franciscana. 

A inauguração do Asilo, no dia 26 de Julho de 1876, contou com a bênção do estabele- 
cimento às 10 horas e a Missa, com a participação dos mendigos, rezada pelo Monsenhor 
Carlos Luis. Este padre esmolou na cidade baixa e renunciou as terças partes do seu ordenado 
ou gratificação que receberia do Estado em favor do Asilo. As contribuições das instituições 

?º As Bases para o Regulamento do Asilo de Mendicidade é simples e prático, como qualquer instituição princi- 
piante: 

Art. 1— Fica criado nesta capital sob a denominação de Asilo de Mendicidade — um abrigo destinado a receber 
todos os pobres de ambos os sexos, que esmolarem pela cidade e subúrbios. 

Art. 2 - Equanto este estabelecimento não tiver edifício próprio, ou enquanto se não obtiver um outro lugar, que 
ofereça mais amplas acomodações que possam receber númera mais crescido de mendigos, continuará o Ásilo na 
parte do convento, que espontaneamente cederam os religiosos franciscanos, e onde atualmente se acham. 

Art. 3 - Acompanhar os mendigos a portaria de São Francisco nas ocasiões, em que ali se distribui comida à pobreza, 
fazendo-os regressar, logo que a tenham recebido, ao Asilo, onde farão refeição no lugar para isso designado. 
28 de Junho de 1862. Arquivo Público do Estado da Bahia. Religião: Asilo de mendicidade f1862-1880), Seção 
de Arquivo Colonial e Provincial, Maço 5301, 

*º Arquivo Público do Estado da Bahia. Religião: Asilo de mendicidade (1862-1880), Seção de Arquivo Colonial e 
Provincial, Maço 5301. 

MATTOSO, Kátia de Queiroz, Bahia no século XIX. Uma Província no império. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 
1992, p. 644, 

? jd, íbid. 



394 Condição Feminina no Império Colonial Português 

religiosas foram significativas. Porém, as paróquias de Salvador foram as maiores contribuintes 

como demonstram as somas abaixo: 

Proveniência Valor 

Freguesia de São Pedro 1.6125000 

Freguesia de Santo Antônio Além do Carmo 960$500 

Freguesia de N. Sra. das Mercês 1.308$000 

Freguesia de Brotas 5725000 

| Freguesia da Vítória 4995000 

Freguesia da Vitória 3.302$000 | 

Freguesia da Penha 4005000 

Ordem Terceira do Carmo 2005000 

TOTAL 8.8535500 

Os comerciantes também participaram da instalação da casa que se propunha a asilar 

os desvalidos da má sorte, doando artigos indispensáveis para seu funcionamento como se 

designa abaixo: 

Os negociantes abaixo assinados, no intuito de concorrerem de alguma sorte para à 

próxima instalação do asilo de mendicidade vem respeitosamente oferecer a V. Exa. como 

um dos mais importantes propugnadores de tão útil instituição: cincoenta colchões, cincoenta 

travesseiros, cincoenta fronhas, cem lençóis e cincoenta cobertores; assim, como a roupa e o 

calçado precisos para os mendigos de ambos 05 sexos, que se acham recolhidos no asilo São 

Francisco, assim de prevenir qualquer demora que possa haver na transferência deles, para 

ter lugar a inauguração do novo asilo. O5 de julho de 1876.** 

A Sociedade Comercial Nova Euterpe programou para o dia 23 de Fevereiro de 1878 

um baile em benefício do Asilo de Mendicidade. Em ofício de 18 de Fevereiro, a Sociedade 

Comercial pede à Presidência da Província que os músicos militares, através da Banda 

Militar, abrilhantem a festa*, Segundo Rousseau, o espetáculo é fundamental para revelar 

a singularidade de um povo: 

Perguntar se os espetáculos são bons ou maus em si mesmos é formular uma questão 

muito vaga; é examinar uma relação antes de ter fixado os termos. Os espetáculos são 

feitos para o povo e é somente por seus efeitos sobre ele que se podem determinar suas 

qualidades absolutas. Pode haver espetáculos de uma infinidade de espécies; há de povo a 

povo uma prodigiosa diversidade de costumes, de temperamentos, de caracteres. O homem 

* Arquivo Público do Estado da Bahia. Religião: Ásilo de mendicidade (1862-1880), Seção de Arquivo Colonial e 

Provincial, Maço 5301. 

* Arquivo Público do Estado da Bahia. Religião: Asilo de mendicidade (1862-1880), Seção de Arquivo Colonial e 

Provincial, Maço 5301. 



Mendigas, Santas e Loucas, das Ruas às Clausuras: Para uma Compreensão sobre a Condição Feminina no Brasil (século XIX) I 395 

é uno, confesso-o; mas o homem modificado pelas religiões, pelos governos, pelas leis, pelos 
costumes, pelos preconceitos, pelos climas torna-se tão diferente de si mesmo que não se 
deve mais procurar entre nós o que é bom aos homens em geral, mas o que é bom para 
eles em tal tempo ou em tal país.* 

A solidariedade estabelecida entre as diversas camadas sociais amplia os laços de uma 
sociabilidade sócia-caritativa, criando, dessa forma o que classificaríamos de “pacto social” 
por aglutinar e conclamar, indivíduos e grupos específicos, em torno de uma causa comum 
para remediar as necessidades de setores marginais da sociedade. Foi assim que o Pe, 
Romualdo Maria de Seixas Barroso, lente (professor) catedrático da cadeira de Teologia Moral 
do seminário, em 30 de Março de 1878, deu 5% do seu ordenado ao Asilo de Mendicidade 
por espaço de 5 anos. 

As mesmas preocupações também suscitavam interesse nos alunos de medicina da 
Bahia que, nos 50 e 60 anos do curso, ofereciam seus serviços gratuitamente ao Asilo de 
Mendicidade*”, Foi essa predisposição à solidariedade que permitiu a compra, em 03 de 
Janeiro de 1879, do Palacete Machado, no bairro da Boa Viagem, na parte baixa da cidade 
de Salvador, a fim de para lá ser transferido o dito Asilo, o novo espaço físico foi comprado 
pela quantia de 43.350$000 e recebeu também um novo nome: Asilo D. Pedro |. 

Numa sociedade assolada pela mendicância e pela debilidade física da sua população, a 
indigência e miséria de homens e mulheres tornaram-se o elo de união da sociedade baiana 
no século XIX. Viúvos, viúvas, doentes, velhos, crianças, provocaram uma nova sensibilidade 
nas relações sociais. O sentimento de solidariedade, por outro lado, alcançou as autoridades 
públicas da Província. Reivindicou-se uma atitude das autoridades da Presidência da Província 
para subvencionar necessidades mais urgentes dos pobres e miseráveis?”. 

Bibliografia 

ALGRANTI, Leila Mezan, "Educação feminina. Vozes dissonantes no século XVIII e a prática colonial”, n: História 

e Utopias. São Paulo: ANPUH (Associação Naciona! de História),1996, pp. 252-266. 

, Honradas e Devotas: Mulheres da colônia. Condíição feminina nos conventos e recolhimentos do 
Sudeste do Brasil (1750-1822)., Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília: Eedunb,1993, 

ALMEIDA, Angela Mendes de. O Gosto do Pecado. Casamento e sexualidade nos manuais de confissões dos 
séculos XVl e XVII. Rio de Janeiro: Rocco,1993, 

ALMEIDA, Suely Creusa Cordeiro de. O Sexo Devoto: Normatização e resistêncio feminina no tmpério Português 

(séculos XVI-XVIII) Recife: Editora Universitária /UFPE, 2005, pp. 242-334. 

** Apud. FORTES, Luiz R. Salinas. Rousseau: o bom selvogem. São Paulo: FTD, 1989, p. 30. 

** Arquivo Público do Estado da Bahia. Religião: Asilo de mendicidade (18621880), Seção de Arquivo Colonial e 
Provincial, Maço 5301. 

* APEBA-Arquivo Público do Estado da Bahia. Religião: Assistência Social (1823-1889), Seção de Arquivo Colonial 
e Provincial, Maço 5303, 



396 | Condição Feminina no Impéria Colomal Português 

ANDRADE, Maria José de Souza. A Mão de Obra Escrava em Solvador (1811-1860). São Paulo: Corrugio, 

1988. 

ARAÚJO, Emanuel. O Teatro dos Vícios, Transgressões e transigência na sociedade urbana colonial. 2a ed., Rio 

de Janeiro: José Olympio, 1997. 

AYMARD, Maurice. “Amizade e convivialidade”, in: História da Vida Privada. Da Renascença cao século das 

Luzes. São Paulo: Companhia das Letras, 1991, pp. 455-500. 3 vol. 

AZEVEDO, Thales de. O Povoamento da Cidade do Salvador. Salvador: Editora Itapuã,1969. 

EXPILUY, Charles. Mulheres e Costumes do Brasil. São Paulo/Brasília, Nacional/INL, (1a ed. Francesa 1864), 

1977, p. 242. (Les Ferumes et les moeurs du Brésil. Paris : Charlieu et Huillery, 1863). 

Fontes Franciscanas. Apresentação Sérgio M. Dal Moro; tradução Celso Márcio Teixeira...[et. al.]. Petrópolis, 

Jio de Janeiro: Vozes, 2004. 

FORTES, Luiz R. Salinas. Rousseau: O bom selvagem. São Paulo: FTD, 1989. 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade, 1. AÀ vontade de saber. Rio de Janeiro: Graal, 1982 

GRAHAM, Maria. Diário de uma Viagem co Brasil. Belo Horizonte/São Paulo: Itatiaia/Edusp, 1990. 

HOORNAERT, Eduardo (Org.). Crônica das Casas de Caridade fundadas pelo padre Ibiapina. Fortaleza: Museu 

do Ceará; Secretaria da Cultura do Estado do Ceará, 2006, 

MATTOSO, Kátia M. de Queirós. Bahia: A cidade do Salvador e seu mercado no século XIX. São Paulo: Hucitec; 

Salvador: Secretaria Municipal de Educação e Cultura, 1978. 

— , Ffamílioe Sociedade no Bahia do século XIX. 5ão Paulo: Corrupio, 1988. 

— . Bahia: Século XIX. Uma província no Império, Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 1992. 

PERROT, Michelle. "À margem: solteiros e solitários”, In: História da Vída Privada: Da Revolução Francesa à 

Primeira Guerra. São Paulo: Companhia das Letras, 1991, pp. 287-304. 4 vol. 

— . OsExcluídosda História: Operários, mulheres, prisioneiros. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988 

PRIORE, Mary del. 4o Sul do Corpo. Condição feminina, maternidade e mentolidades no Brasil colonial. Rio 

de Janeiro: José Olympio; Brasília: Edunb, 1993. 

— . (Org), História das Mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 1997. 

SCHINDLER, H. “Plumas como enfeites de moda”, in: História, Ciências, Saúde — Manguinhos, vol. VII 

(suplemento), 1089-1108, 2001 

SILVA, Leonardo Dantas. “A escrava que falava inglês”, tn: Textos sobre o Recife, Fundação Joaguim Nabuco, 

http: //www.fundaj.gov.br/docs/rec/recoa.html, s./d. 

SILVA, Maria Beatriz Nizza da. “A universidade brasileira e os estudos sobre a mulher”, tn: Revista do Instituto 

de Estudos Brasileiros, 5São Paulo, 1987, n. 27, pp. 75-91. 

VERGER, Pierre. Notícios da Bahia (1850), Salvador, Corrupio, 1981. 

WETHERELL, James. Brasil. Apontamentos sobre o Bahia (1842-1857). Salvador: Edição do Branco da Bahia 

S/A, S./d. 

Fontes Manuscritas 

Arquivo Histórico Ultramarino (AHU), Caixa 128, doc. 9976. 

Arquivo Público do Estado da Bahia (APEBA). Religião. Recolhimento com os Humildes de Santo Amaro. 

Assunto: Religião, 1833-1888. Seção de Arquivo Colonial e Provincial, Maço 5279, 

Arquivo Público do Estado da Bahia (APEBA). Religião. Asilo de mendicidade 1862-1880. Seção de Arquivo 

Colonial e Provincial. Maços 5301-5302-5303, 



Onde há Galos podem Cantar Galinhas, 1964-1974: 
O contexto sociocultural feminino 
da última década do Estado Novo 

Matilde da Conceição Estevens 

Resumo: 4A autoro, até final do instrução primária, não realizara que no seu País, o Portugal dos anos 
sessenta do séc. XX, Homem e Mulher eram diferentes sociolmente, sendo que tal distinção 
ultrapossava o mero campo biológico. Ao feminino era imposta, Quase sempre, a obrigoção 
de cumprir, sendo-lhe cerceados direitos fundamentais à sua dignidade (vg. acesso à instrução, 
trabalho fora de cosa, frequência de certos locois). O homem, seu compaonheiro de jornada, 
era a senhor do liberdade, da rua e do “trabalho” Cabia-lhe decidir sobre tudo. Porque assim 
era e assim sempre tinha sido: onde há golos não cantam galinhas. 
Partindo do aduzido, futcro de injusticas castradoros do feminino, indutoros de um desen- 
volvimento social em que nem sequer o homem beneficiava, apresenta-se uma proposto de 
reflexão sobre as características da sociedade portuguesa da última década do Estado Novo 
(1964-1974). 

Introdução 

Partindo da sociedade portuguesa actual propomo-nos a sua revisitação, quarenta 
anos depois. Numa primeira paragem procura-se a Lisboa da década de 1964-197A4, para aí 
encontrar a jovem mulher, empregada de escritório, que em 1974, estava na casa dos vinte. 
Era adolescente, ou muito perto, no princípio do seu ciclo profissional e tinha o curso comercial 
como habilitação académica (ensino secundário técnico). Esta geração de mulheres, a dos 
anos sessenta em geral, marcou com a anterior um ponto de ruptura. Porque a sociedade, 
ao sublimar a quase exclusividade da mulher nas funções de esposa, mãe e educadora, 
cerceou-lhe o direito à instrução e ao trabalho com remuneração condigna. As mudanças 
iniciadas nos sixties caminham para a autonomia e dignidade fernininas, não lhes sendo alheias 
causas de natureza externa e interna. As mulheres do universo em estudo vão sair de casa 
para trabalhar: para muitas isso significou o corte com as raízes familiares. Migraram para o 
litoral, especialmente para as grandes cidades, sozinhas em ambientes desconhecidos. 

A construtora do futuro feminino em Portugal, é herdeira de uma linha ideológica 
castradora, que a excluía do poleiro, porque o provérbio diz que “Onde há galos não cantam 
galinhas”'. Estruturado em três partes, o presente ensaio conternpla “A Lisboa dos anos 

1 Parente, Salvador (2005): Livro dos Provérbios, p. 492. 



398 | condição Feminina no Império Colonial Português 

sessenta do séc. XX”, em que se retratam a sociedade portuguesa e a sua envolvente. 

Segue-se “A mulher na sociedade portuguesa”, protagonista da ruptura. De seguida, “A Lisboa 

do tempo presente”, que diagnostica as mudanças em Portugal, particularmente o papel 

reservado ao feminino desde a 1l República (no terceiro quartel do séc. XX ), até ao virar do 

milénio. Por fim, refira-se que estas páginas são memória de experiências vividas por muitas 

mulheres, então meninas. Homenageiam-se especialmente o exército das suas apolantes e 

os homens — familiares, amigos, colegas de estudo e de trabalho, chefes e professores — que 

solidariamente as acompanharam. 

1. A Lisboa dos Anos Sessenta do Séc. XX 

Portugal, ou a Lisboa dos anos sessenta, espelham um país económica e socialmente pobre. 

Orgulhosamente só, expressão recorrente no discurso de Salazar, mas que não pôde deixar de 

acompanhar o mundo. Os síxties são o tempo útil para em Portugal se ser mulher. Noutros 

campos perfilha-se a opinião de Barreto (1996: 35-47) que os elege como sendo a década 

de oura da economia portuguesa; singular se comparado com países, onde as mudanças se 

efectuaram com tempo. Aqui impôs-se uma velocidade vertiginosa, não apenas na economia. 

Em face de um imobilismo de décadas, foram-se queimando etapas, acelerando, acelerando 

sempre. Cá o que se assinala é o fervilhar das conjunturas que interagem fomentando alterações, 

exigindo mudanças estruturais irreversíveis. Das linhas de força condicionantes desse Portugal 

ressaltam as mudanças estruturais na economia e a adesão à EFTA (Associação Europeia de 

Comércio Livre); a emigração e a guerra colonial, seguidamente apresentadas. 

1.1. Mudanças estruturais na economia e a adesão à EFTA 

A estrutura económica portuguesa era essencialmente agrícola em 1960. Nota-se porém 

que, em conjunto com alterações da conjuntura externa, se lançaram políticas internas essenciais 

ao desenvolvimento, como a construção de barragens e o lançamento de indústrias de base. 

É a época, ainda que criticada (Moura, 1973: 95-96), dos Planos de Fomento, interrompidos 

em 1974 pela queda do regime. No tecido empresarial predominavam empresas de pequena 

dimensão. Contudo havia grandes unidades que constituíam grupos económicos em que a 

titutaridade de capital era a família. Detinham não só unidades industriais verticalmente 

integradas, como os respectivos apoios nos sectores financeiro e bancário: é o caso dos grupos 

Espírito Santo, Mello e Champaillimaud. 

Relativamente à participação portuguesa em acordos internacionais, assinala-se a adesão 

de Portugal à EFTA, formalizada em Janeiro de 1960. As exportações, a par do mercado 

colonial, passaram a incluir países europeus em pleno vigor económico, como a Alemanha, 

França, Inglaterra e também os EUA. Segundo Barreto (1996: vol. |, 36), as exportações para 

os países da CEE e EFTA no princípio da década absorveram 50% do volume para, antes da 

descolonização (1975), ultrapassarem já os 60%. 



Onde há Galos podem Cantar Galinhas, 1964-1974: O contexto sociocultural feminino da última década do Estado Novo I 399 

Quanto ao sector industrial, assinala-se o contributo do investimento estrangeiro, fortemente 
atraído pela existência de mão-de-obra barata e obediente, rentável para os sectores de 
trabalho intensivo, particularmente as indústrias têxtil, metalomecânica e a montagem de 
veículos. Referencia-se ainda a emergência e desenvolvimento do turismo, com repercussões 
impensáveis no destino económico português. De uma situação inicial que apenas oferecia 
condições naturais, clima e mar, o turismo transformou-se numa grande potencialidade 
económica, evoluindo para um turismo de massas, dinamizando a construção civil, indústrias 
e serviços afins. 

Os direitos do trabalhador eram para a maioria da população praticamente inexistentes. 
Excepções feitas para o funcionalismo público (quadro de efectivos), grandes empresas, 
banca, seguros e algumas boas entidades de menor dimensão. De natureza diferente, mas 
no âmbito das reformas estruturais, fez-se a reforma do sistema fiscal em 1963, que aprovou o 
Código da Contribuição Industrial (CCI). Transversal à economia, o CCI vai exigir mais eficácia 
na arrecadação das receitas fiscais e produziu alterações curriculares no sistema de ensino 
técnico comercial. Irá atrair para o cargo de Técnico de Contas (TC) inúmeras empregadas de 
escritório, posto que uma das exigências impostas então pela reforma às empresas era que 
tivessem a sua Contabilidade (escrita) assinada por TCs inscritos no Ministério das Finanças, 
o que no contexto em apreciação vai abranger os diplomados com Curso Comercial, com 
experiência prática mínima atestada pela entidade empregadora. 

1.2. Emigração 

O movimento emigratório português durante o séc. XX e a partir de finais dos anos cinquenta 
teve como destino a Europa, privilegiando a França, Alemanha e Suíça, contrariamente ao 
anteriormente escolhido que preferia o Brasil. As escolhas justificam-se sobretudo por razões 
económicas: por um lado à expansão e crescimento resultantes da reconstrução europeia e 

por outro à sua proximidade geográfica relativamente a Portugal. Ser perto foi tão relevante 
que criou no emigrante uma nova atitude, perante a estada: o objectivo é mudar de vida 

e obter proveitos, para não ser pobre e mais tarde regressar. Parte primeiro o homem, em 

regra, como chefe de família. Sozinho e com o serviço militar obrigatório cumprido. É pobre e 
analfabeto, ou quase. Amealha com vista à satisfação das necessidades imediatas do agregado 

familiar, a que se segue o juntar de meios que lhe permitam comprar casa, terras e outros 

investimentos. No tempo que o separa do regresso definitivo, enceta viagens à terra. Visita a 

família anualmente no mês de Agosto, durante o período de férias. O visitante, mais tarde, 

poderá ser a família. Neste vai-vem de chegadas e de partidas, nunca antes visto, iniciou-se 

o turismo de viagens, de e para emigrantes, com percursos pré-determinados. Nem é preciso 
já passar por Lisboa ou Porto. A terra passa à ser um ponto concreto, distante da morada 
apenas algumas horas de viagem. Na aldeia ficau quem já (ou ainda) não podia ganhar a 
vida — velhos, mulheres e crianças. Mais tarde, consolidado o processo, partiriam mulheres 

para se juntar aos maridos, ou mulheres livres, que também buscavam uma vida melhor. 



400 i Condição Feminina no Império Calonial Português 

Da emigração resultaram, no curto e médio prazos, fluxos monetários para o país que 

constituíram uma das maiores fontes de receita para o equilíbrio da balança comercial. 

Não obstante, o êxodo teve consequências desastrosas: desertificaram-se os campos, houve 

carência de mão de obra, aumentaram os salários do trabalho agrícola e envelheceu o país 

rural, o que acentuou as migrações internas do interior para o litoral (vg. a macrocefalia das 

cidades de Lisboa e do Porto). O balanço global da emigração, numa visão objectiva e apesar 

das críticas da nação bem pensante, saldou-se pela positiva: melhoraram efectivamente as 

condições de vida e alargaram-se os horizontes. 

1.3. À Guerra Colonial 

É uma guerra de que parte significativa dos portugueses, até hoje, ainda não fez o luto. 

Tudo aconteceu no ano de 1961 e viria a prolongar-se até à primeira metade dos anos setenta. 

Portugal foi o último império colonial europeu. Os seus restantes parceiros encerraram o 

processo de descolonização na sequência da Segunda Guerra Mundial. Ao nível da Organização 

das Nações Unidas, houve, sem resultado, fortes pressões para que o rumo português tivesse 

sido diferente. Do ponto de vista ideológico, a Constituição de 1933 definia um Portugal uno e 

indivísivel, que incluía um vasto império colonial espalhado pela África, Ásia (a invasão de Goa 

pela Índia, em 18 de Dezembro de 1961, não tinha sido formalmente aceite) e a Oceania. 

A querra em Angola rebentou em 1961, seguindo-se Mocambique e a Guiné-Bissau. Segundo 

Barreto (1996: vol. 1, 225), estima-se que só para o exército e excluindo o recrutamento nas 

colónias, entre 1961 e 1974 o número de mancebos chamados para o serviço militar variou 

entre 700 mil e 1 milhão de indivíduos, dos quais 745 mil foram apurados para o servico 

militar. O saldo da guerra em perdas, segundo o mesmo, traduziu-se em 8 mil e trezentos 

jovens mortos e em 26 mil mutilados (não incluindo os traumatizados). O número de fugidos, 

os refractários, dá segundo a informação do Estado Maior do Exército uma média anual de 

18%. No que respeita à informação quotidiana sobre o conflito, a consulta dos jornais da 

época permite a qualquer investigador verificar que está perante comunicação censurada: os 

africanos que combatiam pela independência do seu país eram terroristas; dos combatentes 

portugueses mortos a notícia do óbito era austera — um número, o do morto, o seu nome, 

o posto e o local: “Morreu em combate../”. 

Conjugando a informação exposta para os grandes títulos deste tema, pode concluir-se que 

no final da década de sessenta do século XX à economia portuguesa possuía, ainda que com 

atraso, as bases estruturais necessárias à sua modernização. O saldo da balança de pagamentos 

foi positivo, justificado fundamentalmente pelas receitas turísticas e remessas dos emigrantes, 

que conjuntamente permitiram não só um desafogo financeiro ao país como também o custeio 

da guerra colonial, que à sua conta absorveu 50% do valor da despesa pública. 

No que à emigração respeita, a linha de raciocínio colhe resultados idênticos, com a 

vantagem de (já) não se estar em combate. Tudo foi bom? Tudo foi mau? Nem uma coisa nem 

outra. Melhor fora que nenhuma tivesse sido. Portugal, o povo português, a sua idiossincrasia, 



Onde há Galos podem Cantar Galinhas, 1964 1974: O contexto sociacultural leminino da última década do Estado Novo I 401 

Encerra sempre uma fatalidade que, segundo Antero de Quental (1875), resulta da menoridade 
da sociedade portuguesa e tem a sua génese no alheamento coercivo dos povos ibéricos ao 
movimento da Reforma religiosa do séc. XVI. Efectivamente, os países europeus que viveram 
a reforma protestante, nomeadamente Alemanha, França, Suíça e países nórdicos, registaram 
progressos económicos e sociais por ela induzidos, que passam ao lado dos povos ibéricos. 
No tocante à questão colonial, pese embora a controvérsia, alguns dos que partiram opinam 
que nem tudo foi mau. Justificam tal posição quase exclusivamente na óptica do militar 
sobrevivente: em primeiro lugar, porque considerando a Pátria o combatente cumpria o seu 
dever. Do ponto de vista indivídual acrescenta-se que o militar mobilizado alargou os seus 
horizontes pelo conhecimento de outras paragens, gentes e culturas. Ganhava mais e muitos 
dos que partiram por lá constituiram família ou mandaram que esta se lhes juntasse. 

Numa nota marginal quanto à independência colonial, verificada já em 1975, na || República, 
acrescenta-se o entendimento de que ela não foi a que deveria mas à que pôde ser. Após 
a independência, em Angola e Moçambique, negros e brancos afrontaram-se. Houve uma 
fuga maciça para Portugal: cerca de um milhão de “retornados”, O léxico português passou 
à incluir uma nova palavra para designar o chegado das colónias dessa época, Acontece 
que ele deixou em África a sua vida inteira. De lá eram muitos, alguns com ascendência já 
na terceira geração. À sociedade, política e economia foram uma convulsão: a Pátria não 
estava preparada para a integração e os portugueses, metropolitanos e continentais, eram 
diferentes. Alude-se por fim que no assunto exposto o agente activo foi o homem: trabalhou, 
emigrou e combateu. À mulher, onde esteve? 

2. À Mulher na Sociedade Portuguesa 

Até à primeira metade do séc. XX, o conhecimento da mulher portuguesa não dispensa 
de Maria Lamas As Mulheres do meu País (1948), Percorre o país de norte a sul, observando 
atentamente o feminino, da mais recôndita aldeia onde quase só os lobos uivam até aos 
centros cosmopolitas, convive com o feminino nas suas comunidades e identifica-lhes os 
costumes, as dores e os anseios. Une-as o terem nascido e sido feitas mulheres. 

No presente contexto, apenas se identificam dois universos: o das elites, as senhoras, 
aristocratas e burguesas e o da mulher do povo, urbana ou rural. Ambos condignamente 
tratados nas suas funções famíliares de procriadoras e de donas de casa. O que se critica para 
qualquer dos grupos não são aqueles papéis, mas que à sua conta o Estado e a sociedade, 
por ele legitimada, lhes cerceie conscientemente direitos tão naturais como a instrução e a 
educação; ou ainda a possibilidade de profissionalmente se realizarem em qualquer espaço, 
em condições idênticas às do homem. 

Traçado o perfil comum à condição feminina, nota-se que entre os dois grupos uma 
diferença existe, ainda que camuflada: é que no primeiro, o das elites, mercê da sua condição 
de teres e haveres, acaba por existir alguma realização, dado a auxílio que, pagando, pode 
receber das mulheres da classe baixa ou empobrecida. Estas são as criadas de servir, as hoje 



402 Condição Feminina no Império Colonial Português 

designadas empregadas domésticas. Sendo livres, co-habitam no espaço dos patrões e, se 

casadas, executam o seu trabalho fora do lar, acumulando-o com as suas próprias obriga- 

ções familiares. Ser dona de casa, no sentido económico, não é uma profissão. Se formos 

mais longe, comparativamente com países mais avançados, poder-se-á dizer que a mulher 

portuguesa vive uma situação degradante. Comparando os espaços temporais, no contexto 

nacional, nota-se um registo de progresso durante o curto período da | República (1910-1926) 

para o feminino, que regrediu no do Estado Novo (1926-1974), mais precisamente até inícios 

dos anos sessenta, já que a instrução escolar de base extensiva aos universos sociais mais 

desfavorecidos regrediu inicialmente pela idealogia do regime. AÀ partir de cinquenta regista-se 

contudo uma evolução progressiva. 

2.1. O Estado Novo — Ambiente Social 

A construção mental da adolescente do início dos anos sessenta foi a da continuidade 

da de sua mãe. O aparelho ideológico e o sistema político foram sabiamente articulados, 

promulgando legislação complementar, comoa é o caso dos Códigos Civil e Penal, para 

suprir as lacunas e insuficiências da Constituição Política de 1933, que visava a “construção 

nacionalista da educação”. Da obra salazarista emerge a particularidade da omnipresença do 

Estado, transversal à sociedade portuguesa, presente nas diferentes áreas de socialização — da 

família à escola, passando pelas estruturas juvenis. Para o efeito basta referir que em 1940, 

o primeiro ministro do governo de Portugal, segundo Barreto e Neves (23), explicita uma 

vontade quando “estende as suas exigências à formação do agregado familiar (...), reivindica a 

instrução e educação da mocidade; vigia ou dirige a actividade intelectual, limita a propriedade, 

engrandece-se e diviniza-se; e sem medo que o limite pode apresentar-se como a mesma 

consciência, força e riqueza da Nação”. Quanto à igualdade dos direitos constitucionalmente 

instituídos estabelece-se no art. 5º uma excepção precisamente no “que se relaciona com 

o sexo, considerando a diferença de natureza da mulher e o bem da família”, Aceitando a 

diferença entre homens e mulheres e legislando sobre ela, o regime estrutura os sexos em 

duas ordens complementares — a da própria natureza do ser e a da família, pelo que os 

assuntos femininos se vão transformar em questões de Estado legitimadas. Na óptica social, 

a mais grave consequência ideológica traduz-se no afastamento da mulher em actividades 

tão diversas como as profissionais. 

Salienta-se também que a construção da diferença entre homem e mulher, baseada 

na diferença entre as naturezas feminina e masculina, origina uma segregação natural 

generalizada das mulheres, que se reflecte no relacionamento entre ambos os sexos, no 

poder e na identidade de cada um. Acresce que a família? foi considerada o núcleo das 

? Afamíliaésem duvida a base da vída humana; o que se discute aqui é a existência de um processo sistemático 

e anti-natural de cerceamento dos direitos femininos que a todos prejudica mesmo àqueles e àquelas que se 

diz defender.



Onde há Galos podem Cantar Galinhas, 1964-1974: O contexto sociocultural feminino da última década do Estado Novo ' 403 

energias femininas, pelo que jamais poderia ser entendida como gueto ou prísão. Por fim, 
atendendo aos baixos índices de instrução e alfabetização da sociedade portuguesa globalmente 
considerada, generalizou-se a utilização de provérbios permissivos da diminuição feminina, 
de que são exemplo “onde há galos não cantam galinhas”, “um homem não chora” e “à 
mulher a casa, ao homem a praça”. 

a) A Escola 

A partir da década de trinta e sensivelmente até finais dos anos sessenta, o sistema de 
ensino português compreendia os graus primário, secundário, médio e superior. O regime em 
que foram educadas, especialmente a partir de trinta, remete para o papel interveniente da 
Escola como instituição, hierarquicamente estruturada nas dimensões “Deus, Pátria e Família” 
e numa matriz orientada para a formação ideológica da Nação, A primazia escolar ia para o 
ensino primário, cuja base curricular eram ensinamentos do Português, História de Portugal, 
Corografia de Portugal e Colónias, Moral e Educação Cívica, comuns aliás aos restantes graus 
de ensino. Segundo o Dec. 14 417, de 1927, a instrução primária era a única e a natural para 
os humildes — os filhos das classes trabalhadoras, consubstanciado no respeito pelos valores 
do nacionalismo, religião, moralização, obediência a superiores, imobilidade social, espírito 
corporativo e diferenciação dos papéis sexuais. Quanto à formação de consciências referencie-se 
o Dec. 16077 de Outubro de 1928, que explicitava como sendo dos mais importantes papéis 
da escola primária o de “disciplinar consciências, formando o carácter”. 

Conjugando as diferentes ópticas que particularizam à escola em geral e mais especifi- 
camente à primária, relevam-se: a segregação de espacos, a curricular e a questão da não 
neutralidade em matéria religiasa. Durante o salazarismo, as salas de aula da escola primária 
tinham um crucífixo, ladeado pelas fotografias dos Presidente da República e do Presidente 
do Conselho de Ministros. Mais tarde defendeu-se pelo Dec. 42992, de Maio de 1960, que 
“A geral educação não pode deixar de ser, antes de mais, religiosa (...) abram-se escolas sim, 
mas estimule-se o ensino religioso e coloque-se ao lado de cada escola de ABC uma escola de 
catecismo”?, Uma apreciação crítica sobre um sistema de ensino estruturado nos referidos 
moldes permite concluir-se por um mapa que não só negava o progresso como conduzia ao 
imobilismo social. 

b) A Família 

No campo específico das atribuições da mulher no seio famíiliar, competiam-lhe constitu- 
cionalmente “sobretudo os cuidados domésticos, manter o asseio, a ordem e a alegria do lar, 
cuidar dos filhos, sobretudo nas primeiras idades, tornar a casa atraente e acolhedora, prestar 
ao marido a deferência e submissão que lhe deve como chefe de família”. As competências 
femininas restritas apenas à responsabilidade familiar e sócio-económica vão permitir a 

F) Saliente-se que ensino primário e religião são qualitativamente fontes indiscutíveis para a formação dos cidadãos, 
desde que correctamente transmitidos. 



404 Condição Feminina no Império Colonial Português 

existência de um sistema de valores repressivo, limitador da dignidade humana, que defendia 

como suficiente, no máximo, um saber mínimo. Condicionava a mobilidade social, impunha 

a separação de sexos desde a escola primária, limitava espaços. 

c) Participação do Trabalho Feminino na Economia 

Relembra-se que à mulher nascida entre os anos vinte do século passado e princípios 

de cinquenta foi educada na obediência à tríade “Deus, Pátria e Família”, o que a limitou. 

O estado de imobilismo social foi de tal modo forte que o livro único da primeira classe do 

ensino primário editado em 1941, segundo Rómulo de Carvalho (1986: 769), vigorou durante 

cerca de trinta anos, apesar de uma sociedade em mudança. 

Quanto à apolagia do trabalho caseiro pelo endeusamento feminino, talvez não passe de 

um grosseiro eufemismo. Num país economicamente débil, a mulher dificilmente se poderia 

dar ao luxo da dedicação exclusiva à casa. As restrições orçamentais obrigavam-na a trabalhar 

fora. lletrada, deitava a mão ao possível, ocupando-se no duro trabalho do campo, que podia 

ser o seu talhão, nos serviços domésticos, no comércio como vendedeira dos mais variados 

produtos, no operariado em oficinas ou fábricas. Já com algum privilégio, empregou-se no 

sector dos serviços como empregada — de escritório, telefonista e enfermeira. Foi professora 

primária, com o curso do magistério primário ou como regente escolar (habilitação elementar). 

Exceptionalmente ocupou alguns cargos de prestígio. 

Nas classes elevadas, apesar do anátema da inferioridade perante o masculino, por 

terem tido acesso ao ensino, mesmo universitário, as mulheres desempenharam algumas 

prestigiadas profissões, nomeadamente liberais, como a advocacia, a medicina e a docência, 

acumulando-as embora com a responsabilidade familiar. Em síntese conclui-se que ser mulher, 

era um cartão de visita, que rescendia a inferioridade e a limitações, perante o masculino, 

ultrapassando o religioso e as origens sociais. 

É possível fixar uma dinâmica evolutiva da participação feminina na vida económica. Para 

facilidade de análise, poderão apontar-se marcos cronológicos, correspondendo cada um deles 

atrês gerações sequenciais: o primeiro é o da mulher nascida nos anos vinte/trinta. Seguiu-se, 

motivado por razões políticas, sociais e económicas, o da geração das suas filhas, nascidas 

entre finais das décadas de quarenta e principios de cinquenta. É o tempo de uma leve aurora, 

avidamente absorvida para agir em espaços diferentes dos tradicionais, transformando a 

sociedade de modo a admitir que “onde há galos... podem cantar galinhas”. O terceiro tempo é 

a sequência lógica dos dois anteriores. Começou por se afirmar primeiro a medo, já no pós-74, 

e especialmente com as trabalhadoras já em actividade; tem-se consolidado, formalmente, 

desde os anos oitenta e é hoje substancialmente representado pelo feminino nascido na |l 

República, podendo incluir mulheres do tempo anterior. O processo de integração feminina 

na vida económica foi marcado pelo aumento do nível de instrução, ainda durante o Estado 

Novo. O novo sistema político e a Constituição Política de 1975 (e revisões posteriores) que 

o representa permitiram instalar dinâmicas orientadas para a igualdade de oportunidades e 

de tratamento dos géneros. Relativamente a direitos, destaca-se o da igualdade para ambos 



Onde há Galos podem Cantar Galinhas, 1964-1874: O contexto sociocultura! feminina da última década do Estado Novo I 405 

Os sexos, eliminando as restrições anteriores, na educação, partilha de espaços ou exercício 
profissional. Em Portugal, hoje a mulher pode aceder a todas as profissões, incluindo as 
Forças Armadas, a Segurança e a magistratura. Um estar de tal natureza relativamente ao 
feminino, permite alterar o provérbio que se persegue, pois que apesar da existência (ainda) 
de alguns entraves, já é possível dizer que “onde há galos e galinhas, ambos podem cantar 
desde que tenham voz”, 

2.2. “1964 — 1974 “” — Uma Década de Mudança 

O ambiente era formal e o vestuário adulto de cores escuras, do muito cinzento ao preto. 
Mesmo em Lisboa, as mulheres do povo usavam lenco na cabeça. Faziam-se grandes lutos. 
O feminino, jovem ou adulto, não saía à rua sem meias e assistia à missa, rigorosamente 
vestido, de corpo coberto dos pés à cabeça. Não fossem a emigração e a guerra colonial, 
com o grito, as lágrimas de despedida e mais tarde a dor do luto, poder-se-ia dizer que 
em Portugal já se tinha estado pior. Era sobretudo a juventude que rompia: novos espaços 
de convívio em cafés e sociedades recreativas, impostos pelos estudos e pela televisão. À 
influência externa já referida, cumpriu o seu papel. À sociedade desestabilizou-se, apesar de 
todos os protestos e censuras. O rock and roil, o twist e os Beatles com a sua música e cabelos 
compridos revolveram tudo. Na província, o ambiente era deserto de vida nova. Os ventos 
da emigração bateram a quase todas as portas: pior agora era que as raparigas também 
partiam. Não havia trabalho na terra e vinham para a cidade. 

a) A Entrada no Mercado de Trabalho 

Este registo é a sequência de um processo de mudança irreversível. Pela impossibilidade 
de tratar o todo, elegeu-se um universo representativo de uma significativa faixa da popu- 
lação, vista a possibilidade de avaliar o estádio de desenvolvimento de um país através do 
bem estar dos seus extractos sociais menos favorecidos. As jovens do universo seleccionado 
são maioritariamente oriundas de famílias do sector rural, operariado, baixos comércio e 
funcionalismo público e também de artífices que trabalham por conta própria. Acederam 
à instrução secundária, aproveitando a atitude desenvolvimentista do regime, que alargou 
substancialmente a rede escolar. O seu diploma académico é o curso comercial, mais apropriado 
para meninas, por oposição aos industriais, melhores para rapazes e ao liceu cuja finalidade 
primeira era a continuação dos estudos superiores. Estas mulheres irão constituir uma classe 
profissional, a das empregadas de escritório, que pela evolução do sector dos serviços é 

tendencialmente crescente na economia portuguesa. 

As expectativas de arranjar trabalho eram boas. Passe o eufemismo, a carência de 
mão-de-obra masculina beneficiou a mulher. Não tanto pela emigração, significativamente 
constituída por gente pouco alfabetizada. Para os rapazes, com a aproximação da inspecção 
militar aos 18 anos, começavam os medos, seguia-se a espera, era grande a probabilidade de 
mobilização e depois a África. Entre os dois momentos, trabalhavam, Legalmente, empresas 



406 | condição Feminina no Império Coloniai Português 

e organizações com combatentes ao seu serviço eram obrigadas a quardar-lhes o lugar, pois 

a ausência justificava-se por uma razão maior: defender a Pátria. 

As migrações internas eram agora no feminino e Lisboa um porto de atracação: dispunha 

de maior oferta de trabalho e, para além do Porto, tinha estabetecimentos de todos os 

graus de ensino e cursos nocturnos, com horários entre as 19h e as 23h, incluindo o Sábado. 

No ensino médio, havia o Instituto Comercial de Lisboa (ICL), que formava Contabilistas e, 

no superior, o Instituto Superior de Ciências Económicas e Financeiras (ISCEF) formava os 

licenciados, futuros quadros de elite para organizações de maior dimensão, privadas ou 

públicas. O sector privado não praticava, em regra, semana inglesa (descanso ao Sábado à 

tarde), nem havia o estatuto de trabalhador-estudante. Era fraca a rede de transportes e pilor 

para quem não vivesse em Lisboa. 

No início da carreira, as meninas que frequentaram os cursos djurnos e as recém-diplo- 

madas não tinham experiência profissional. O diploma do Curso Comercial, porém, dava-lhes 

competência teórica para o desempenho de uma multiplicidade de tarefas. A preparação 

era boa, visto a selecção natural ser feita pelo abandono escolar. No contexto, optou-se pelo 

agrupamento curricular em três grandes áreas: 1) conhecimentos de cultura geral, de que 

faziam parte a literatura portuguesa e história (portuguesa e universal) e economia política, 

cujo currículo era especificamente económico; 2) correspondência comercial (português, 

francês e inglês) e dactilografia; 3) técnica de vendas, cálculo comercial e contabilidade, 

O propósito da constituição destes grandes núcleos é evidenciar a articulação da estrutura 

curricular da candidata com a informação que facultava à entidade empregadora sobre as 

suas aptidões de base. As matérias do grupo 1) forneciam uma base cultural mínima que 

habilitava o cidadão a situar-se no mundo; quanto às do grupo 2) salienta-se que, para 

além do cultural, exigem boa capacidade de comunicação escrita e falada; por fim, as 

competências enunciadas em 3) são as da especificidade técnica: exigem conhecimentos 

de maior complexidade, que se vão reflectir na área decisional. A maior qualificação exigida 

para o desempenho das referidas funções, apesar de uma eventual especialização (nas 

grandes instituições), é o caminho para a polivalência de competências e funções e maior 

responsabilidade, traduzido em níveis remuneratórios mais elevados. Ora, é a partir da 

desigual distribuição de competências e de responsabilidade entre homens e mulheres, 

ainda que com resultados qualitativamente idênticos, que a questão das subalternidades 

femininas se coloca. Os estudos efectuados sobre a feminização dos serviços de escritório 

apontam como característica feminina o apurado grau de atenção e, assim, feminizaram-se 

as categorias de secretárias, correspondentes e dactilógrafas, enquanto que as profissões 

mais especificamente técnicas, as do grupo 3), foram absorvidas pelo masculino. Não foi 

provada a inferioridade da capacidade intelectual feminina; contudo, no mesmo cargo, a 

remuneração masculina era em geral superior. 

Quanto à aceitação do trabalho feminino, relativamente ao tempo anterior, notam-se 

efectivamente alterações comportamentais. As dúvidas existentes quanto à irreversibilidade 

da partilha do espaço laboral expressavam-se com mais cuidado. Por outro lado, à invasão 



Onde há Galos podem Cantar Galinhas, 1964-1974. O contexto sociocultural teminino da última década do Estado Novo I 407 

iniciada paulatinamente no início de sessenta foi-se consolidando. O mundo profissional 
tradicionalmente masculino, defensor de que “onde há galos não cantam galinhas”, foi acatando 
o sentimento de que aquela situação não só era injusta, como poderia ser interessante. 

b) Enquadramento Profissional e Ascensão na Carreira 

Chegados a este ponto do estudo ocorre perguntar: considerando a existência de idênticas 
competências profissionais, sobre quem recai a escolha para a execução das tarefas de maior 
responsabilidade e melhor remuneradas — ao homem ou à mulher? 

Para resposta à questão distingue-se entre os sectores público e privado. No funcionalismo 
público, o enquadramento profissional efectivo e posterior ascensão estabelecia-se por 
concurso. Ora, concorrendo com igualdade de competências para uma mesma categoria, 
varões e raparigas tinham o priori iqualdade de oportunidades. Eram determinantes o 
tempo de espera (por vezes longo) para a abertura de Cconcursos, o número de vagas e o de 
concorrentes, bem como o resultado das provas. Quanto à remuneração, dado ser atribuída 
à categoria profissional e não ao seu executante, homem e mulher recebiam identicamente. 
Porém, atendendo à baixa remuneração da função pública, o que resultou foi um abandono 
progressivo no masculino, que preferiu o sector privado, As funções públicas feminizaram-se 
em quase todas as vertentes constitucionalmente autorizadas. De entre as funções que apenas 
podiam ser desempenhadas por homens conta-se a de juíz, 

No sector privado, autores consagrados como Antónia de Sousa, António Barreto, Helena 
Neves e Maria Lamas, bem como grupos de trabalho e instituições especialmente criadas 
para o efeito já no pós-25 de Abril — como a Comissão para a Igualdade e para os Direitos 
das Mulheres — consideram unanimente que há desigualdades gritantes. A título de exemplo 
refiram-se os têxteis, com um quadro profissional predominantemente feminino. No tocante à 
pequena e média empresa, a questão feminina e o seu menor tratamento talvez não traduzam 
Situações tão intensas, até pela polivalência das funções que é positivamente encarada, À 
gravidade das situações regista-se de facto em entidades de maior dimensão. Neste universo, 
os géneros feminino e masculino poderiam exercer a profissão contabilística como Qquarda- 
livros, contabilistas e licenciados em Economia e Finanças e estar cumulativamente inscritos 
como TC,. A coexistência de profissionais deste tipo numa mesma organização, apesar de o 
critério de escolha no sentido da atribuição de responsabilidades e de remuneração poder 
ser feito a partir do grau académico mais elevado, não era fácil e menos ainda se no grupo 
existissem “masculino e feminino” em idênticas situações, visto a escolha produzir poder e 
remuneração superiores. Contudo, o ritino do mercado de trabalho assístiu à intrusão cada 
vez maior do feminino também em profissões técnicas. 

3. Lisboa do Tempo Presente 

Considerando embora as dificuldades de uma sociedade em mudança, o Portugal de 
hoje é o corolário das políticas delineadas pela 1l República. Atendendo a que o suporte da 



408 | condição Feminina no mpério Colonial Português 

educação feminina vigente até 74 foi causador das injustiças já comentadas, seguir-se-á 

uma apreciação sintética no que ao assunto respeita com base no novo texto constitucional 

(1976) e suas revisões. Verifica-se logo nos direitos fundamentais que consagram o princípio 

da igualdade de todos os cidadãos perante a lei, independentemente da sua “ascendência, 

sexo, raça, língua, religião, convicções políticas ou ideológicas, instrução, situação económica 

ou condição social”. No que à educação concerne, salienta-se que os diferentes governos 

definiram políticas de cariz democratizante, extensivo a todas as classes sociais e a todos os 

graus de ensino. Houve a preocupação de diminuir as taxas de analfabetismo, o que apenas 

(só) parcialmente se verificou: em Portugal hoje há a iliteracia funcional, a que não são 

alheias as más políticas educacionais. 

De positivo regista-se que a mulher frequenta cada vez mais o sistema de ensino supe- 

rior, saldando-se a sua acção em elevadas taxas de sucesso. Ressalva-se no entanto que a 

existência da lei e a coerência na sua aplicação nem sempre são equilibradas. O quotidiano 

presente é de grande instabilidade e incerteza. Voltando à questão do mercado de trabalho 

e colocando frente a frente portadores de idêntica competência, tal não é sinónimo de 

alteração substantiva na divisão do trabalho. Dir-se-ia que a mulher de hoje é mais livre, no 

sentido que tem o direito não contestado de obter meios económicos para subsistir. Continua 

a acumular com o seu trabalho diário a responsabilidade de ser dona de casa e de educar 

os filhos, se bem que existam vidas e tarefas partilhadas com o cônjuge ou companheiro. 

Acresce em casos significativos o aumento da jornada de trabalho e, para manter o emprego 

e se realizar profissionalmente, a frequência de cursos nocturnos. Hoje “a posição da mulher 

nos nossos dias oscila entre a aderência ao mundo do trabalho e aos valores masculinos, e 

à preservação de formas tradicionais de poder, condicionada que é pela esfera da família” 

(Costa, 1997: 21). Admite-se que esta opinião formulada há exactamente vinte anos seja 

hoje menos pesada. Corroborando o referido apresenta-se a opinião singular sobre “uma 

proximidade dos universos semânticos de homem e trabalho e uma proximidade conceptual 

entre mulher, trabalho e família, o que mostra que a mulher investe nestas duas esferas” 

(Costa, 1997: 21). O que parece mais real é que, com o decorrer do tempo, se assistiu a uma 

progressiva qualificação do nível de ensino, que a mulher está nele integrada e é assim que 

o mundo profissional feminino cresceu em formação superior, em alguns casos superior à 

do homem, o que permite concluir que esta condição seria suficiente para que todos os 

espacços profissionais lhes fossem efectivamente abertos. Assim está-se perante uma atitude 

psicológica orientada para a aceitação do feminino, ao entender-se que: “Onde há galos e 

galinhas, ambos podem cantar... desde que tenham voz”. 

3.1. Existe Hoje, em Portugal, Discriminação Sexual no Trabalho? 

Atendendo a que Portugal pertence à UE desde 1986, as políticas sobre as matérias 

enunciadas têm que ser concertadas através da aplicação das respectivas Directivas Comuni- 

tárias. Neste sentido e no todo constituído pelo social, o político e o económico, considera-se 



Onde há Galos podem Cantar Galinhas, 1964-1974: O contexto sociocultural feminino da última década do Estado Novo l 409 

interessante conhecer as mudanças verificadas no feminino, particularmente quanto à existência 
de discriminação sexual. 

a) Fundamentação Teórica 

Pergunta-se: discriminação sexual no trabalho, o que é? Tomaram-se para responder os 
conceitos da Organização Internacional do Trabalho (OIT) e os de reputadas opiniões cientificas, 
como de Susana Costa e Susana Marta Santos, Estereótipo da mulher em Portugal e a sua 
relação com a discrimição sexual no trabalho (1997). 

A OIT estabelece que a “discriminação compreende toda a distinção, exclusão ou preferência 
fundada na raça, cor, sexo, religião, apinião política, ascendência nacional ou origem social 
que tenha por efeito destruir ou alterar a igualdade de oportunidades ou de tratamentos 
em matéria de profissão”, Reskin (1993) opina sobre a discriminação que considera um 
processo notório de desigualdade social facilitador de tratamento desigual entre os grupos, 
submetendo-os a sistemas de recompensa diferentes. No tocante à realização do trabalho, as 
opiniões são unânimes em considerar que é feita ou em contextos organizacionais diferentes, ou 
sendo o mesmo tipo de ocupação, tem distintos títulos organizacionais (Bielby e Baron: 1986). 
Considera-se ainda que em contexto de trabalho a regra é homem e mulher desempenharem 
trabalho distinto e se tal não acontecer as tarefas são desenvolvidas com níveis diferentes de 
autoridade e de responsabilidade, Quanto à distribuição das tarefas entre ambos os SEXOS, 
salienta-se que não é inócua, por conduzir a diferente valoração das actividades. Reskin 
informa que a regra é não só a desvalorização do desempenho feminino, como também o 
facto de ele, na óptica das entidades individualmente consideradas, ser menos propício a 
promoções, outros benefícios e ac exercício de autoridade. Ora porque sociedade e entidades 
interagem, influenciando-se reciprocamente, o resultado final é que, de um modo geral, a 

sociedade tende para desvalorizar o trabalho feminino não pela natureza da actividade, mas 
pela do sujeito que a realiza, isto é, a mulher. Para concluir do exposto, retira-se que dada 
a inexistência de sociedades perfeitas, a discriminação sexual feminina é comum a todas, 

diferindo apenas nos níveis de intensidade. 

b) A Situação Actual da Mulher Portuguesa 

Desenvolvendo o raciocínio anteriormente apresentado e analisando o contexto português, 
e sabendo que constitucionalmente se repudia qualquer tipo de discriminação, incluindo as 
baseadas em diferenças de “sexo”, a questão é saber se existem práticas de discriminação 
sexual no trabalho. 

O comportamento da sociedade portuguesa no contexto é algo análogo às suas con- 
géneres e, se num tempo de prosperidade os desequilíbrios são menos notórios, eles são 
claramente opostos na situação contrária. Assim, não obstante a dimensão de outros tempos, 
a mulher portuguesa continua à ser objecto de discriminação sexual no trabalho: o que é, 
senão discriminação sexual, a dificuldade com que a mulher ascende aos lugares de topo? 
Que nome dar à prática de empresas que impõem como condição de admissibilidade ao 



40 Condição Feminina no império Colonial Português 

seu serviço que a candidata não esteja grávida (ou que não engravide)? Ilustrando com o 

que dizem Teiman, Hartmann e Marini no que respeita às promoções: quando a mulher 

pode optar pela maternidade, segue-se-lhe a licença de parto e posteriormente as faltas por 

assistência familiar. Traduzem-se em absentismo e a promoção é adiada, pesar da interajuda 

conjugal, da divisão das tarefas. À sociedade está em crise e a nível mundial é um tempo de 

encruzilhadas. É preciso que os jovens não se deixem adormecer e que os decisores, privados 

ou públicos, governantes ou não, se lembrem e pratiquem a atitude correcta de aceitação do 

humano bifurcado nas vertentes de género que o distingue. Desiguais biolagicamente. Sim. 

Iguais no direito a uma vida digna, sem qualquer tipo de discriminação. 

4,. Conclusões 

Este estudo dirigiu-se à mulher portuguesa num período de cerca de cerca de oitenta 

anos. No estabelecimento das ligações entre o político, o social e o económico, verificou-se a 

sua interdependência marcadamente ideológica. A mulher foi, com o regime do Estado Novo 

e seu suporte legislativo, de um modo geral socialmente apagada. Negou-se-lhe o acesso à 

instrução, sobretudo à mulher das classes baixas, e a partir daí o impedimento de trabalhar 

em funções condignas e dignamente remuneradas. Deificou-se o papel feminino nas funções 

familiares tradicionais justificadas pela sua condição biológica. O que esteve errado foi uma 

negação do ser no sentido da sua dignificação, mutilando-a a nível dos direitos à instrução 

escolar e educação e à partilha de espaços. Seguidamente, entrou-se num tempo iniciado em 

finais de cinquenta, que se consolida durante a década de sessenta e vai até 1974. À partir 

da Ill República, estabelece-se um novo tempo que para o feminino significou que “onde há 

galos... podem cantar galinhas”. 

Os anos sessenta, são considerados por alguns autores, a década de ouro da economia 

portuguesa. Na óptica feminina, esta foi a época das grandes realizações, o elo para a 

construção de um futuro digno apesar das subalternidades. A jovem do tempo e universo 

seleccionados “pôde” aceder ao ensino e à preparação para o trabalho. As subalternidades 

profissionais mais frequentes traduziram-se na dificuldade de ascensão, desigualdade de poder 

e baixos níveis remuneratórios comparativamente ao homem. Chegamos por fim ao tempo 

em que “onde há galos e galinhas, ambos podem cantar... desde que tenham voz”., Para 

tal foi necessária a mudança de regime político, a abertura ao exterior, a integração na UF. 

Consagrou-se o princípio da igualdade de todos os cidadãos perante a lei, independentemente 

do sexo. À mulher pode aceder a todo o sistema de ensino, partilhar o seu espaço com o 

masculino, começando pela escola, e sem excepção aceder a todas as profissões. Com iguais 

competências, mulher e homem podem desempenhar as mesmas funções e ocupar os mesmos 

cargos. Contudo, uma visão real sobre a questão das subalternidades femininas verifica que 

“a sociedade tende à desvalorizar o trabalho feminino não pela natureza da actividade, mas 

pela de quem a realiza”, sobretudo em tempos de crise. Não obstante em dimensão menor 

que anteriormente, a mulher continua à ser objecto de discriminação sexual no trabalho. 



Onde há Galos podem Cantar Galinhas, 1964-1974: O contexto sociocultural feminino da última década do Estado Novo I m 

Bibliografia 

Barreto, António e Neves, Helena et all (1996): A situação social em Portugal: 1960-1995, Vol. |, Ed. Instítuto 
Ciências Sociais, Univ. Lisboa. 

(2000): A situação sociol em Portugal: 1960-1999. Indicadores sociois em Portugal e na União 
Euraopeia, Vol. 11, Lisboa, Imprensa de Ciências Sociais. 

Bertrand, Paulo (2000): História da Terra e do Homem no Planaito Central: Eco-História do Distrito Federal, 
do Indígena ao Colonizador, Brasília (DF), Verano Editora e Comunicação, LTDA. 

Bielby, W.T., Baron, |.N (1986): “Men and Women at work: Sex segregation and statistical discrimination”. 
American Journal of Sociology, 91, pp. 759-799, 

Brasão, Inês Paulo (1999): Dons e disciplinas do Corpo feminino: Os discursos sobre o corpo na Híistória do 
Estado Novo, Lisboa, Ed. Gráfica 2000. 

Candeias, António; Rocha, Melânia; Paz, Ana Luísa (2004): Alfobetização e Escola em Portugal nos séculos 
XIX e XX — Os censos e as estatísticas, lisboa, Fundação Gulbenkian. 

Carvalho, Rómulo de (1996): A História do Ensino em Portugal, 2º. ed., Lisboa, Fundação Gulbenkian . 
Castro, Armando; Gomes, Joaquim; Moreira, V. Tribuna e Nunes, À J. Avelãs (1974): Sobre o Capitalismo 

Português, 2º, ed., lisboa, Atlântida Editora . 

Costa, Maria Velho; Barreno, Maria Isabei e Horta, Maria Teresa (1974): Novas Caortos Portuguesas, Llisboa, 
Editorial Futura. 

Costa, Ramiro (1975): O Desenvolvimento do Capitalismo em Portugal, Lisboa, Assírio e Alvim. 
Costa, Susana e Santos, Susana Marta (1997): Estereótipo da Mulher em Portugal e sua Relação com a 

Discriminação Sexual no Trabalho, lisboa, Ed. CITE — Comissão para a Igualdade no Trabalho e no 
Emprego . 

Guimarães, Elina (2002) : “Movimento feminista” (1930), Edição fac-similada no âmbito da Exposição Mulheres 
do Séc. XX: 107 Livros, Ed. Câmara Municipal de lisboa. 

Júnior, ). N. Ferreira Dias (1945): Linha de Rumo — Notas de Economia Portuguesa, Voal. 1, 2º. ed,, Lisboa, 
Livraria Clássica Editora. 

Llamas, Maria (1948): As Mulheres do Meu País, Lisboa, Distribuídora Actuális. 

Miranda, Jorge (2004): As Constituições Portuguesas: de 1822 ao texto actual da constituição, 52 ed., Lisboa, 
Livraria Petrony . 

Morais, João e Violante, Luís (1986): Contribuição para uma Cronologia dos Factos Económicos e Sociais — 
Portugal 1926-1985, Lisboa, Livros Horizonte . 

Moura, Francisco Pereira (1973): Por onde vai a Economia Portuguesa? 4º ed,, Lisboa, Seara Nova . 
Nóvoa, António, coord. (2003): Dicionária de Educadores Portugueses, Lisboa, ASA. 
Parente, Salvador (2005): O Livro dos Provérbios, Lisboa, Círculo de Leitores. 

Quental, Antero de (1875): “Causas da decadência dos Povos Continentais”, tn Conferêncios do Casino, 

lisboa. 

Reskin, Barbara (1993): “Sex Segregation in the Workplace”, Annual Review of Sociology 19, pp. 241-270. 
Sousa, Antónia de (1971): O Mercado de Trabalho e a Mulher, cad. 135, Lisboa, Editora Arcádia. 





Família, Mestiçagem e Estratégias Femininas 
de Sobrevivência no Pernambuco Colonial 

Suely Creusa Cordeiro de Almeida 

Resumo: 4 redução de escolos feita pelos historiadores, fez emergir temas que abordam o cotidiano e a 
vida privado, e dentre eles o histório do família. O processo de formação da famítio brasifeira 
agora sendo abordodo a partir do crivo do mesticagem desde o início da colonização. Nossa 
proposta nesse trabalho é demonstror a dimensão de um processo de miscigenação que 
atingiu a sociedade brasileira, e consequentemente a família, desde o início de sua formação 
ampliando-se com a chegada dos africonos oriundos do tráfico negreiro para o Brasil e em 
especiol para Pernambuco. Esse processo atingiu não só apenas a essa capitania do norte, mos 
também as suas comarcas e anexos, 

Os estudos históricos desencadeados pela Nova História Cultura! levaram os historiadores 
a optarem por reduzir a escala e se dedicarem a abordar o objeto em dimensões de uma 
micro-história priorizando temas do cotidiano e da vida privada. Essa opção de lugar de 
observação acabou provocando um clarão sobre temas nebulosos que ainda não foram 

aprofundados, e que durante muito tempo se constituíram apenas em adendos a uma 
História verdadeiramente “importante”, principalmente no que concernem as vivências dos 
grupos subalternos, mas também dos excluídos da dimensão do público como as mulheres. 
Emergiram nesse momento questões cruciais como a mestiçagem, fenômeno que deixou de 
ser analisado e discutido unicamente para um período posterior ao da segunda metade do 
XIX, agora sendo estudado desde o início do processo da colonização. Assim, desse novo lugar, 

e de uma nova leitura do social, no que tange as instituições consideradas basilares do Brasil 

desse período, foi possível analisar: família, casamento, trabalho, práticas religiosas, educação, 

sexualidade, que a partir do crivo da mestiçagem trazem uma compreensão original sobre 

as maneira de pensar, modos de víver e formas de sentir no Brasil colonial. 

Nossa proposta nesse trabalho é demonstrar a dimensão de um processo de miscigenação 

que atingiu a sociedade brasileira desde o início de sua formação ampliando-se com a chegada 

dos africanos oriundos do tráfico negreiro para o Brasil e em especial para Pernambuco. Esse 

processo atingiu não só apenas à essa capitania do norte, mas também as suas comarcas e 

anexas: ltamaracá, Paraíba e Alagoas, como demonstram a documentação depositada no 

Arquivo Histórico Ultramarino. Discordamos dos historiadores mineiros, que afirmam que a 

sociedade mineira apresentou uma miscigenação muito maior que a sociedade escravista 

do litoral brasileiro (FURTADO, PAIVA, ANASTASIA, orgs., 2002: 498). O que é preciso intuir é 



a14 | condição Feminina no Império Colonial Português 

o fato de que o processo de miscigenação em Pernambuco e em suas anexas, bem como na 

Bahia, inicia-se um século antes do de Minas, quando os arraiais diamantíferos ainda não 

existiam. O processo de mistura étnica é testemunhado pelos padres da Companhia de Jesus 

e relatado nas cartas que escrevem para seus superiores. O surgimento de uma Irmandade 

de homens pardos em Olinda, em 1627, corrobora a hipótese de um núcleo de mestiçcagem 

biológica que antecipa aquela vivida nas Minas Gerais (COSTA, 1983: 32). Assim, partimos do 

princípio que o processo de miscigenação, na capitania, deu-se logo no início da colonização, 

definindo o perfil da sociedade pernambucana e de suas anexas como mestiça. 

Dedicado a essa temática da mesticagem, o historiador Serge Gruzinski, já tem produzido 

trabalho pioneiro, traduzidos para o português como o já conhecido O Pensamento Mestiço. 

Nesse estudo ele demonstra que na América o que se formou foi uma sociedade híbrida 

(GRUZINSKI, 2001). 

Característica intrínseca do processo de colonização portuguesa é que a trama social se 

deu em ambientes fluidos aonde as pessoas vão e vêm através das rotas que cruzavam mares 

e continentes, tudo estava de passagem homem, artefatos, etnias. Esse mundo móvel permitiu 

uma variedade imensa de tipos físicos. Esses seres humanos encontrarem-se, estabelecerem 

relações e, criarem outros tipos completamente novos, os mesticos, de coloridos plurais, além 

de novas e múltiplas experiências culturais, As novas unidades familiares fundadas sob o signo 

da mestiçagem étnica e cultural carregam um ineditismo e uma singularidade. 

As preocupações da coroa portuguesa no sentido de alertar a nobreza da terra para que 

mantivesse os critérios da pureza de sangue, para que não permitisse, pelo grande número 

de mestiços, que oficiais mecânicos participassem de festas e obtivessem cargos de prestígio 

social ligado à câmara e as milícias e ordenanças; demonstra a existência de um grupo mestiço 

forte, os manchados, e que exigia uma postura também forte da administração portuguesa 

para excluí-los da estrutura social colonial, O fato de essa participação ser de sumo interesse 

da coroa, expressa-se no Alvará [régio] de 712 de Novembro de 1611, aplicado no reino e nas 

conquistas, que resolvia que os eleitores deveriam ser “os mais nobres e da governança da 

terra” e que pudessem provar ser “sem raça alguma”. O mesmo Alvará ordenava que se 

salvaguardasse a uma hereditariedade no sentido de serem os cargos oficiais assumidos pelos 

filhos e netos daqueles que já haviam assumido cargos no império (BICALHO, PAIVA, ANASTASIA, 

2002: 307 e 310). Maria Fernanda Bicalho aponta para a questão da pureza de sangue, numa 

representação feita pelos vereadores do Rio de Janeiro. Eles advertiam à D. João V que no 

Brasil as pessoas sentiam-se nobres, e, portanto embora forasteiros e inferiores no reino, 

advogavam direito a participar da governança e, assim, prejudicavam os reais descendentes 

da nobreza. Ora, essa real nobreza não era necessariamente branca no Brasil, mas formada 

pelo conjunto de fatores que conjugados traçavam um perfil dos principais da terra, que se 

constituía da forma singular tendo-se que considerar desde: ascendência familiar, poder 

econômico e político, conquista, povoamento e defesa da colônia. Assim, as prerrogativas do 

direito no Antigo Regime resvalavam em questões práticas como fundamento que os legitimava 

como protagonistas das conquistas. Conclui-se que no espaço colonial os serviços prestados a 



Familia, Mestiçagem e Estratêgias Femininas de Sobrevivência no Pernambuco Colonial | a15 

coroa possibilitavam uma limpeza de sangue. Os exemplos são incontestáveis desse processo, 

quando invocamos os restauradores pernambucanos, Felipe Camarão e Henrique Dias, índio 
e negro respectivamente (BICALHO, PAIVA, ANASTASIA, 2002: 310). 

O fato de significativo contingente de índios, africanos e mestiços, participarem da 
manutenção da ordem pública, invalida de certa forma, categorias como: qualidade, condição 
e estado utilizadas pela hierarquia estamental do Antigo Regime na colônia e, ganham novos 
contornos, que são marcadas por uma infinidade de fatores que incluem: cor, bens, local 
de nascimento e status legal, etnia ou nação, estado civil, religião, ocupação, creolização 
(RUSSELL-WOOD, 2000: 15 e 16). Essa nova ordem montada sob a égide da permeabilidade 
demonstra que a mestiçagem foi um fator que abrandou as tensões entre a lei e as necessidades 
cotidianas, Toda a dureza legal da legislação do Antigo Regime será abrandada para o Brasil 
pelo Alvará de 1755 de D. José, que estabelece que: 

[...] os vassalos que casarem com índias não ficam com infâmia alguma [...] antes se 
farão dignos de sua real atenção e serão preferidos nas terras em que se estabelecerem 
para os lugares e ocupação que couberem na graduação de suas pessoas e seus filhos e 
descendentes serão hábeis e capazes de qualquer emprego honra e dignidade sem que 
necessitem de dispensa alguma [...] o mesmo se praticaram com as pórtuguesas que casarem 
com os índios, e a seus filhos e descendentes como os declara o mesmo alvará[...]. 

Esse alvará é uma resposta a uma situação de fato nas capitanias ao norte, pois o 
quantitativo de mestiços presentes nas forças militares, nas irmandades específicas de sua 
condição somática e, dos reclamos dos reinóis e funcionários, de sua constante na vereança, 

demonstram que sua presença na sociedade é uma realidade e, acrescente-se, indispensável 

para fazer a engrenagem colonial funcionar. Não há uma especificação clara quanto à 

origem étnica dessa mesticagem que se impõe, mas o fato é que ela não pode mais ser 

ignorada. Parece-nos que o alvará que dá preferência aos índios aponta para uma opção 

metropolitana, em detrimento da africana, que deveria ser crescente, Uma outra questão é 

a impossibilidade de povoar o Brasil, após o terremato em Lisboa, da perda de milhares de 

vida, antes é necessário recuperar o reino, portanto todo homem e mulher serão necessários 

em Portugal. As admoestações reinós no sentido de casar as mulheres para promover 

povoamento e constituição de fazendas é uma presença constante na correspondência do 

Conselho Ultramarino para o norte do Brasil. Assim, na impossibilidade de enviar contingente 

branco português para povoar o norte do Brasil, promover o povoamento com o indígena, 

etnia desejável em relação à africana, portanto o estímulo do alvará, que o justifica enquanto 

tratamento específico para a questão. Essas reflexões são cruciais para que se entenda a 

formação da família no Brasil, um perfil mestiço de norte à sul, mas diferenciada em cada 

lugar onde se esboçou núcleos de colonização. 

Arquivo Histórico Ultramarino (AHU) — Avulsos de Alagoas. Cx. 01, Doc. 34, 1726. 



416 | Condição Feminina no império Colonial Português 

Já foram apontadas as dificuldades para o estudo da formação da família brasileira, pela 

professora Maria Beatriz Nizza em seu livro História da Família no Brasil Colonial. A autora diz 

que nos primeiros tempos foram apenas Duarte Coelho de Pernambuco e Pero de Campos 

Tourinho de Porto Seguro que trouxeram suas famílias para o Brasil, optando a maioria por 

transportar homens especializados que pudessem ajudar nas tarefas de construção das vilas 

que se iniciavam. Duarte Coelho veio acompanhado de sua esposa D. Brites mais seus filhos 

Duarte e Jerônimo de Albuquerque e, ainda seu cunhado que se uniu posteriormente a filha 

do cacique Arco Verde (SILVA, 1998; 11). 

A família mais famosa formada e reconhecida por seu intercurso étnico entre aborígines 

e portugueses foi a de Caramuru e Paraguaçu. Diogo Álvares era natural de Viana do Castelo 

e chegou ao Brasil pelas partes da Bahia, por ocasião do naufrágio da sua embarcação, entre 

1509 e 1511. Ele foi acolhido pelos Tupinambás, enamorou-se e casou-se com Paraguaçu, moça 

filha do morubixaba?. Tiveram vários filhos que se casaram com reinós que vieram com Martin 

Afonso de Sousa, alguns foram armados cavaleiros: Gaspar, Gabriel e Jorge dos quais descendem 

as mais importantes famílias baianas entre as quais Garcia d'Ávila (DORIA, 2000). 

É indiscutível a presença e a importância das mulheres indígenas nos primeiros anos de 

colonização no entorno das propriedades dos homens brancos. Fernando Pedreira de Castro 

S, )., em Crónica da Igreja no Brasíl, apresenta a indígena que na posição de matrona virtuosa, 

que prega os ensinamentos doutrinários católicos as demais jovens e as introduz no universo 

cultural português. Algumas mulheres portuguesas tornaram-se prestadoras de auxílio aos 

missionários, como intérpretes, ajudando na confissão das índias. O padre jesuíta assinala que 

a presença das mulheres indígenas convertidas levou os religiosos jesuítas a preparar para 

elas um abrigo em Olinda, uma casa aonde elas poderiam esperar um casamento honesto. 

O padre Manoel da Nóbrega informa ao Rei que: 

Damos ordem a que se faça uma casa para recolher todas as moças e mulheres do 

gentio da terra que há muitos anos que vivem entre os cristãos e são cristãs e têm filhos 

dos homens brancos; e os mesmos homens que as tinham ardenem esta casa, porque ali 

doutrinadas e governadas por algumas velhas delas mesmas, pelo tempo em diante muitas 

casarão e ao menos viverão com menos ocasião de pecados [...]. (CASTRO, 1938: 209) 

Não há nenhum problema em reconhecer àas famílias fruto da união entre mulheres 

indígenas e portugueses, chegados do reino. Há sim uma preocupação em realizar a inte- 

gração dessas mulheres e de sua prole no universo religioso e cultural europeu. Justificam-se 

os casamentos interétnicos “muito segundo o costume da terra” através da voluntária 

integração da mulher indígena na doutrina católica. Elas são definidas pelos jesuítas como 

sendo de muito conhecimento, fervorosas, pregadoras, sedentas de ensinamentos, inclinadas 

à conversão capazes de converter pela pregação nas aldeias, as que estão dispersas pelo 

sertão. Muitos casamentos são acertados entre portugueses e as Índias forras, imaginando 

? Chefetemporal das tribos indígenas brasiteiras. 



Familia, Mestiçagem e Estratégias Ferininas de Sabrevivência no Pernambuco Colonia! | a17 

os religiosos, que poderão povoar o Brasil a partir dessas famílias brasilas, e o povoarão bem, 
desde que convertidas ao catolicismo. Os padres indignavam-se com os amancebamentos, 
sim! Segundo os religiosos da Companhia, todos os homens, casados, solteiros e até os 
escravos, encontravam-se ajuntados com as índias (CASCUDO, 2004: 157). À mestiçagem 
dá-se, portanto, desde as primeiras décadas de colonização tanto no âmbito biológico como 
cultural, haja vista a condição de intérpretes exercida pelas mulheres indígenas, elas se tornam 
as porta-voz das prédicas dos jesuítas pelas aldeias. As mulheres indígenas agem não só no 
campo do discurso religioso como também na organização da casa portuguesa na América, 
da mobília, a culinária e os hábitos em geral. Na cozinha, as cunhãs? demonstraram tremenda 
habilidade em adaptar os hábitos culinários portugueses com os naturais da terra. Ela foi 
também primeira mulher na cama, a acomodar os hormônios nos trópicos, a emprenhar e 
parir os filhos de uma nova família e cultura, ambas mestiças. 

Mas, voltemos às considerações tecidas por Nizza, ela sinaliza a vinda de alguns casais para 
a Bahia e São Vicente transportados pelas mãos de Francisco Pereira Coutinho, Martin Afonso 
de Souza e o já citado Pero de Campos Tourinho. Alguns fidalgos portugueses passaram aqui 
com suas famílias, porém rapidamente, foi o caso de Luis de Góes e Catarina de Andrade e 
Aguilar, Domingos Leitão e Cecília de Góes que em curto tempo retornaram ao reino (SILVA, 
1998: 11). Gabriel Soares de Souza em seu Tratado Descritivo do Brasil em 1587 nos esclarece 
que já em 1549 havia uma preocupação em formar uma família branca nos trópicos, o que 
nos remete a conclusão de que já havia um processo em andamento que direcionava para 
uma formação mestiça, a princípio com as indígenas e mais a frente incluindo-se as mulheres 
negras (SOUZA, 2000: 101). 

Em 1551, chegou à Bahia uma outra armada portuguesa comandada por Antonio de Oliveira. 
Ele trouxe alguns casados, uns por vontade e outros forçados, além de donzelas portuguesas 
que estavam depositadas provavelmente no Recolhimento do Castelo de lisboa, fundado por 
D. João lll em 1543. Essas jovens deveriam casar com homens que já possuíssem destaque na 
Bahia, os esposos receberiam um dote de casamento em ofícios do governo quer fossem da 
fazenda ou da justiça. Além dessas providências, o cronista informa a chegada de escravos da 
Guiné, o que promove um aumento do plantel de negros alocados para o trabalho do açúcar 
(SOUZA, 2000: 101). Nóbrega, na Bahia, apresenta como solução para o5 amancebamentos 
o envio de mulheres do Reino, mesmo que fossem erradas; a outra solução seriam as órfãs. 
Pela posição do religioso jesuíta, percebemos que Pernambuco e Bahia viviam Situações 
diferentes. Em Pernambuco, em 1549, o processo de miscigenação estava adiantado, havendo 
já muitos homens e mulheres mestiças, no que tange as mulheres resultado das relações entre 
portugueses e indígenas, ou seja, mamelucas, Na visão de Nóbrega, elas teriam prioridade 
para casarem com os homens da terra, o que não acontecia na Bahia, pois acabava ali de 
se implantar o Governo Geral e artificialmente construir uma cidade e apenas começavam os 

3 Cunhã: mulher jovem em Tupi. 



418 | condição Feminina no Império Calonial Português 

problemas de relacionamentos entre indígenas e portugueses. (CASTRO, 1938: 209). Sobre 

Pernambuco, escrevia Duarte Coelho: 

Nesta não são necessárias por agora, por haverem muitas filhas de homens brancos e 

de índias da terra, as quais todas agora casarão com a ajuda do senhos; e, se não casarem 

antes, era porque consentiam viver os homens em seus pecados livremente e por isso não se 

curavam tanto de casar (LEITE, 1956: 293). 

Concluímos pelo texto acima que a população mameluca de Pernambuco era grande, pois 

de colonização mais antiga, da mesma forma que se infere que as uniões com as mamelucas 

eram mais desejadas que com as Índias, pois o sangue branco que lhe corria nas vejas reduzia 

a infâmia dos casamentos interétnicos. Assim, o lugar dos mamelucos na sociedade colonial 

é intrínseco a sua relação com a família reinol e o grau de poder da mesma. 

As Denunciações e Confissões de Pernambuco (1593-1595) nos legaram dados quantitativos 

de mulheres brancas, oriundas de Portugal na capitania em fins do XVI. Elas eram 17, e, 

casadas (SILVA, 1998: 14). Isso nos faz intuir que as uniões entre colonos e mulheres indígenas 

continuaram acontecendo, promovendo um aumento da prole mestiça. O resultado dessas 

uniões foi um quantitativo de mulheres com graus de mestiçagem, filhas de portugueses 

reinóis, as quais, as famílias tinham a intenção de bem casar. A questão do desamparo 

feminino sempre foi um problema em Pernambuco e, quando não era possível casá-las, o 

passo seguinte era recolhê-las, mas onde? Não havia conventos no Brasil no primeiro século, 

então recolher no reino seria a saída para o problema, mas era custoso tanto economicamente, 

quanto física e emocionalmente. Assim, os Recolhimentos foram uma saída honrosa para 

as mulheres da elite, não “casáveis” da Capitania de Pernambuco. Os investimentos foram 

feitos no sentido de edificar uma casa em Olinda que atendesse a nobreza da terra, tendo-se, 

inclusive, a pretensão de transformá-la em convento em tempo breve. O Recolhimento de Nossa 

Senhora da Conceição de Olinda surgiu nesse contexto. No entanto, o aumento da população 

e a constituição de famílias que, anacronicamente as classificaríamos de camada média, 

formadas pelos reinóis que haviam recebido cargos e ofícios para trabalhar em Pernambuco, 

ampliaram os problemas em torno da figura feminina, de uma mulher branca ou pequenos 

graus de mestiçagem, de família reconhecida que em determinadas circunstâncias, fica ao 

desamparo, principalmente em nos casos de viuvez ou orfandade (ALMEIDA, 2005). 

A solução para tal problemática será encontrada pelas próprias mulheres. Elas, que 

utilizarão à estratégia de recorrer ao rei através do Conselho Ultramarino pedindo para 

obterem a propriedade dos ofícios reais que pertenceram ao paí ou marido falecido. O 

Conselho vai responder afirmativamente, pois no reino e nas possessões a condição de pobreza 

e desamparo feminino é uma realidade palpável. Esse ofício será negociado pela viúva ou 

orfã como dote para um primeiro ou segundo casamento, mas também para que um filho 

pudesse, assumindo, sustentar a família. Ou ainda até sendo alugado para um homem de 

confiança que, realizando as tarefas no espaço público, tutelasse economicamente essa 

mulher através do trabalho que realizava (ALMEIDA, 2005). As condições de sobrevivência 



Família, Mestiçagem e Estratégias Fermintnas de Sobrevivência no Pernambuco Colontal i 419 

nas vilas coloniais eram difíceis. Se um homem não estivesse engajado nos ofícios reinós, na 
produção do acúcar ou nas milícias oficiais, restavam-lhe apenas as tarefas artesanais, que 
eram muitas e necessárias, mas consideradas trabalho manual desprestigiado para quem o 
exercia. Assim, casar com uma viúva ou com uma mulher solteira proprietária de ofício era 
indiscutivelmente um estímulo. Muitas famílias mestiças formaram-se a partir dessa tática, 
ampliando-se as formas de renda pela compra de escravos de ganho que na urbe realizavam 
as necessidades econômicas de muitas. 

Bibliografia 

ALMEIDA, Suely Creusa Cordeiro de. O Sexo Devoto: Normatização e resistência feminina no Império Português 
XVI-XVIII, Recife: Editora Universitária/UFPE, 2005. 

BICALHO, Maria Fernanda B. “Mediação, pureza de sangue e oficiais mecânicos. As câmaras, as festas e a 
representação do Império Português”. /n: PAIVA, Eduardo França; ANASTASIA, Carla Maria Junho (orgs) 
O Trabolho Mestico: Maneiras de pensar e formas de víver séculos XVl a XIX. São Paulo: Annablume, 
2002. 

CASCUDO. Luis da Câmara. História da Alimentação no Brasil. São Paulo: Global, 2004. 
CASTRO, Fernando Pedreira. Crónico da fgreja no Brasil: Período pré-anchietano 1500-1553. Rio de Janeiro: 

Editora ABC, 1938. 

COSTA, Francisco Pereira, Anais Pernambuconos, 1591 — 1634. Recife: FUNDARPE, v. 5, 1983. 
DORIA, Francisco Antonio. Caramuru e Catarina: Lendas e narrativas sobre o Casa da Torre de Garcia dÁvilo, 

São Paulo: Editora SENAC, 2000. 

FURTADO, Júnia Ferreira. “Entre becos e vielas: o arraial do Tejuco e a sociedade diamantífera setecentista”, 
1n: PAIVA, Eduardo França; ANASTASIA, Carla Maria Junho (orgs) O Trabalho Mestiço: Moneiras de pensar 
e formas de viver séculos XVl a XIX. São Paulto: Annablume, 2002. 

GRUZINSKI, Serge. O Pensamento Mestiça. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 
LEITE, Serafim, Monumenta Brasífiae |. Roma, 1956, 
RUSSELI-WOOD, J.A.R.O. “Ambivalent Authorities: The African and Afro-Brazilian contribution to local governance 

in Colonial Brazil”. tn: The Américos, 57: 1, July 2000. 
SILVA, Maria Beatriz Nizza. História da Família no Brasil Colonial. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1998. 
SOUZA, Gabriel Soares. Tratado Descritivo do Brasil em 1587. Belo Horizonte: Itatiaia, 2000. 

Fonte Manuscrita 

Arquivo Histórico Ultramarino (AHU) — Avulsos de Alagoas. Cx. O1, Doc. 34, 1726. 





Educação Feminina 

no Mocambique de 1968 a 1974 

Teresa Diaz de Seabra 

Resumo: Trata-se de um estudo de 9grupo, em contextos de média duração correspondente o um período de 
mudança sócio-cuitura! inserida numa mudança imperiosa do política colonial seguido: Educocão 
ou Educações: a Educação Feminina Europeia e a Educação Femininina Africano; importância 
das Missões, Colégios Religiosos e Instituições protegidas pelo Governo da Província Ultramarina 
de Mocambique, na Educação Feminina; Subatternidade Feminina: por imposição legal e por 
usos e costumes; Modelos de Comportamentos Culturais: A emancipação da Mulher; Mulher 
Mãe, Mulher Esposa, Muther Trabalhadora — conjunção de forcas. Evolução ou permonência? 
À Mulher como pilar económico e de unidade familiar numa sociedade masculina. 

Conjuntura Colonial versus Independência 

O estudo em causa insere-se numa época conturbada para o Mundo Português, num 
período de mudança sócio-cultural inserida numa mudança imperiosa da política colonial 
seguida. À costa oriental de África, apesar da ocupação portuguesa se iniciar após 1505, foi 
pela primeira vez erígida em governo independente na segunda metade do século XVI, em 
1569, quando o rei D. Sebastião dividiu o Estado da Índia em três governos: a) o primeiro, 
desde o cabo de Guardafui até Ceilão, confiando-o a D. António de Noronha, com o título 
de vice-rei; b) o segundo, de Ceilão até ao reino de Pegu e à China, entregando-o a António 
Moniz Barreto, com o cargo de governador; c) o terceiro, do cabo de Guardafui para o sul até 
o cabo das Correntes, entregando-o a Francisco Barreto, com o título de governador para a 
Conquista das Minas do Reino de Monomotapa. 

Contudo, a presença portuguesa nó actual território de Moçambique reduzia-se apenas 

a algumas feitorias ao longo da costa, das quais se destaca Sofala. 

Pelo Decreto de 79 de Abril de 1752, Mombaça desligou-se do Estado da Índia e criou, 

com ela, à capitania-geral e o governo de Moçambique, Rios de Sena e Sofala. 

A Carta Orgânica do Império Colonial Português (1933), Capítulo |, definia Mocambique 

como colónia constituída por todos os territórios portugueses situados na Africa Oriental 

€ a Lei Orgânica do Ultramar, revista em 24 de Junho de 1963, incorpora alguns princípios 

fundamentais sobre os terrenos nas províncias ultramarinas. Finalmente, a partir de 1964, 

o Estatuto Político-Administrativo da Província de Mocambique passou a regulamentar 

esta Província a nível jurídico-político. Este Estatuto só em 1972 foi reajustado à realidade 

moçambicana da época, com efeitos a partir de 1 de Janeiro de 1973. 



422 Condição Feminina no Império Calonial Português 

A Repartição do Ensino, em ligação com o Ministério da Educação Nacional em todos 

os assuntos respeitantes à educação e ao ensino, tinha como atribuições a informação e o 

expediente das problemas do ensino ministrado no ultramar em qualquer dos seus graus, 

oficial ou particular, com excepção do ensino superior, 

Eram atribuições da Reparticão da Cultura e das Missões tudo o respeitante às relações 

com a Igreja Católica no Ultramar. 

Em entrevista concedida em 31 de Maio de 1961, ao New York Times, pelo então Presidente 

do Conselho, Doutor Oliveira Salazar, no fim do seu mandato: 

(...) desde 1914 que as províncias ultramarinas, nomeadamente Angola e Mocambique 

passaram a gozar de autonomia limitada (...) em 1933, o sistema evoluiu para o que podemos 

designar por autonomia temperada (...). O sistema então instituído tenderá ainda a evoluir 

em harmonia com o progresso realizado nos domínios político, económico e social, a caminho 

de formas mais elevadas de autonomia; mas estas só existirão de facto na medida em que 

correspondem o grau de adiantamento das populações. 

Nos anos sessenta, a par da querra pela descolonização que alastrou por todo o Ultramar, 

muitas sanzalas' se transformaram em aldeamentos indígenas, autênticas cidades (designados 

por Kimbos), sob o controle dos Administradores de Concelho, de Circunscrição e de Posto. 

A estrutura administrativa colonial de Portugal procurou estabelecer uma “política indígena” 

que pudesse enquadrar a população nativa e fazê-la ir-se adequando aos desígnios coloniais, 

via assimilação. Tornada a assimilação uma via civilizadora, levou à cobrança de impostos, 

à ocupação de terras das comunidades indígenas, à imposição do trabalho aos adultos e da 

educação/instrução às crianças e jovens. 

O censo de 1960º mostra-nos, num total de 6 592 994, 163 119 de população civilizada 

e 6 429 875 de população não civilizada. Esta divisão em civilizados e não civilizados deve-se 

ao facto de em Mocambique nos anos sessenta existirem nove grupos étnicos subdivididos 

em inúmeros grupos tribais que falavam línguas de tal maneira diferentes que o único meio 

de ligação era o português. 

Esta diferença levou à necessidade de legislação específica para os africanos tribais, bem 

diferente da lei portuguesa, dividindo a população segundo o grau de civilização. Os africanos 

que, através da aquisição de determinados requisitos de instrução, rendimentos e nível de 

vida requeressem a plena cidadania, passavam a ser designados por africanos assimilados 

ou simplesmente assimilados, o que lhes dava a possibilidade de intervirem directamente na 

vida política da Província de Moçambique. 

O trabalho como instrumento de “civilização”“ tinha como alvo preferencial os homens, 

mas a instrução abrangeu os dois sexos. 

1 Povoações indígenas, de elementos pertencentes à mesma tribo. 

O censo dos civilizados fazia-se de 5 em 5 anos, enquanto que a dos não civilizados era elaborado uma vez em 

cada período de dez anos. 

z



Educação Feminina no Moçambique de 1968 a 1974 | 423 

As mulheres adultas, trabalhando para união e sustento da família patriarcal: mulher, 
mãe de família, esposa, agente económico, vão-se “civilizando” mais lentamente. Eram, 
por excelência, vendedoras ambulantes de produtos variados, nas ruas e mercados; criadas 
domésticas; carregadoras de água e outros produtos à cabeça, com os filhos pequenos às 
costas; trabalhadoras da terra, com seus filhos pequenos às costas. 

Não existem muitos trabalhos académicos sobre o tema aqui proposto mas, quem viveu 
em Moçambique, sabe distinguir o Moçambique racista de Lourenço Marques e arredores 
e o Moçambique a partir da Beira para Norte, mais liberal, que perimitiu uma mais rápida 
assimilação da população indígena, facto comprovado pelos resultados obtidos a nível do 
ensino e crescente participação laboral dos naturais em organismos estatais, . 

Educação ou Educações: a Educação Feminina Europeia e Africana 

Entre 1965 e 1972 deram-se várias alterações estruturais no Ensino, nas diferentes 
Províncias Ultramarinas Portuguesas, como resultado directo das alterações então verificadas 
na Metrópole. Aparecendo os dados relativos à acção missionária no Ensino integrados no 
ensino particular, mas sómente os respeitantes às escolas e colégios subsidiadas pelo Estado, 
de salientar o importante papel das Missões e diferentes colégios religiosos. À Instrução 
ministrada pelas Missões e pelos diferentes colégios religiosos, subsidiados pelo Governo 
Geral da Província e seguindo os programas oficiais, é designada por Instrução religiosa, na 
legislação da época. 

Face à conjuntura social, política e cultural da época, resultante do estado de querra 
colonial e ensino ministrado, a juventude do Mundo Português da época (Portugal e África) 
afastava-se da Igreja, substituindo a ideia de Nação Lusa por um ideal de independência. 

À luz destes pressupostos, o alargamento da rede escolar do ensino primário deve ser 

encarada como a estrutura suporte da alteração de mentalidades então verificada e preparação 

da juventude para uma maior intervenção como cidadãos responsáveis e conscientes. 

Deste ponto de vista, a escola é abordada como uma forma de educação, enquanto 
instrução formal ministrada por entidades públicas ou privadas, nas quais se incluem as 

missões e os colégios religiosos. Do seu todo, entendemos que a educação pretendida 

para os5 povos africanos consistia num processo de aculturação, partindo da reelaboração e 

transformação da cultura existente, por adaptação, de modo a gerar-se a cultura política de 

uma Nação: a Portuguesa. 

A assimilação, porque se traduz numa reprodução do esquema organizativo metropolitano, 

respeita essencialmente à estrutura e é por esse motivo compatível, no domínio funcional, quer 

com soluções centralizadoras, quer com regimes de mais ou menos extensa autonomia. 

Se nos anos 60 se pensou que o melhor regime político para as Províncias Ultramarinas 

seria o da assimilação, de tipo centralizado, embora salientando-se os perigos no referente 

à Metrópole, a concretização deste sistema foi travado não só pela dífícil aculturação dos 

africanos do interior, como também, e principalmente, pelo crescente receio de autonomia 



424 | condição Feminina no império Colonial Português 

da população africana dos centros urbanos que acompanhou o evoluir da guerra colonial, 

nos anos sessenta. Assim, preencheram-se os quadros administrativos com caboverdianos e 

goeses, aquando a necessidade de integrar os africanos na Administração Colonial, em vez 

de se integrarem nativos moçcambicanos. 

Porém, Moçambique foi uma área luso-tropical mais ligada a valores lusíadas que qualquer 

outro território ultramarino, por ter sido, em época decisiva, ponto de confluência do esforço 

português na África com o esforço português no Oriente. 

A população de Moçambique era composta por três estratos sócio-económicos distintos: a) 

uma minoria quantitativa da população — 2,5% — ocidentalizada (europeus, asiáticos, mistos e 

alguns africanos), concentrados nas zonas urbanas e nas explorações agrícolas e mineiras; b) 

uma minaria numérica — 3,5% — formada por elementos de diversas raças, mas, acima de tudo, 

por africanos, com tendência para se aglomerarem na periferia dos grandes centros urbanos, 

provenientes do meio rural, geralmente assalariados; c) uma grande maioria — 94% — de 

africanos, rurais, vivendo, basicamente, num regime de “economia de subsistência”, vizinhos 

de regedores e regidos, nas suas relações jurídicas, pelo direito consuetudinário. 

Porém, o nosso ensino não estava adaptado às premissas do desenvolvimento do século 

XX, nem ao ambiente do território em que vivíamos. O nosso ensino era, como bem lembra 

Novais-Ferreira, “elitista, não universal; abstracto, não concreto; desinteressado, não pragmático” 

(p. 96). No nosso ensino persistia o processo de mestrança da Idade Média. 

À medida em que os territórios se desenvolveram e a instrução se difundiu, as élites locais 

tornaram-se mais numerasas, contribuindo para a comunidade nacional. Educar, formando 

ou ajudando a definir-se a personalidade de cada um dos educandos, passou a ser o conceito 

de educação dos povos africanos, que entendiam ser o grupo social unidade, em vez do 

indivíduo, como para os europeus, 

Em África, para atingir os seus fins, a escola, como instrumento educacional, teve de 

adquirir a feição de acordo com a comunidade que servia, principalmente no interior e para os 

mestiços e negros em processo de aculturação e rompimento dos liames tribais costumeiros. Por 

outras palavras, a escola colonial estava mais virada para a dimensão teórica, entendendo-se 

o quadro de referências como um conjunto de saberes que orientavam a vida do dia-a-dia 

de cada pessoa: Saber-conhecimentos, saber-ser e saber-fazer. 

Logo, a expressão cidadão competente significava, em geral, o mesmo que pessoa educada, 

sem a preocupação de racionalmente tomar decisões, nem de ser capaz não só de mobilizar 

os conhecimentos que possuía, como também de obter e processar informações novas. 

Ora, a educação das comunidades africanas ainda em estado tribal tinha sido organizada 

segundo um tipo de educação designada por “educação de base”. Esta designação foi adoptada 

pela United Nations Education Scientific and Cultural Organization (UNESCO), pouco depois da 

sua fundação (1945), com o intuito de considerar a alfabetização como um meia de converter 

as civilizações orais às civilizações escritas, ao mesmo tempo que se lhes transmitia uma série 

de noções úteis e práticas aos problemas do meio em que viviam, de maneira a elevarem o 

seu nível de existência colectiva. 



Educação Feminina no Moçambique de 1968 a 1974 | a26 

Seguindo Jorge Dias (1965) e António Maria Godinho (1962) e por experiência própria 
pensamos que, efectivamente, a diferentes realidades, diferentes Ensinos, diferentes resultados, 
diferentes interesses. Contudo, porque os programas da Metrópole eram obrigatoriamente 
estudados nas Províncias Ultramarinas, além destes, foram-se criando programas de História 
e Geografia específicos e introduzindo nos manuais didácticos poesias, fábulas, contos e 
provérbios de origem africana. Aproximuou-se, assim, a dicotomia cultural expressa por 
Serge Moscovicci (1974): “E se no extremo em que se situa a cultura, os homens domésticos 
dizem “Nós ou os outros”, no extremo oposto, naquele em que se situa a natureza, os homens 
selvagens replicam: “Nós e os outros”“ (p. 80). 

Importância das Missões, Colégios Religiosos e Instituições protegidas pelo 
Governo da Província Ultramarina de Mocambique na Educação Feminina 

Dividindo Mocambique em três zonas: norte, centro e sul, verifra-se que, apesar do clima 
de guerra se intensificar no norte e na zona de Nampula, abrem-se novas escolas nas capitais 
de distritos e do centro para sul, quer do ensino oficial, quer do ensino particular. À maioria 
dos estabelecimentos de ensino particular pertencia a organizações religiosas e, tendo em 
conta a sua crescente importância no aspecto sócio-cultural das populações, muitas dessas 
escolas faziam parte integrante das missões. Até 1970 vão-se abrindo novos estabelecimentos 
escolares particulares nos centros urbanos, compreendendo colégios com vários graus de 
ensino e respectivo internato para raparigas ou para rapazes. 

3 

Movimento geral dos estabelecimentos esc;r:;ílg;s ensinos oficial e particular, entre 1965-1972 

; Parti 

1965 3200 3170 30 

1966 2944 2909 35 

1967 3 667 3619 48 

1968 3691 3642 49 

1969 4095 4 046 49 

1970 4274 4204 70 

1877 4088 4037 51 

1972 3 847 3788 59 Í 

, AUMENTO 647 618 29 

3 Anuóários Estatísticos da Província de Mocambique. Excluídos dados respeitantes aos cursos do ensino primário 

destinado a adolescentes e adultos analfabetos. 



426 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Em Lourenço Marques e na Beira fundaram-se colégios particulares e externatos seguindo 

os programas oficiais, tendo atingido o número máximo em 1970. 

O ensino primário beneficiou de 90% do alargamento da rede escolar, no respeitante a 

estabelecimentos escolares, compreendendo o ensino oficial 95,5%, contra 4,5% do ensino 

particular. Um dos factores que contribuíu para que a percentagem do ensino oficial fosse 

tão elevada, foi a contrução de muitas escolas primárias por parte das firmas construtoras, 

em que as Administrações e os postos administrativos contribuíam com a colocação do 

respectivo professor. 

No referente ao movimento do pessoal docente do ensino primário entre 1965 e 1972, 

existiam professores com o curso da magistério primário, do quadro e eventuais, professores 

assalariados, professores de posto, monitores de posto, professores de educação especial e 

professores com o curso específico de educação de base, sendo que a maior parte do pessoal 

docente nos centros urbanos e nas circunscrições eram do sexo feminino, a maioria delas 

esposas de funcionários administrativos ou ligados à administração pública, ou esposas 

de elementos das forças armadas. Porque a sua estadia dependia da estadia dos maridos, 

nomeadamente as professoras que dependiam da duração da comissão de serviço dos maridos, 

o corpo docente não era muito estável nestas localidades. 

Pelo contrário, no interior, onde o ensino dependia mais do corpo docente africano ou de 

elementos da população local, o envolvimento do corpo docente no processo educativa era 

constante e consideravelmente maior, crescendo de ano para ano o número feminino docente, 

devendo-se mais aos professores do ensino primário do interior a instrução da população 

africana e a formação dos futuros quadros do actual Moçambique. 

Em muitos postos escolares os manitores, ao mesmo tempo que ensinavam a língua 

portuguesa, utilizavam manuais em língua africana, com alusões à realidade africana, 

perfeitamente justificável pelo clima de querra que então se vivia. 

Porque a instrução permitia uma melhoria de nível de vida e aceder a lugares da Adminis- 

tração Provincial, aumenta a população escolar, principalmente feminina, já que os rapazes, 

após a 4º classe, vão engrossar a guerrilha armada ou inserem-se no mercado de trabalho 

urbano ou, no caso do interior, ajudarem nos trabalhos da comunidade, em substituição 

dos adultos masculinos que se juntavam aos guerrilheiros. Outro aspecto importante era a 

vontade de irem para a África do Su! trabalhar nas minas de ouro, o que lhes possibilitava 

um rendimento superior ao obtido na sua Terra. AÀ emigração em direcção à África do Sul, 

principalmente nos anos 70, levou à que muitos dos jovens emigrantes não completassem 

o ensino primário, enquanto que as raparigas, perspectivando um futuro melhor, além do 

serviço comunitário e familiar, ainda arranjavam tempo para se intruirem e educarem, Muitas 

habitações indígenas, as palhotas, tinham como chefe de família, pela ausência dos homens 

na querra, a figura da mulher. 

Em 1971, sob proposta da Direcção Provincial dos Servicos de Educacão, criaram-se 275 

novos postos escolares e, em 1972, 26 novas escolas do ensino primário oficial. Além destes 

estabelecimentos, funcionavam cerca de 200 cursos de adultos e o Exército tinha as suas 



Educação Feminina no Moçambique de 1968 a 1974 I 407 

escolas regimentais com cerca de 8.000 candidatos, O ensino oficial nas escolas do Estado 
atendia 46.554 alunos, enquanto que os cursos de adultos eram frequentados por mais de 
12.000 candidatos, O ensino primário elementar, ministrado pelas missões católicas, atendia 
25.500 alunos, enquanto que o ensino particular e as missões não católicas atendiam mais 
de 10.000 alunos. Portanto, em postos e escolas, o ensino primário oficial e particular contava 
quase meio milhão de alunos, com mais de 4.200 professores e monitores. À maioria dos 
docentes e discentes, em 1970, já era feminino! 

Necessário seria um trabalho académico aprofundado sobre a vida da mulher mMoçambicana 
de forma ampla, cruzando algumas localizações geográficas, pela diversidade de comporta- 
mentos económicos em espaços urbanos distintos, com valores culturais locais distintos. 

Enquanto que no ensino primário o corpo docente era fundamentalmente constituído por 
mulheres, no ensino relativo aos postos escolares e da chamada educação de base encontramos 
mais homens que mulheres. Os postos escolares e as escolas primárias eram influenciadas pelos 
ambientes em que se situavam, intervindo nas actividades nelas dominantes, Os professores 
reuniam-se quinzenalmente com as famílias, visitavam fazendas agrícolas e outros centros de 
motivo de interesse para a vida local e conviviam com os alunos e suas famílias, participando 
em jogos sociais, aos sábados e domingos à tarde. 

Nos sábados de manhã decorriam actividades escolares, entre elas as referentes à Mocidade 
Portuguesa (Organização Nacional Mocidade Portuguesa e Mocidade Portuguesa Feminina, 
Art. 52º do Regulamento do Ensino Primário Elementar). As meninas ainda aprendiam a 
bordar, costurar e cozinhar 

À escolaridade obrigatória abrangia as quatro classes do ensino primário e os estudos 
iniciavam-se, teoricamente, aos sete anos, feitos até 31 de Dezembro, ou aos seis anos, 
compreendendo a pré-primária. 

A Escola devia fazer transparecer o conceito ideal de Nação e desempenhar um papel 
social indispensável de construção da cidadania política, razão de se pretender, a partir de 
1950, levar a escola à sanzala (Plano de Fomento do Ultramar, 1953). O objectivo era contribuir 
para a elevação das massas nativas através do primeiro nível de instrução sem as alienar 
da sua classe, da sua hierarquia tradicional ou do seu trabalho físico na comunidade, Nesta 

fase, o ensino estava teoricamente centrado nas missões católicas romanas e a maioria dos 
alunos africanos faziam os exames do 4º grau e último. 

A partir de 1964, o objectivo da educação passa a ser o reforço da comunidade, através da 
difusão do seu saber, do seu saber fazer, dos seus valores, das suas técnicas. Desta ocupação 

real e quotidiana resultou uma aculturação progressiva com reflexos nas estruturas das 
sociedades indígenas. 

Tal aconteceu numa altura em que já se apontava para uma melhoria dos quadros no 
sentido de competição a nível mundial e em África era necessário prepararern-se quadros 

lacais. A educação de base, com os seus objectivos, os seus métados e as suas experiências, 
exerceu uma acção educativa em grande parte responsável pela transformação das sociedades 
tribais e pela formação dos novos valores humanos. 



4278 | condição Feminina no Império Colonial Português 

Para os Africanos que se iniciavam no conhecimento da língua portuguesa (ler, escrever 

e contar), existiam as escolas rudimentares. Para os que já dominassem a língua portuguesa 

existiam as escolas primárias, abertas a todas as raças aptas a prender português. O quadro 

2 mostra bem a diferença escolar existente em Moçambique dos anos sessenta. 

Quadro 2º 

Distribuição das modalidades de Ensino 

Média de 

1::;? Número de escola Professores Alunos aI:::vs 

professor 

fa) | (b) ) dd) | al | (b) |o |(| (b) to td) 

Rudimentar 4 /2903]15 / 2922| 8 /3238| 75 |3318| 278 |369996 | 3854 | 374128 n3a 

Primária 175 | 180 | 40 i 395 | 649 | 271 | 96 |1016 / 17934 | 11607 | 3199 | 32740 32 

Professorado | - 6 |- |6 - [26|- |26 - 580 - 580 22 

Artes e Ofícios | 3 57 3 63 17 | 102 9 |18)R 270 4105 101 4476 35 

Icn%r:;r;':l' S lgj- - |6 / aml - |- /2n /a84]) - - | aga 20 

Liceu 3 16 3 22 | N2|/144 |12 |2682602 | 1640 224 4466 V 

TotaL e __315,&(6,1, i"íll*ld 1027 | 3781 | 189 | 4997 | 25958 3875]? 7378 | 421264 

(a) Escolas oficiais. (b) Escolas de missões católicas. (c) Escolas de missões estrangeiras e particulares. (d) Total. 

Pelo quadro 2 verificamos que a maior frequência é a das escolas rudimentares, embora 

pareça haver falta de professores nestas escolas, contra o que acontecia nas escolas de grau 

mais elevado. Recorda-se que a maior parte da instrução rudimentar era ministrada por 

pessoal africano sob orientação directa dos missionários. 

Olhando para o Continente Negro de Hoje, verificamos que a conquista de um diploma 

não lhes é menos importante do que para as comunidades mais evoluídas da Europa ou da 

América” (Avila de Azevedo, 1963: 78). 

A organização eclesiástica montou catequeses junto de cada escola para prover ao ensino 

do catecismo e da moral cristã. O ensino da moral e religião à fazer nos estabelecimentos do 

ensino primário oficial, segundo os programas e textos aprovados, era ministrado pelo pároco da 

freguesia, outra sacerdote, agente de ensino primário ou outra pessoa que aceitasse o cargo. 

Nem sempre a acção dos missionários foi bem compreendida e bem aceite, apesar de 

frequentemente exercerem a sua acção em lugares isolados da sociedade europeia, outras 

vezes em lugares doentios, quase sempre em contacto permanente com os indígenas. 

Desde as Descobertas até 1612, Moçambique dependeu, eclestasticamente, da Arquidiocese 

de Goa, Pela Bula /n Supereminenti de Paulo V, de 1612, Moçambique foi elevado à categoria 

de Prelazia e feita a divisão eclesiástica em uma Arquidiocese, Lourenço Marques, e duas 

* Anuário do Ensino, 1967. 



Eduração Feminina no Moçambique de 1968 a 1974 | 429 

Dioceses Sufragâneas: Beira e Nampula. E só em 17 de Novembro de 1974, pela Bula /n 
Vertice, foi criada a Delegação Apostólica em Moçcambique, pelo Papa Paulo VI, quando em 
Moçambique existiam uma Arquidiocese, Lourenço Marques, e & Dioceses,. 

O Estado e a lgreja passaram a colaborar estreitamente na administração de todos os 
graus e tipos de ensino, dividindo contudo os sectores em que desenvolviam especificamente a 
sua acção. Deste modo, na política educativa deixou de se sentir uma direcção exclusivamente 
religiosa ou exclusivamente laica, verificando-se o propósito de conciliar as prerrogativas próprias 
de um Estado moderno com as características do tradicionalismo católico da Nação. 

Às missões católicas portuguesas confiou-se todo o ensino, especialmente o destinado aos 
indígenas. Logo, foram as sociedades religiosas que puseram em funcionamento as primeiras 
instituições escolares, precedendo não só a escola pública, mas agindo como elementos 
fundamentais das transformações que se operaram nas comunidades africanas. Porém, 
onde não havia ainda missões e até o seu estabelecimento, o ensino indígena continuou a 
cargo do Estado. 

Penominavam-se missões civilizadoras as missões portuguesas nos domínios ultramarinos 
organizadas no instituto de Missões Coloniais e com indivíduos ali diplomados, e as missões 
religiosas constituídas com membros de qualquer confissão religiosa, de um ou de outro 
sexo. Defendia-se que, cristianizando, os missionários serviam, ao mesmo tempo, a Igreja e 
o Estado (Silva Rego, 1972: 11) e que a conversão cristã, além de transformar os indígenas 

em genuínos portugueses, alteraria usos e costumes das comunidades autóctones a nível 
religioso, social, linguístico, agrícola e económico, eliminando-se, deste modo, as fronteiras 
entre colonizados e colonizadores. 

A Concordota entre a Santa Sé e a República Portuguesa (1941) permitiu, no respeitante 
ao ensino, que “As associações e organizações da Igreja” pudessem “livremente estabelecer 
e manter escolas particulares paralelas ao Estado”, ficando sujeitas à fiscalização deste e 
podendo ser subsidiadas e oficializadas. Contudo, as autoridades eclesiásticas, no ensino das 
disciplinas especiais, como no da História, tinham de ter em conta “o legítimo sentimento 
patriótico português” (Art. XX). 

Em contrapartida, o “ensino ministrado pelo Estado nas escolas públicas” era “orientado 

pelos princípios da doutrina e moral cristãs, tradicionais do País” cabendo à Autoridade ecle- 

siástica a aprovação do ensino da religião católica e respectivo texto. Esta tinha de concordar 

com a nomeação dos professores feita pelo Estado. Determina mesmo que “em nenhum caso 

poderá ser ministrado o sobredito ensino por pessoas que a Autoridade eclesiástica não tenha 

aprovado como idóneas” (Art. XX1). 

A moral cristá era a base primordial do seu sistema educativo e todo o negro saído das 

suas escolas era modelo para o resto da sua raçaº. À língua portuguesa era obrigatória nas 

escolas, embora a língua indígena pudesse ser utilizada no ensino da religião (Art. 69º)5, 

* Joséde Magalhães e Menezes, 1942, pp. 31-32. 

é Concordata com a Santa Sé e Estatuto Missionário, 1941, Art. 69º, p. 29. 



430 | condição Feminina no Império Colonial Português 

A preparação do pessoal docente indígena (professores, regentes, mestres, monitores e 

outros agentes), obrigatoriamente de nacionalidade portuguesa, era realizada em colégios 

missionários ou escolas designados pelos Prelados, mas tinha de ter o acordo dos governadores 

das colónias (Art. 70º). 

Os esforços das sociedades missionárias evangélicas convergiram nos métodos pedagógicos 

mais apropriados e na preocupação de se adaptarem ao meio social africano, Foram os 

religosos os primeiros a criar, organizar e difundir uma literatura de intuito didáctico, redigida 

em estilo acessível, ilustrada com gravuras, despertando à curiosidade dos indígenas pelos 

caracteres de imprensa., À maior parte destes livros foram traduzidos nas línguas autóctones, 

o que os tornou mais facilmente assimiláveis. Os seus livros foram os primeiros ensaios sobre 

os idiomas falados na província. Gramáticas, catecismos, vocabulários, manuais, feitos pelos 

congregacionistas e pelos padres seculares. 

Embora dirigidas ao ensino dos indígenas, as escolas missionárias eram pluriraciais (Avila 

de Azevedo, 1963: 100-125). Nas escolas missionárias, além do ensino religioso, ainda se 

ensinava o literário, as artes e os ofícios. O Decreto-tei nº 42 994, de 28 de Maio de 1960, 

e o Decreto-Lei Lei nº 45 908, de 10 de Setembro de 1964, oficializaram o ensino primário 

elementar ministrado nas missões católicas, num reconhecimento à cooperação que as 

missões católicas traziam ao Estado. 

Quadro 3 
Rede escolar missionária, entre 1964 e 1975 

mm Anos 1964 1970 1975 Aumento 

Paróquias e Missões 226 245 284 58 

Missionários 501 599 509 8 

Irmãos 186 187 203 7 

Irmãs 907 1Mm 994 87 

Prof.s 7M - 5746 1365 

Escolas Primárias 3435 - 5 028 1593 

Colégios 22 - 32 10 

Escolas Prof.s 9 - F 3 

Seminários 8 - 16 8 

Católicos 796 103 1300 000 1789155 993 052 

Em 1964, a província de Moçambique tinha 226 paróquias e missões, 501 missionários, 

186 irmãos, 907 irmãs, 7 111 assalariados, 3435 escolas primárias, 22 colégios liceais, 9 escolas 

de habilitação de professores de posto e 8 seminários”. Apresentava, além da Arquidiocese 

de Lourenço Marques, 7 Dioceses distribuídas do norte ao sul da província. Os católicos eram 

7 Segundo a Estatística Missionária, citada por Oliveira Boléo, 1968, p. 85. 



Educação Feminina no Moçambique de 1968 a 1974 | 431 

em número de 796 103, os protestantes cerca de 200 000 e os islamizados andavam à roda 
de 800 0OO. 

Em 1970, Mocambique, com 7 330 636 habitantes, tinha 1300 000 católicos, 245 paróquias 
e missões, 599 missionários, 187 irmãos missionários e 1111 religiosas missianárias. 

E em 1975º Moçambique contava com 284 Paróquias e Missões, 509 missionários, 203 
irmãos religiasos, 994 irmãs religiosas, 6 959 catequistas e 5 746 professores, 5 028 escolas 
primárias, 9 institutos profissionais, 32 colégios, 12 escolas de habilitação de professores de 
posto e 16 seminários, Apresenta um quadro de hierarquias superiores estável, na Arquidiocese 
de Lourenço Marques e nas 9 Dioceses distribuídas da norte ao sul da província, para um 
total de 9.247.869 habitantes, dos quais 1789155 eram católicos. 

É de notar, ainda, que o número de irmãs religiosas diminuíu bastante entre 1970 e 1975, 
facto atribuído ao incremento da guerra em África e aos propósitos nem sempre religiosos das 
Missões, nomeadamente as espanholas e as italianas, o que levou à necessidade de retirada 
de muitos missionários do interior, por uma questão de segurança. 

A emancipação da Mulher — Evolução ou permanência? 

Mais do que na Metrópole, a educação feminina nas Colónias tinha de ser mais completa, 
para que a mulher fôsse a “verdadeira companheira do homem, o seu amparo, a sua força” 
(Thomaz de Almeida Garrett, 1908: 91), quer fossem negras, mestiças ou branças. A família 
era considerada um órgão relevante a nível económico, devendo-se a satisfação de todas as 
necessidades de ordem material, à acção sempre vigilante e incansável da mãe de família. 
Porém, apesar da mulher africana ser o suporte da família, tinha as suas preferências e os seus 
interesses independentes dos do marido. Logo, a preparação literária, artística e técnica eram 
importantes para completar a sua educação: À emancipação da Mulher em Moçambique, 
através do Ensino. 

A informação existente sobre as religiosas femininas é escassa. Saliente-se Maria da 
Conceição Tavares Lourenço da Silva (1960), que conseguiu juntar a pouca informação existente, 
e Sebastião Soares de Resende, Bispo da Beira(1955). Apesar do número de religiosas em 
Moçambique ser muito superior ao de Angola, os distritos da Beira e de Nampula eram os mais 
carenciados, pela densidade populacional e problemas sócio-económicos existentes, À maior 
parte das Irmãs religiosas eram de nacionalidade portuguesa. As irmãs religiosas estrangeiras 
eram, na sua maioria, francesas e italianas, À sua actividade desenvolveu-se em diversos 

campos, como ensino, missões, creches, infantários, dispensários, hospitais e asilos. 
É de salientar a educação das raparigas africanas, uma grande obra das Irmãs nos 

diferentes colégios femininos de várias Ordens religiosas, onde estudavam alunas de diferentes 
raças, principalmente no Centro e no Sul de Moçambique. A Casa de Educação de Munhuana, 
dirigida pelas Franciscanas Missionárias de Maria, ocupou um lugar de relevo entre as casas 

* Segundo o Padre Francisco Maria Pinheiro, 1992. 



432 | condição Feminina no Império Colonial Postuguês 

religiosas de Lourenço Marques. “O ensino aí ministrado incluía a instrução primária e a 

formação doméstica (cozinha, puericultura, costura, corte e bordados)” (Maria da Conceição 

da Silva, 1960: 54). Algumas alunas prosseguiam os seus estudos, nomeadamente a Escola 

Comercial, a maior parte à custa da missão. 

Um problema que se punha era que muitos pais retiravam das missões as filhas entre 

os 16 e 05 17 anos para as casarem, já que eram eles que lhes escolhiam os noivos. Por 

outro lado, muitos homens se dirigiam a esta missão pedindo à Madre Superiora que lhes 

escolhesse uma noiva. Apesar desta escola não ter essa missão, a verdade é que as alunas 

desta escolas, assim como de todas as escolas religiosas e respectivas missões, eram muito 

pretendidas pelas suas aptidões e preparação para o casamento. Porém, a maior parte das 

Missões preocupava-se a formar os indígenas em ordem ao matrimónio, uno e indissolúvel, 

como uma das mais sólidas estruturas do cristianismo (Sebastião Soares de Resende: 69). 

A educação tinha uma acção formativa no sentido de aquisição de um sistema de boas 

maneiras de novos e adultos nas relações com o seu próximo (Sebastião Soares de Resende: 

98). Por isso algumas das religiosas das missões alargavam à sua acção missionária indo, 

uma vez por semana às palhotas, sensibilizar as mulheres africanas. 

Q interesse das muitas africanas que não seguiam os estudos dirigia-se para as aulas de 

costura, já que era uma profissão rentável e a Singer oferecia, gratuitamente, um mês de 

lições de costura e bordados a cada mulher que comprava uma máquina. Outra profissão 

para que as raparigas destribalizadas (negras, mestiças, chinesas e indianas) eram preparadas 

era a de criada de servir, sendo bem pagas as que estudavam nas missões. 

Na zona de Lourenço Marques, as religiosas também se preocupavam com o número de 

operariado feminino, que constituía um grande problema social e moral. 

Exceptuando as muitas raparigas que iam directamente do mato para as missões onde 

não ficavam muito tempo por não se conseguirem integrar no novo ambiente nem apreender 

os ensinamentos, as raparigas que completavam a sua formação casavam pela Igreja e 

melhoravam a sua condição sócio-cultural, muitas vezes arranjando bons casamentos e 

inserindo-se na sociedade local. 

Muitas casas de religiosas eram construídas pelas Administrações, já que contribuíam 

para a formação da comunidade africana e mesmo europeia, da zona. Um cuidado que as 

religiosas do interior tinham, era o de coordenar o horário e programação de estudos com o 

ciclo da vida agrícola em cujos trabalhos às crianças eram naturalmente chamadas a participar. 

Os períodos de maior abstenção escolar coincidiam com a colheita do arroz (Maio-Junho) e 

do trigo (Setembro-Outubro) (Sebastião Soares de Resende: 59). 

Na zona de Lourenço Marques, no instituto João de Deus, na Namaacha, fundado pela 

Assistência Pública em 1931, mas posteriormente confiado às Filhas de Maria Auxiliadora 

(Salesianas), as alunas faziam a instrução primária e aprendiam, à semelhança de um bom 

colégio e em salas preparadas para o efeito, “a costura, o corte, bordados, confecção de 

vestuário em tricot com máquinas de tipo industrial, dactilografia” (Sebastião Soares de 

Resende, 64) e outras profissões básicas. 



Educação Feminina no Moçambique de 1968 a 1974 | 433 

Quadro 49 

Movimento Geral da População Escolar Feminina. 
Percentagem de raparigas nos efectivos escolares do ensino rudimentar e ensino primário, de 1957 a 1969 

Alunos Matriculados 

Ensino Rudimentar Percenta- Ensino Primário Percenta- 
Anos : gem gem Total Raparigas feminina Tota! Raparigas feminina 

1956-1957 335 228 120 935 36% - - 96% 

1957-1958 358 378 129871 36,2% - - 36% 

1965-1966 - - - 358 378 121101 33,8% 

1966-1967 - - - 353725 126 567 35,8% 

1967-1968 - - - 468 983 164 381 35% 

1968-1969 - - - 485 055 165101 34% 

O contributo das religiosas para a instrução das raparigas em Moçambique foi muito 
importante pois permitiu-lhes sair do “seu silêncio ancestral e fazer ouvir o ponto de vista 
feminino na discussão de interesses gerais” (Sebastião Soares de Resende, s/d: 65). O Quadro 
4 mostra a crescente frequência de raparigas no ensino primário: 

A percentagem da frequência feminina dá-nos a inpressão de que esta não aumenta, 
Contudo, observando o número total de alunos matriculados (rapazes e raparigas), constatamos 
que, efectivamente, a frequência escolar feminina aumenta gradualmente. 

Não esquecer que, a partir dos anos sessenta e devido à guerra colonial, muitos jovens, 
principalmente do interior, ocupavam o lugar dos mais velhos que partiam para a guerrilha, 
enquanto aàs raparigas ajudavam nos trabalhos da comunidade que, entretanto e por ordem 
administrativa, vivia em aldeamentos devidamente referenciados e demarcados, com obri- 
gatoriedade de exploração agrícola orientada pelas Administrações /Circunscrições ou pelos 
Postos Administrativos. Não confundir com os colonatos que eram coordenados pela Junta 
do Povoamento e respeitavam a colonos europeus”, 

A partir de 1965, os números compreendem negros, mestiços, chineses, indianos e brancos. 
Por outras palavras, todos as crianças em idade escolar que habitavam as diferentes regiões. 
Estes números englobam alunos do ensino oficial e particular, sem distinção, 

O quadro 5 mostra que a população escolar feminina do ensino primário elementar oscila 
constantemente. Contudo, nas cidades, encontrávamos muitas crianças mestiças e europeias 
a estudarem no ensino primário e seguintes, em detrimento das raparigas africanas (negras), 
no interior observávamos precisamente o contrário, apesar das actividades domésticas 

Anuários Estatísticos da Província de Mocambique. Estudo Especial sobre a Situação do Ensino nos Territórios 
não Autónomos realizado pelas Nações Unidas, Nova lorque, 1957, Citado por Maria da Conceição Tavares da 
Silva, 1960, pp. 67-70. 

Em Moçambique, os principais colonatos situaram-se no Limpopo (Trigo de Moraes, no sul) e em Montepuez 
(no norte). 



434 | condição Feminina no Império Colonial Português 

obrigarem as raparigas africanas a um grande absentismo e a uma maior dificuldade de 

acompanhamento escolar, por menor disponibilidade de tempo. 

Quadro 5" 

Evolução da percentagem ferinina 

Ensino Primário Elementar 

Anos Percentagem ferninina 

1956-1957 96% 

1957-1958 36% 

1965-1966 33,8% 

1966-1967 35,8% 

19671968 35% 

1968-1969 34% 

Não alheia a este facto era a preferência dos negros do interior por uma mulher que 

não soubesse ler nem escrever, mas que fosse conhecedora dos trabalhos agrícolas e pudesse 

gerar filhos, os quais eram um bem para a Família e para a Comunidade. O comportamento 

cultural da mulher mocambicana foi-se modificando na razão directa da expansão das 

actividades das Irmãs religiosas. AÀ conversão ao catolicismo e o número de baptizados e 

casamentos são indicadores desse facto, acompanhando o aumento brutal destes factores 

a sucessiva chegada de Irmãs religiosas portuguesas à Província, a partir de 1950, e um 

acréscimo significativo de religiosas estrangeiras após 1960, principalmente com a querra em 

África. Também aumentaram as religiosas africanas, nomeadamente negras, principalmente 

no apoio aos doentes e hospiítais. À mulher moçambicana, principalmente de raça negra, 

encontrou nas religiaosas um apoio e consolo para dias tão difíceis, em que muitas tiveram 

de exercer o duplo papel de mãe e paí, devido à conjuntura de guerra. O melhor exemplo 

da evolução da mulher moçambicana africana é a crescente inserção no mundo do trabalho 

muito antes da Independência de Moçambique e a sua importância no Mocambique de Hoje, 

nomeadamente no plano intelectual e de gestão. 

O alargamento da rede do ensino primário desempenhou um papel fundamental na 

evoluço da mulher moçcambicana, atirando-a para um plano sócio-profissional anteriormente 

restricto aos homens. À estes eram atribuídas todas as missões importantes no quadro do 

desenvolvimento e progresso da civilização. Raras foram as mulheres mocambicanas que 

tiveram direito a um lugar de primazia no campo da orientação e das decisões nacionais. 

De início virada para a arte da culinária, onde o homem é mais conhecido, à mulher 

cabia o trabalho de educar os filhos, seduzir o homem e ser bonita e delicada, companheira 

disponível, paciente e prendada. Nos anos sessenta, devido ào acesso à Instrução e à responsa- 

n” Estudo Especial sabre a Situação do Ensino nos Territórios não Autónomos realizado pelas Nações Unidas, Nova 

lorque, 1957. Citado por Maria da Conceição Tavares da Silva, 1960, pp. 67:70. 



Educação Feminina no Moçambique de 1968 a 1974 

bilização pela sua própria sorte, a mulher moçambicana assumiu um papel social importante, 
deixando de depender o seu papel social da vontade do homem, de acordo com os seus únicos 
interesses, A luta armada de libertação de Moçambique serviu de base para a emancipação da 
mulher. Contudo, apesar de nos nossos dias muitas mulheres integrarem Órgãos do Governo 
e cargos de chefia, em Mocambique, ainda subsistem problemas graves: a) duas, em cada 
100 mulheres grávidas, marrem em conseqguência de uma gravidez não vigiada; b) todos os 
anos, cerca de 140,000 mulheres seropositivas ficam grávidas em Mocambique. Uma em 
cada três corre a risco de passarem o virus aos seus bebés; c) muitos chefes discriminam 
profissionalmente as mulheres, atribuem-lhes tarefas de menos responsabilidade e pouco 
prestigiantes ou ainda as assediam sexualmente; d) divulgam-se os Cursos de Educação Para 
a Cidadania, para educar as mulheres do interior; e) o lar é um dos principais espaços onde 
se produz e reproduz a desigualdade nas relações homem/mulher, que recebem flores e são 
maltratadas pelo marido. 

Muitas das práticas da sociedade rural mocambicana foram sistematicamente condenadas 
no discurso político do pós-independência e muitas vezes menosprezadas no âmbito da 
investigação académica. O lobolo e a poligamia foram dois alvos especialmente atacados 
durante muitos anos como manifestações retrógradas ou obscurantistas que atentavam contra 
a emancipação da mulher, sem se atender às razões profundas do papel que jogam na lógica 
sócio-económica dos camponeses. 

O tipo de exploração agrícola mais rentável em termos de produção/inputs continua 
a ser aquela onde trabalha um homem e várias mulheres adultas, usando instrumentos 
Manuais e empregando mão-de-obra ocasional. Isto indicaria que a mulher camponesa de 
facto pode ter vantagens em participar num casamento polígamo. No Moçcambique rural, 
a rede das famílias interligadas pelo casamento cumpre, bem ou mal, todas essas funções 
sociais básicas. O sistema irá mudar na medida em que mudem as condições de vida e se 
abram novas perspectivas consideradas mais desejáveis. 

Durante a era mono partidária, o conceito de “emancipação da mulher” definia-se, 
obrigatoriamente, pela filiação da mulher na OMM, uma organização de massas sob tutela 
da Frelimo. 

Josina Mutemba Machel (ver anexos) morreu no dia 7 de Abril de 1971 e, para os jovens 
aspirantes a parte de um Moçambique melhor, a sua entrega e dedicação à causa da 
libertação eram um exemplo. 

A mulher moçambicana, devido ao sistema político então vigente, era proibida por lei de 
contrair matrimónio com um cidadão estrangeiro (como se o Amor tivesse qualquer tipo de 
fronteiras). Perdia o direito à sua nacionalidade, assim estipulava a primeira constituição da 
Républica Popular de Moçambique. Assim, muitas mulheres moçambicanas para se verem 
livres do regime emigraram para outros países, a maioria para Portugal com filhos ainda 
pequenos e com uma mala apenas na mão sem saber o que seria do seu futuro e dos seus 
filhos fora da terra que tanto amavam. 

435 



436 I Condição Feminina no império Colonial Português 

Durante o conflito armado a maioria das mulheres nas zonas rurais refugiaram-se nos 

países vizinhos. Muitas delas reforçaram as fileiras da Resistência Nacional Moçambicana 

(RENAMO) desempenhando um papel importante na socialização das populações nas zonas 

libertadas pela Renamo, cuidando dos seus filhos, órfãos, doentes e feridos. 

Se nos lembrarmos que em 31 de Março de 1953 é assinada uma Convenção em New 

York: Os Direitos das Mulheres como Direitos Humanos, muito trabalho há, ainda, a fazer: 

Ela levanta-se cedo, acende o lume, acorda os filhos, cuida da casa, pega no carro, leva-os 

à escola, volta à casa, vai para o emprego com o marido, chega à casa, serve o almoço, 

volta ao serviço, regressa à casa, olha os cadernos dos filhos, lava a roupa, passa a ferro, 

serve o jantar, arruma a loiça, conversa com o marido, deita-se tarde e, no dia seguinte, 

volta a levantar-se cedo, ao ritmo de sempre do seu dia-a-dia, dando o melhor de si pela 

felicidade da família. 

Bibliografia 

Anuário do Ensino (1966), ANO DE 1965, Decreto-Lei nº 46447; e (1967), ANO DE 1966, Portaria nº 21 908. 

Anuário Estatístico da Províncio de Mocambique: 1965, 1966, 1967, 1968, 1969, 1970, 1971, 1972 e 1973. 

Lourenço Marques: Direcção Provincial dos Serviços de Estatística. 

Boletim Oficial de Moçambíique (1966), |1 Série, Nº 16 e Nº 20, de 21 de Abril de 1966. Legislação da República, 

Ministério do Ultramar: Decretos nº 46973 e nº 46 974. Lourenço Marques: Direcção-Geral do Ensino. 

Carto Orgânica do Império Colonial Português (1946), Nova Publicação de acordo com a tei nº 2:016, de 29 

de Maio de 1946 República Portuguesa. Ministério das Colónias. Lourenço Marques: Imprensa Nacional 

de Moçambique. 

Concordata com a Santa Sé e Estatuto Missionário (1941), (Decreto-lei nº 31:207), Ministério das Colónias, 

lisboa: Sociedade Astoria, Lda. 

Constituição Política e Acto Colonial (1946), Nova publicação, com tadas as modificações que lhes foram feitas 

até, Setembro de 1945 (Leis nº 1:900 e 2:009) pp. 39/47). República Portuguesa. Lourenço Marques: 

Imprensa Nacional. 

“Estatuto Político-administrativo do Estado de Moçambique” (1973), Decreto-Lei Nº 515/72, de 22 de Dezembro 

(1972), in ULTRAMAR, Nº 3, pp. 200-220, Vol. |, Nº 3, Lisboa: Comissariado Nacional da Mocidade 

Portuguesa. 

tei Orgânica do Ministério do Ultramar (1967), Decreto-Lei Nº 47 743 de 2 de Junho, Llisboa: Agência-GCeral 

do Ultramar. 

lei Orgânica do Ultramar Português (1953), tei Nº 2066 de 27 de Junho. Lourenço Marques: Imprensa 

Nacional. 

O Plano de Fomento no Ultramar (1953), Conferências do Ministro e do Subsecretário de Estado do Ultramar, 

pronunciadas, respectivamente, em 16 e 18 de Junho de 1953, Lisboa: Secretariado Nacional da 

Informação. 

*“Q Ultramar e a revisão constitucional: Documentos”, ponto 2,ULTRAMAR (1970), Nº 43/44, pp. 189-211,18/2º 

Trimestre, Ano Xl, Vol. XI, Nºs %, Lisboa: Comissariado Nacional da Mocidade Portuguesa. 



Educação Feminina no Moçambique de 1968 a 1974 | 437 

Programas do Ciclo Elementar do Ensino Primário (1969), para Aplicação nas Províncias Ultramarinas, Portaria 
nº 24 044,de 25 de Abril de 1969. Ministério do Ultramar, Direcção-Geral de Educação. Porto: Porto 
Editora. 

Regulamento do Ensino Primório Elementar (1969), Aprovado pelo Diploma tegislativo nº 2 866, de 13 de 
Fevereiro de 1969, Laurenço Marques: Imprensa Nacional de Moçambique, 

AZEVEDO, Avila de (1963), “Relance sabre a Educação em África (Fundamentos e Perspectivas)”, Estudos 
de Ciências Políticas e Socíais, Nº 69, Junta de Investigações do Ultramar, Lisboa: Centro de Estudos 
Palíticos e Sociais. 

BELCHIOR, Manuel Dias (1965), “Evolução política do ensino em Moçambique", Mocambique, pp. 635-674, 
Curso de Extensão Universitária, 1964-1965, lisboa: Instituto Superior de Ciências Sociais e Política 
Ultramarina. 

BOLÉO, Oliveira (1968), Moçambique, Pequena Monografia, (3º edição), lisboa: Agência-Geral do Ultra- 
mar. 

DIAS, Jorge (1965), “Estruturas sócio-económicas em Moçambique”, Mocaombique, pp. 77-96, Curso de 
Extensão Universitária, Ano Lectivo de 1964-1965, Lisboa: ISCSPU. 

GCARRETT, Thomaz de Almeida (1908), instrucção Pública: A Instrucçõo e o Destino d'um Povo Programas 
dEnsino — Instrucçõo e Educação Femininas; A Escola Colonial; A Mulher e o Probtema Colonial, MISSOES 
Pp. 35-6 e 76-93. Parto: TYP. Industrial Portugueza de Francisco Luiz D'Abreu. 

GODINHO, António Maria (1962), “O Ultramar Português — Uma Comunidade multirracial”, Mocambique, 
PP. 73-101. Semana do Ultramar, Lisboa: Sociedade de Geografia de Lisboa. 

GUEDES, Armando M. Marques (1965), “Organização Administrativa de Mocambique", Mocambique, pp. 
339-365, Curso de Extensão Universitária, Ano Lectivo de 1964-1965, Lisboa: ISCSPU, 

MENEZES, José de Magalhães (Barão de Villalva) (1942), “As Missões Religiosas no Ultramar” Mocambique, 
Separata do Fascículo 4 da Broféria de 1934, Porto: Papelaria Industrial. 

MOSCOVICCI, Serge (1976), Homens Domésticos, Homens Selvagens, Amadora: Bertrand. 

NOVAIS-FERREIRA, H. (1971), “Ensino e Povoamento”, ULTRAMAR, Nº 21, pp. 92-99, 2º Trimestre, Ano XI, Vol. 

Xl, Nº 44, Lisboa: Comissariado Nacional da Mocidade Portuguesa. 

PEDRO, P.e Albano Mendes (1970), As Missões Ultramarinas, (Consultor Missionário da Sociedade Portuguesa 
das Missões Católicas Ultramarinas), Sociedade de Geografia de Lisboa. Lisboa: Escola Tipográfica das 
Missões. 

PEREIRA, Alberto Feliciano Marques (1965), “Princípios que servem a contribuir para a formação da juventude 
de Moçambique", Mocambíque, pp. 153-176. Lisboa: Instituto Superior de Ciências Sociais e Política 
Ultramarina, 

PINHEIRO, Pe. Francisco Maria (1992), Na Entrega do TYesternunho, 1975, Acção Missionária Portuguesa em 

Moçambique, Torres Novas: Gráfica Almondina. 

PIRES, Francisco Lucas (1971), O Ultramor e a Revisão Constitucional, Coimbra: Sociedade Cooperativa 

Cidadela. 

REGO, Pe, A. da Silva (1972), “Missionários e Política”, Ultramar, Nº 1, pp. 7-18, 3º Trimestre, Nova Série, Ano 

|, Vol, |, Nº 1, Lisboa: Comissariado Nacional da Mocidade Portuguesa. 

REGO, Pe. A. da Silva (1972), “Populações Ultramarinas em Desenvolvimento, Ensaios e Estudos”, Ultramar, 

Nº 22, pp. 5-36, Vol. VI, Nº 1, Lisboa: Comissariado Nacional da Mocidade Portuguesa. 

RESENDE, Pe. Sebastião (Bispo da Beira, 1955), Mulher Unica, Lourenço Marques: Imprensa Nacional. 

RESENDE, Pe. Sebastião S. de (Bispo da Beira, 1960), Virtudes Humanas e Cristãs do Homem de Moçambique, 

1) Páginas de Doutrinação Moçambicana, Porto: Livraria Nelito Editora. 



438 | condição Femínina no Império Colonial Português 

ROSA, Manuel Ferreira (1965), “Contribuição para o Estudo do Ensino de Base da Populações Ultramarinas 

em Desenvolvimento”, ULTRAMAR, Nº 22, pp. 5-36, Vol.VI. Lisboa: Comissariado Nacional da Mocidade 

Portuguesa 

SALAZAR, António de Oliveira (1961), O Pensamento de Salazar: O Ultramar Português e a ONU. Discurso 

proferido na Sessão Extraordinária da Assembleia Nacional, 30 de Junho 1961. tisboa: Secretariado 

Nacional da Informação 

SILVA, Maria da Conceição Tavares Lourenço (1960), “As Missões Católicas Fernininas”, Estudos de Ciências 

Políticas e Sociais, nº 37, pp. 7-91, Junta de Investigações do Ultramar, Lisboa: Centro de Estudos Políticos 

e Sociais, 

SILVA, P.e António da Silva, S. ). (1965), “Ocupação missionária de Mocambique”, Mocambigue, pp. 675-695. 

Lisboa: iInstituto Superior de Ciências Sociais e Política Ultramarina. 

Anexos 

Anexo 1 

Lista das Escola entregues às Missões, entre 1965 e 1972 

Arquidiocese de Lourenço Marques: 

2 Escolas de Habilitação de Professores de Posto Escolar: 

— Masculino, Missão de Manhiça, Irmãos Maristas; e 

— Feminino, Missão de Maqude, Irmãs da Apresentação de Maria. 

264 Escolas Primárias, em 7 Colégios, 5 Institutos, 24 Paróquias e 19 Missões. 

Diocese de João Belo: 

402 Escolas Primárias, em 2 Colégios, 19 Paróquias e 15 Missões. 

Diocese de Inhambane: 

1 Escola de Habilitação de Professores de Posto Escolar,Missão de Homoine, Padres 

Franciscanos 

418 Escolas Primárias, em 3 Colégios, 1 Instituto, 5 Paróquias e 15 Missões. 

Diocese da Beira: 

2 Escolas de Habilitação de Professores de Posto Escolar: 

— Masculino, Missão de São Benedito, Manga - Beira, Padres Jesuítas; e 

— Feminino, Missão do Dondo, Irmãs Religiosas do Sagrado Coração de Maria. 

434 Escolas Primárias, em 4 Colégios, 1 Instituto, 17 Paróquias e 22 Missões (das quais 

se salienta a Missão das Amatongas, trmãs Franciscanas). 



Educação Ferninina no Moçambique de 1968 a 1574 | 439 

Diocese de Tete: 

1 Escola de Habilitação de Professores de Posto Escolar, Missão de Nossa Senhora da 
Graça, Boroma — Tete (a mais importante), Padres Jesuítas, 
468 Escolas Primárias, em 2 Colégios, 8 Paróquias e 18 Missões. 

Diocese de Quelimane: 

2 Escolas de Habilitação de Professores de Posto Escolar: 
— Masculino, Missão do Santo Condestável, Alto Molucué, Padres do Sagrado Coração 
de Jesus; e 

— Feminino, Paróquia da Sagrada Família, Irmãs do Sagrado Coração de Maria. 
1243 Escolas Primárias, em 4 Colégios, 1 Instituto, 9 Paróquias e 27 Missões. 

Diocese de Nampulta: 

2 Escolas de Habilitação de Professores de Posto Escalar: 
— Masculino, Missão de São João Baptista do Marrere, Padres Diocesanos; e 
— Feminino, Missão de São Pedro, Irmãs da Apresentação de Maria. 
881 Escolas Primárias, em 5 Colégios, 1 Instítuto, 11 Paróquias e 38 Missões. 

Diocese de Vila Cabral: 

1 Escola de Habilitação de Professores de Posto Escolar, Missão de Nossa Senhora da 

Conceição, Padres da Consolata. 

318 Escolas Primárias, em 3 Colégios, 4 Paróquias e 15 Missões. 

Diocese de Porto Amélia: 

1 Escola de Habilitação de Professores de Posto Escolar, Missão de Chiúre. 
600 Escolas Primárias, em 2 Colégios, 7 Paróquias e 11 Missões. 





Mestiçcagem 
e Colonialismo em Mocambique, 1890/1940 

Valdemir Zamparoni 

Resumo: A discussão em torno do significado da mestiçagem racial — e/ou dos meios de se evitá-la - e 
o lugar dos mesticos (mistos, mutatos, etc.) foi ponto fuleral na constituição da ideologia e 
de prático colonial portuguesa desde o fixoçõo de entrepostos em costos africanas no século 
AV até sua supressão em meados da décoda de 70 do século XX. O presente ensaio pretende 
apontar como, concretamente, se estabelecerom as relações raciais no Sul de Moçcambique, e 
como o crescente racisma colonial bronco afetou a formação dos próprios mestiços enquanto 
grupo social e suas relações cotidianos tanto com os brancos quanto com africanos fossem 
eles os tídos como indígenas, fossem os “mesticos culturais” fenotipicamente, negros. 

A discussão em torno do significado da mestiçagem racial — e/ou dos meios de se 
evitá-la — e o lugar dos mestiços foi ponto fulcral na constituição da ideologia e de prática 
colonial portuguesa desde a fixação de entrepostos em costas africanas no século XV até 
sua supressão em meados da década de 70 do século XX. Envolveu desde os ideólogos da 
dominação colonial do século XIX cujo pensamento estava assente no chamado racismo 
científico, passou por Gilberto Freyre e suas teorias do luso-tropicalismo e ainda hoje parece 
ser um fantasma que ora ou outra assombra as actuais saciedades, ex-colônias de Portugal. À 
julgar pelos longos debates em torno da “autenticidade” e do direito de falar a partir de seu 
lugar social, que se apresentam na imprensa cotidiana nos últimos anos em Moçambique e 
Angola, este tema parece estar entre as mais amargas “heranças malditas” do colonialismo 
português. O presente texto não pretende retomar a longa trajetória que o tema percorreu 
em terras lusas, brasileiras e africanas, nem fazer um balanço do debate teórico que o 
assunto pede. Pretende, através de uma mirada sobre os números, tão somente apontar 
como concretamente se estabeleceram as relações raciais no Sul de Mocambique, e como o 
crescente racismo colonial branco afetou a formação dos próprios mestiços enquanto grupo 
social, fossem eles os tidos como mistos, fossem os “mestiços culturais”, fenotipicamente, 
negros. Os termos que percorrem a documentação colonial variavam ao longo do tempo: 
mistos, mestiços e por vezes mulatos, pareciam se equiparar. Assim usarei os termos êmicos, 

tal como se apresentam nesta documentação. 

Ainda que não se possa falar que as relações mantidas pelos agentes coloniais portu- 
gueses tenham se pautado por qualquer índole cordial, que visasse uma igualdade cultural 
ou racial com os africanos, como queria fazer crer Gilberto Freyre, a própria característica da 



442 Condição Feminina no Império Colonial Português 

presença colonial na costa orienta! de África, assente sobretudo no saque ou no escambo 

de marfim, ouro, cera e escravos, definia-a como sendo basicamente realizada por homens, 

aventureiros, caçadores e degredados, que nas palavras do Padre Daniel da Cruz eram “pela 

maior parte celibatários ou pouco escrupulosos da guarda da fé conjugal, collocados num 

meio onde o sentido genésico se refina duma maneira notável” (Cruz, 1910: 310). Assim, 

impelidos tanto pela insignificante presença de mulheres europeias, quanto pelo interesse no 

estabelecimento de relações privilegiadas com os potentados locais, procuravam criar vínculos 

familiares com mulheres bem situadas na hierarquia social local. Tais vínculos funcionavam 

para brancos e indianos como uma espécie de passaporte para as suas andanças pelo interior, 

além de garantir-lhes facilidade na obtenção de carregadores, caçadores e força armada, 

indispensáveis à sua actividade. Para os potentados locais, significava o estabelecimento de 

uma rede privilegiada que lhes garantia o abastecimento de bens de consumo e de prestígio 

e, principalmente, armas e pólvora o que lhes permitia enfrentar as ameaças a seu poderio 

ou mesmo expandi-lo”. Difícil dizer se as mulheres eram agentes ativas na constituição 

destas relações mas é certo que, ao menos algumas, não permaneciam passivas diante de 

situações históricas específicas como nos mostram estudos (Capela, 1995; Rodrigues, 2000; 

Havik, 2002, 2004). Sobre isto muito ainda nos deve a historiografia. 

Estes múltiplos arranjos locais levaram à constituição de pequenas comunidades de 

mestiços que de algum modo agiam como intermediários culturais entre o mundo europeu 

e as várias sociedades africanas. É verdade que nem sempre seus interesses, enquanto grupo 

social, coincidiam com os da Metrópole e/ou dos metropoalitanos instalados em África o que 

o levava a reforcar alianças locais e, por vezes, à desobediência e ao enfrentamento. Estes 

atritos, entretanto, não os impediram de, ao longo dos séculos, atuarem como agentes 

ativos do comércio atlântico, em partícular o de escravos, e a constituir uma camada diri- 

gente com amplo prestígio social quer nas colônias quer diante dos olhos da administração 

metropolitana. Nesta conjuntura a miscigenação racial, se não incentivada, também não 

parecia constituir um obstáculo (Caldeira, 1999; Capela, 1995). Este quadro, com pequenas 

variantes, permaneceu válido até o final do século XIX. A partir de então, o novo colonialismo 

calcado no racismo “científico” recolocou os termos do relacionamento entre europeus e as 

populações africanas — negras e mestiças —, passou a estabelecer novos paradigmas nas 

relações raciais e consequentemente a repensar o significado da mestiçagem no universo 

colonial. Na virada para o século XX e com a implantação territorial e física dos europeus 

como dominadores, novos instrumentos ideológicos passaram a apregoar a pureza racial e 

justificar a marginalização crescente dos mestiços (Zamparoni, 1998: 2002). 

No final do século XIX a região de Lourenço Marques passou ter importância estratégica 

para Portugal, em razão da descoberta das minas no vizinho Transvaal, mas o grosso da 

* Parase aquilatar a importância na manutenção de boas relações entre os lados envolvidos no comércio e 

na caça pelo interior, ver o caso de Diocleciano Fernandes das Neves e, mais particularmente, João Albasini 

Uuwawa) em Neves, 1878 e Neves & Rocha 1987



Mestiçagem e Colonialisma em Moçambique, 1830/1940 | 443 

migração portuguesa ainda se dirígia para o Brasil. À corrida para o ouro era masculina, 
ainda que multinacional. Para se ter uma ideia da escassez de mulheres brancas e indianas 
neste final de século, e, portanto, da inevitabilidade da miscigenação entre homens brancos 
ou indianos e mulheres negras basta mencionar que, em 1894, lourenço Marques contava 
com 591 habitantes europeus (brancos) — aí incluídos os 48 com idade até os 14 anos — dos 
quais 460 do sexo masculino e 131 do sexo feminino e, ou seja, uma relação de quase quatro 
homens para cada mulher?. O Censo aponta que, deste segmento branco, 176 pessoas eram 
casadas, sendo que somente 63 das mulheres deste mesmo segmento o eram e exclusivamente 
com homens brancos; assim, teríamos 126 pessoas brancas casadas entre si e os outros 50 
homens restantes eram casados com mulheres consideradas africanas; além disso, há que se 
considerar que havia muitos casos em que homens brancos, não casados legalmente, viviam 
maritalmente com mulheres negras. Se esta disparidade numérica entre homens e mulheres 
brancas e indianas ocorria na cidade de Lourenço Marques, em 1894, quando, já há sete 
anos, a cidade passara à condição de capital da Colónia, reunindo à maioria dos servidores 
administrativos e contando já com expressivo movimento comercial e certa infra-estrutura 
urbana, não é difícil supôr qual seria a situação em outras regiões, principalmente pelas terras 
inóspitas do interior, onde a presença feminina não-negra era inexpressiva. 

Uma consulta detida nas listas manuscritas do Censo de 1894 aponta que somente três 
homens brancos assumiam sua relação familiar com mulheres africanas, dois com mulheres 
asiáticas e um indiano com uma africana. O quesito “estado” (civil), solicitado pelo Censo, 
podia ser, e certamente o era, interpretado pelos declarantes como correspondendo à situação 
legal do indivíduo e não à prática do concubinato, corrente tanto entre brancos como entre 

indianos. Entre os segmentos raciais em que pesavam um pouco mais factores de pressão 
endogâmicos, como religião, língua e cultura, o mesmo fenómeno ocorreu: entre os amarelos, 

estava arrolada uma única mulher, entretanto, eram apontadas 12 pessoas casadas; entre 

os indianos assinalam-se 144 casados que não o podiam ser exclusivamente com as oito 
mulheres arroladas como pertencentes a este segmento:. A lista manuscrita indica ainda 
que poucos asiáticos constituíam aglomerados com esposas, o que me permite concluir que 
suas respostas ao “estado” (civil) referiam-se às esposas oficiais que viviam na Índia e não 
as que tinham em Lourenço Marques. AÀ ocultação das ligações “familiares” mantidas com 
mulheres africanas em um inquérito oficial, como o Censo, é um inequívoco indicativo do 

O Caderna da Censo, cujas listas fac-similadas se encontram anexas ao mesmo, classifica as pessoas para o item 

“raça” nas seguintes categorias: europeia, asiática, africana e em alguns casos toma como válido o local de 

nascimento: Brasil, Cabo, Austrália, Cartos dos Santos Reis, o autor do estudo que precede a lista, reclassifica-os 
em brancos, amarelos, indianos e negros. É de se salientar que tanta o Censo, quanto Reis não classificam 
nenhum segmento “mestiço” ou “mulato”, entretanto, uma análise mais meticulosa permite concluir que os 
membros de tal segmento foram classificados originalmente coma africanos e, depois, numa classificação mais 
incorrecta, da lavra de Reis, que pretendia corrigir o Censo, como negros. Dados baseados em Reis, 1973. 

? — Dados baseados em Carlos Santos Reis. Op. cit. Principalmente as listas anexas ao mesmo. 



444 Condição Feminina no Império Colonial Português 

menosprezo com que aquelas eram vistas e da crescente discriminação racial que perpassava 

a sociedade colonial. 

No período anterior ao domínio efectivo, as ligações familiares estabelecidas entre 

importantes comerciantes ou proprietários europeus e mulheres negras, de destacados clãs, 

se davam, geralmente, consoante às regras estabelecidas pela sociedade à qual o homem 

branco queria se associar e, embora fossem apontadas pelas autoridades portuguesas como 

uma “cafrealização” do elemento europeu, os filhos resultantes tinham legitimidade no seio 

do grupo social a que pertencia sua mãe e, não raro, tornavam-se representantes locais e 

continuadores dos negócios de seu pai. Não obstante os preconceitos, já presentes na incipiente 

comunidade branca local, muitas vezes os pais brancos não repudiavam a paternidade da 

prole, dava-lhe nome cristão, seu sobrenome, e alguma educação europeia, embora não 

fosse raro que constituíssem outras famílias “legitimas” com mulheres brancas, Indivíduos 

com sobrenomes tais como Albasini, de Haan, Bruheim, Swart e Pott, entre outros, integram 

o núcleo central do que chamo pequena burguesia filha da terra e eram resultantes deste 

tipo de relações (Zamparoni, 2006). Se era mais ou menos corrente que os filhos mulatos, 

de importantes comerciantes brancos, recebessem educação europeia, o mesmo não se dava 

quando os filhos resultavam de relações mantidas entre colonos brancos pobres ou pequenos 

funcionários e mulheres negras. Estes mais susceptíveis à pressão do meio social em que 

viviam, raramente assumiam a paternidade, ficando a prole aos cuidados das mães e, em 

geral, submetidos à condição de indígena”. 

Os desequilíbrios persistentes entre homens e mulheres sobretudo no segmento racial 

branco foi sendo amenizado com o passar dos anos, certamente, influenciado pelo desen- 

volvimento económico que se traduzia em melhoria das condições de habitabilidade, em 

Lourenço Marques”. Enquanto a febre de crescimento urbano provocou nesta cidade, nos 

16 anos entre 1894 e 1912, um aumento de 824% no numero de homens brancos, entre as 

mulheres brancas o acréscimo foi de 1.350%. Nos 16 anos seguintes, entre 1912 e 1928, o 

crescimento entre os homens foi de cerca de 144,5% e, entre as mulheres brancas, foi de 

198,8%. Esta tendência para o maior crescimento de mulheres persistiu no período de 12 anos 

compreendidos entre 1928 e 1940: o número de homens brancos cresceu cerca de 146,9% e 

o de mulheres, também brancas, 180,3%. O desequilíbrio permaneceu, mas o crescimento 

mais acelerado da presença feminina foi paulatinamente equilibrando a relação numérica 

entre homens e mulheres deste segmento passando, entre 1894 e 1940, de 28,47 para 78,61 

mulheres para cada 100 homens. 

No segmento dos indo-britânicos, baneanes hinduístas, dos indo-portugueses, basica- 

mente, de católicos goeses, e os amarelos, o desequilíbrio se manteve acentuado. Deve-se 

ter em conta que, para estes três segmentos, Moçambique era terra estrangeira para onde 

* “ AHM-DSNI- Secção M, ex. 1590, proc. 20, anos 1930/34, Assunto: Queixas de Indígenas contra europeus. doc. 

35/20, de Elisa Fachazana ao Director dos Serviços e Negócios Indigenas, de 22/01/1932. 

Censao da População em 1940 — | — População não indígena, p. XII. s



Mestiçagem e Colonialismo em Moçambique, 1890/1940 | 445 

se emigrava em busca de fortuna e, como ocorre com outros fenómenos migratórios, os 
homens geralmente precedem as mulheres, que ficam assim resquardadas dos percalços 
de, eventualmente, enfrentar aventuras em terreno exótico e desconhecido e hostilidades 
do meio natural e social. 

Sabe-se que a maioria dos homens indianos não trazia mulheres de sua terra de origem, e 
lobolavam mais do que uma mulher indígena. Esta prática era considerada como uma estratégia 
para ampliarem o leque de seus vínculos familiares, estendendo-os em consonância .com a 
extensão territorial de seus empreendimentos comerciais, pelo interior, principal actividade 
à que se dedicavam"º. No que tange às ligações entre indianos e mulheres indígenas é 
necessário distingui-las tendo em vista a religião dos homens: fossem baneanes hinduístas 
ou maometanos. 

Submetidos a minucioso comportamento pautado pelas regras de castas, os baneanes 
(hinduístas), em tese não podiam casar-se senão com pessoas de mesma origem e nível em tal 
hierarquia, Até mesmo entre goeses, formalmente católicos imperavam as famílias alargadas 
constituídas por linha masculina nas quais o casamento precoce era prática corrente, de tal 
modo que se constituía em vergonha uma menina se casar depois que lhe viesse a primeira 
menstruação. Os Códigos de Usos e Costumes Hindus de 1853 e 1880 ainda em vigor até 1956 
nas colónias portuguesas da Índia proibiam o casamento de mulheres já púberes (Feio,1979). 
Seguindo uma concepção de mundo segundo a qua! cada ser ocupa seu lugar de maneira 
determinada pelo nascimento e deve agir em consonância com tal papel, à “mãe e ama da 
casa [cabia] criar filhos homens sem cessar e venerar seu marido como encarnação humana 
de todos os deuses” (Zimmer, 1979). Voltadas que estavam para a tarefa da reprodução, às 
mulheres estavam, praticamente, vedadas as actividades mundanas, de maneira que somente 
aos maridos era permitida a tarefa de sair em busca de fortuna e, uma vez ausentes em 

terras distantes, a existência de tal tipo de família gregária garantia que as esposas e a prole 
continuariam amparados pelo conjuntos familiares (Zamparoni, 2001), 

Assim, em terras africanas, os hinduístas constituíam uma comunidade, nas palavras do 

Frei Bartolameu dos Mártires (1822) “tão somente de homens, porque nenhum traz para 
cá sua mulher”, entretanto, e apesar das regras de castas, estes homens não deixaram de 
ter a sua caseira, geralmente uma escrava tornada concubina, sem direitos nem pretensões 
€ com elas tiveram gerações de mestiços, que muito raramente eram reconhecidos como 
filhos, pois, segundo suas práticas religiosas, seria heresia considerar como cumprido o dever 

da continuidade da família, através do sanque impuro de uma negra. Quando se retiravam 

de volta à Índia, ou morriam, seus testamenteiros mandavam seus haveres para as famílias 

6 Ver relato de Raúl Bernardo Honwana sobre a experiência de sua mãe “lobolada” por um homem indiano. 
Entrevista à Oficina de História/CEA, 13/04/83, fita 07. Estas entrevistas, ao que parece, serviram de base para 
parte da obra Histórios Ouvidas e Vividas dos Homens e da Terro. Memórias e Notas Autobiagráficas. (Maputo, 

Ed. do autor, 1985), que recebeu publicação em inglês sob o título The Life History of Raúl Howana — An inside 

view of Mozambique from Colonialism to Independence. (Boulder and London, Lynne Rienner Publishers, 1988) 

e a segunda edição em postuguês sob o título Memóárias (Rio Tinto, Ed. Asa, 1989). 



446 | Condição Feminina no Império Colonial Postuguês 

legítimas, ou seja, as deixadas na Índia, e “o máximo que ficava em Lourenço Marques, de 

cada um que morria, eram vinte libras de ouro deixados à “caseira com os filhos havidos em 

longos anos. Mais nada, senão talvez, eventualmente, uma “negrinha”, de saguate. Nunca 

nenhum filho mestiço reconhecido, e raramente um qualquer foi contemplado” (Lobato, 1970: 

198 e Junod, 1974). Marginalizados e impedidos pelos pais de se integrarem ao seu modo 

de vida, paulatinamente, acabavam por se inserirem no grupa social de suas mães negras. 

Já os indianos maometanos e africanos maometanos, secularmente estabelecidos na costa 

norte de Mocambique, livres que estavam de normas e regras de castas, seguiam uma religião 

incentivadora da poliginia e da conversão, mantinham-se menos isolados que os hinduístas 

e, paulatinamente, foram se integrando ao meio local, casando ou vivendo em concubinato 

com mulheres negras ou mestiças, conseguindo adeptos entre os mistos seus filhos e entre a 

população negra e, particularmente, a partir do norte da Colónia, criaram uma mescla racial 

e cultural que se constituíiu na sociedade swahíli (Boxer, 1977; Hafkin, 1973; Rita-Ferreira, 

1985; Honwana, 1979; Azevedo). Em Lourenço Marques, os filhos de pais maometanos 

eram, geralmente, perfilhados, recebiam nomes muçulmanos e integravam-se nas escolas 

da comunidade. Para frisar a diferença no comportamento entre baneanes e maometanos, 

quanto à filiação e à integração na comunidade, fiquemos com dois exemplos: o Censo de 

1894 aponta que dos 59 hinduístas existentes na cidade de Lourenço Marques nenhum era 

de outra origem, enquanto que entre os 139 muçulmanos, 10 eram negros; em 1940, entre 

a população não-indígena de Moçambique, dos 2.938 bramanistas, somente 159 (5,4%) 

eram mistos e 13 (0,4%) eram africanos*; já dentre os 8.754 maometanos, 5.218 (59,6%) 

eram mistos e 217 (4,1%) africanosº. Ou seja, mesmo não tendo sido incluída a imensa 

população islamizada do litoral norte da Colónia, considerada indígena, os muçulmanos de 

origem africana representavam dois terços dos fiéis maometanos de Moçambique e, esta 

correlação, não deixava de influir nos rumos tomados pela comunidade, como mostrei em 

outro estudo (Zamparoni, 2001). 

Interessante é poder vislumbrar o impacto social que teve a crescente presença feminina, 

em todos os segmentos não-nativos. A primeira hipótese, que naturalmente se aflora, é a 

de que, tendo um maior contingente de mulheres de sua própria origem racial e cultural, 

os homens passaram a preferi-las, diminuindo os nascimentos oriundos de cruzamentos 

inter-raciais e, portanto, o número de mestiços. Já a segunda hipótese é a possível associação 

entre o maior número de mulheres, particularmente brancas, e a crescente onda de racismo 

que assolou Moçambique, a partir dos anos de 1970. 

? Ver ainda AHM-DSNI, Secção M, cx. 1589, proc. 21, ano 1927, Petição de Serifa 0o intendente de Negócios 

Indígenas, de 11/03/1926 e ainda entrevista de Raúl B. Honwana à Oficina de História/CEA, 13/04/83. 

* Otermomixto “engtoba os indivíduos filhos de pais de raças diferentes ou pais de raça mixta” e sob a designação 

de africanos estavam todos os indivíduos de raça negra, conforme Censo da População em 1940 — | — População 

não indígena, p. Xl. 

? Religião — Segundo a roça e nacionalidade - Censo da População em 1940 — | — População não indígena, pp. 

134-5, 



Mestiçagem e Coloniaiismo em Maçambique, 1890/1940 | A47 

Uma análise do perfil da mestiçagem a partir dos dados apresentados pelo Censo de 
1940 dá-nos algumas pistas interessantes: a primeira delas confirma que os homens europeus, 
amarelos, indo-portugueses e indo-britânicos, sem equivalente número de mulheres de mesma 
origem racial, mantinham relações sexuais com as mulheres de outros segmentos raciais, 
particularmente com as africanas negras, e com elas tiveram filhos que representam 29,43% 
do total de mestiços, mas que, também, dirigiam-se à comunidade de mulheres mestiças e 
tiveram delas filhos mestiços, que representam cerca de 25%, o que é um número elevado, 
tendo-se em conta que o número de mulheres mestiças, em todo o país, é constituído de 
não mais que 7.762 pessoas, em 1940. 

O que mais salta à vista, entretanto, é que o que ocorria com os chamados místos: 4,88% 
deles tinham pai misto e 55,61% tinham a mãe mista e, mais revelador ainda é que, cerca 
de um terço deles, 28,26%, são filhos de pais e mães mistos. Os números apontam para 
uma tendência de branqueamento, quer porque os pais estrangeiros quando procuravam 
mulheres africanas preferiam as mistas e, portanto, mais claras, quer porque, principalmente 
no próprio segmento, havia uma forte tendência para que homens e mulheres místas também 
procurassem pessoas de seu próprio segmento, gerando mistos cada vez mais brancos. Os 
Índices de crescimento da população de místos entre 1928 e 1940, foi bastante anómalo. Se 
entre 1928 e 1935 o número de mistos cresceu 58,66%, entre 1935 e 1940 cresceu somente 
17,97%. Mais interessante, porém, é notar que eles representaram, no primeiro período, 
48,15% do crescimento total da população e, no segundo, pouco mais de 30%. 

Estes números, que à primeira vista podem parecer por demais abstractos, traduzem, 
contudo, uma realidade social indicativa da diminuição da mestiçagem não só pela desacele- 
ração do índice de crescimento percentual de europeus, mas sobretudo pela mais significativa 
presença de mutlheres brancas. Esta combinação de fatores acabou por levar à diminuição as 
ligações inter-raciais e a contribuir para um aumento das uniões intra-raciais que, certamente, 

influiu no comportamento racista em relação, quer aos mestiços, quer aos negros, que tomou 

conta da sociedade moçambicana, a partir dos anos de 1910, que se acentuou nas décadas 

seguintes, Mas este é assuntao que tratei em outra ocasião (Zamparoni, 1998), 

Referências 

Azevedo, Guilherme de. “Relatório sobre os trabalhos do recenseamento da população de Lourenço Marques 

e Subúrbios, referido ao dia 1 de Dezembro de 1912” n: Boletim Ofíciol, suplemento, pp. 177-193. 

Boxer, Charles R. (1977). Relações Raciais no Império Colonial Português, 1415-1825. Porto, Afrontamento. 

Caldeira, Arlindo Manuel (1999). Mulheres, Sexualidade e Cosamento em São Tomé e Príncipe (séculos XV o 

ÁVIII), 2º ed. ampliada, Lisboa, Cosmos/GTMECDP. 

Capela, José (1995). Donas, Senhores e Escravos. Porto, Afrontamento. 

Cruz, Pe. Daniel da (1910). Em Terras de Gaza. Porto, Gazeta das Aldeias. 

Feio, Mariano (1979). As Castos Hindus de Goo. Lisboa, Junta de Investigações Científicas do Ultramar. 



448 Condição Feminina no Império Calonial Partuguês 

Frei Bartolomeu dos Mártires (1822). Memório. Apud RITA-FERREIRA, A. “Moçambique e os naturais da Índia 

portuguesa”. in: 1l Seminário Internacional de História Indo-Portuguesa. Lisboa, Instituto de Investigação 

Científica Tropical/ Centro de Estudos de História e Cartografia Antiga, 1985, p. 630. 

Hafkin, Nancy Jane (1973), Trade, Society and Politics in Northern Mozambique, c. 1753-1973, Boston University, 

(PhD. thesis) University microfilms. 

Havik, Philip ). (2002). “A dinâmica das relações de gênero e parentesco num contexto comercial: um 

balanço comparativo da produção histórica sobre a região da Guiné-Bissau séculos XVII e XIX”. Afro-Ásia, 

Salvador, 27, pp. 79-120 

Havik, Philip |. (2004). Sifences and Soundbytes: The gendered dynamyes of trade and brokerage in the 

pre-colonial Guinea Bissau region. LIT Verlag, Múnster. 

Honwana, Raúl Bernardo (1989). Memórias. Rio Tinto, Ed. Asa. 

Junod, Henri-Alexandre (1974). Usos e Costumes dos Bantos — A vida duma tribo do sul de Áfrico. 2a ed., 

Lourenço Marques, Imprensa Nacional, tomo |. 

Neves, Diocleciano Fernandes das (1878). Itinerário de uma Viagem à Caça dos Elephantes. Lisboa, Typographia 

Universal. 

Neves, Diocleciano Fernandes das e Rocha, Ilídio (1987). Das Terras do Império Vátua às Praças da República 

do Transvaal. lisboa, Publ. Dom Quixote. 

Reis, Carlos Santos (1973). A População de Lourenco Marques em 1894 (Um censo inédito). Lisboa, Centro de 

Estudos Demográficos — Instituto Nacional de Estatística. 

Rita-Ferreira, À. (1985). “Moçambique e os naturais da Índia portuguesa”. tn: 1! Seminário Internacional 

de História Indo-Portuguesa. Lisboa, Instituto de Investigação Científica Tropical/ Centro de Estudos de 

História e Cartografia Antiga. 

Rodrigues, Eugénia. “Chiponda, a 'senhora que tudo pisa com os pés'. Estratégias de Poder das donas dos 

prazos do Zambeze no século XVIII”, Comunicação apresentada no ! Simpáósio internacional “O Desafio 

da Diferenco: articulando, gênero, raça e classe”, Salvador, 09 a 12 de abril de 2000. 

Zamparoni, Valdemir (1998). Entre “narros” & “mulungos”“: Colonialismo e paisagem social em Lourenço 

Marques, Moçambique, c. 1890 — c.1940. Tese de doutoramento em História Social, Universidade de 

São Paulo. 

Zamparoni, Valdemir (2001). “Chinas, Monhês, Baneanes e Afro-maometanos: colonijalismo e racismo em 

Lourenço Marques, Mocambique, 1890/1940”. n: Michel Cahen. (Org.). Lusophonies asiatíques, Asiotiques 

en lusophonies. Paris: Karthala, pp. 191-222. 

Zamparoni, Valdemir (2005). “Da escravatura ao trabalho forçado: Teorias e práticas”. Africana Studia: Revista 

Internacional de Estudos Africanos. Porto, v. 07, pp. 299-325, 

Zamparoni, Valdemir (2006). “A Política do assimilacionismo em Moçambique, c. 1890-1930”. fn: Ignacio G. 

Delgado; Enilce Albergaria; Gilvan Ribeiro; Renato Bruno (Orqg.). Vozes (Além) da África: Tópicos sobre 

Identidade Negro, Literatura e História Africanos. Juiz de Fora, UFIJF, pp. 145-176. 

Zimmer, Heinrich (1979). Fitosofías de ta india. 2a ed., Buenos Aires, Editorial Universitaria de Buenos Aires.



Autores 

Giselda Brito Silva 

Professora Adjunta de História na Universidade Federal Rural de Pernambuco, Recife -PE, Brasil. 
Doutorada em História, investiga temas de Sociedade e Cultura; História dos Intelectuais; Política 
Religião e Discursos; História e Memória. 

Dalila Silva Lopes 

Professora Coordenadora da área científica de Línguas e Cultura do Instituto Superior de Contabilidade 
e Administração do Instituto Politécnico do Porto. Investigadora do Centro de Estudos Interculturais. 
Doutorada em Linguística Aplicada pela Universidade do Minho. 

Maria Ângela de Faria Grillo 

Professora de História na Universidade Federal Rural de Pernambuco, leccionando a disciplina de História 
da Escravidão em Pernambuco. Doutora em História pela Universidade Federal Fluminense. 

Daniela Buono Calainho 

Professora Adjunta da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, trabalhando na docência e na pesquisa 
nas áreas de História do Brasil colonial, História Ibérica e História das religiosidades. 

Eugênia Rodrigues 

Doutora em História dos Descobrimentos e da Expansão Portuguesas, pela Faculdade de Ciências Sociais 
e Humanas, Universidade Nova de Lisboa. Investigadora Auxiliar no Departamento de Ciências 

Humanas do Instítuto de Investigação Científica e Tropical. 

Leny Caselli Anzai 

Professora Adjunta no Departamento de História da Universidade Federal de Mato Grosso, e coordenadora 
do Programa de Pós-graduação em História — Mestrado da UFMT. Possui Graduação e Mestrado 
em História. 

Margarida Seixas 

Assistente da Faculdade de Direito da Universidade de Lisboa, leccionando as disciplinas de História do 
Direito Português e História das Relações Internacionais. Pós-graduada em Legística e Ciência da 
Legislação, prepara Doutoramento. 

Selma Pantoja 

Professora no Departamento de História da Universidade de Brasília. Doutorada em Sociologia, pós- 
doutoramento na Universidade de Lisboa e na Howard University, Estados Unidos. 



450 | condição Feminina no Império Colanial Português 

Zélia Bora 

Doutorada. Departamento de Letras Clássicas e Vernáculas, Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, 

da Universidade Federal da Paraíba. 

Betina dos Santos Ruiz 

Bacharel em Letras pela Universidade de São Paulo e mestranda da mesma instituição, prepara 

dissertação sobre a importância da escrita e do activismo femininos. 

Clara Sarmento 

Professora Adjunta da área científica de Línguas e Cultura do Instituto Superior de Contabilidade e 

Administração do Instituto Politécnico do Porto. Coordenadora do Centro de Estudos Interculturais. 

Doutorada em Cultura Portuguesa pela Universidade do Porto. 

Cristina Pinto da Silva 

Professora Coordenadora da área científica de Línguas e Cultura do Instituto Superior de Contabilidade 

€ Administração do Instituto Politécnico do Porto. Investigadora do Centro de Estudos Interculturais. 

Doutorada em Linguística pela Universidade de Lancaster, Reino Unido. 

Maria Helena Guimarães 

Professora Adjunta da área científica de Línguas e Cultura do Instituto Superior de Contabilidade e 

Administração do Instituto Politécnico do Porta. Investigadora do Centro de Estudos Interculturais. 

Mestre em Estudos Alemães pela Universidade do Porto, 

Luisa Langford 

Professora Adjunta da área científica de Línguas e Cultura do instituto Superior de Contabilidade e 

Atministração do Instituto Politécnico do Porto. Investigadora do Centro de Estudos Interculturais. 

Mestre em Estudos Ingleses pela Universidade do Minho. 

Maria João Marçalo 

Professora Auxiliar no Departamento de Linguística e Literaturas da Universidade de Évora. Doutorada 

em linguística pela Universidade de Évora. 

Monica Rector 

Professora, doutorada, na University of North Carolina, Chapei Hill, EUA, 

Teresinha Brandão Chaves 

Doutoranda em Estudos Comparados de Literaturas de Língua Portuguesa, no Departamento de Letras 

Clássicas e Vernáculas da Universidade de São Paulo. 

Abigail Alcântara Silva 

Economista, pesquisadora da Companhia de Desenvolvimento Urbano do Estado da Bahia. Doutoranda 

no Programa Pós-Colonialismo e Cidadania Global da Faculdade de Economia da Universidade de 

Coimbra. 

Célia Maia Borges 

Professora adjunta do Departamento de História da Universidade Federal de Juiz de Fora, Brasil. Doutora 

em História Social pela Universidade Federal Fluminense. 



Autores | 451 

Daniel Schroeter Simião 

Doutorado em Antropologia. Professor Adjunto no Departamento de Sociologia e Antropologia da 
Universidade Federal de Minas Gerais. 

Maria de Deus Manso 

Professora no Departamento de História da Universidade de Évora. Doutorada em História pela 
Universidade de Évora. 

lone Celeste Jesus de Sousa 

Professora na Universidade Estadual de Feira de Santana, Departamento de Ciências Humanas e Filosofia. 
Doutoranda em História Social na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 

Isabel Pinto 

Mestre e Doutoranda em Estudos Asiáticos pela Faculdade de Letras da Universidade do Porto. Inves- 
tigadora do Centro de Estudos Interculturais. 

Larissa Patron Chaves 

Doutoranda em História da América Latina na Universidade do Vale do Rio dos Sinos, Rio Grande do 
Sul, Brasil. 

Leonor Seabra 

Mestre em Estudos Luso-Asiáticos pela Universidade de Macau, onde prepara doutoramento em 
História. 

Marcos António de Almeida 

Professar do Departamento de Teologia e Ciências da Religião na Universidade Católica de Pernambuco 
e doutorando em História pela EHESS — Paris. 

Matilde da Conceição Estevens 

Professora no Instituto Superior de Contabilidade e Administração do Instituto Politécnico de Lisboa. 
Bacharelato em Ciência das Religiões, MBA em Gestão de Empresas e pós-graduação em Economia 
e Sociologia. 

Suely Creusa Cordeiro de Almeida 

Professora da Graduação e Pós-Graduação em História do Departamento de Letras e Ciências Humanas 
da Universidade Federal Rural de Pernambuco. 

Teresa Diaz de Seabra 

Professora na Escola Profissional de Desenvolvimento Rural de Grândola. 

Valdemir Zamparoni 

Investigador do Centro de Estudos Afro-Orientais da Universidade Federal da Bahia, Docente dos 
programas de Pós-Graduação em História e em Estudos Étnicos e Africanos, da Universidade 
Federal da Bahia. 





A 

adat 276 

África 39 

África Orientat; África Ocidental 39, 40, 45, 69, 
77, 79, 80, 90, 91, 93, 99, 119,127, 128, 

129,130,137, 149,151, 152, 335, 336, 

390, 400, 401, 405, 421, 423, 424, 426, 

427, 431, 434, 437, 442, 448 

Alagados (bairro de) 247,250,251,252,255, 

259,263, 264 

Alcoforado, Mariana da Costa 157,158,159, 160, 

161 

alforria 18, 74, 88, 116, 195, 317, 335, 337, 364 

América 99,100,102, 107, 119,162, 205, 236, 

237, 244, 266, 268, 270, 296, 339, 344, 

345, 346, 414, 417, 428 
Anais de Vila Bela 99,100, 101, 103, 106, 107 

Angola 40,42,46, 58, 63, 70,73,74,123,125, 

127,133,134,135,136,137, 138, 142, 

146,147, 400, 401, 422, 431, 441 

Antunes, António Lobo 39, 48 

anúncios 

de escravos 51,52,53,55, 56, 58, 59, 61, 65, 

262, 317, 391 

Ásia 94,99,119, 2656, 335, 336, 337, 341, 361, 

365, 400, 448 

Atlântico 113, 114,130, 205, 235, 345 

Avila, Teresa d' 265 

Bahia 396 

Estado da 145,146, 148, 149, 150, 153, 247, 

250, 283, 284, 286, 287, 288, 290, 291, 
292,294,296, 298, 299, 300, 301, 302, 

Índice Remissivo 

303, 317, 319, 320, 321, 327, 328, 329, 

331, 332, 333, 343, 347, 348, 349, 352, 

353, 354, 382, 383, 385, 386, 388, 389, 

390, 391, 392, 393, 394, 395, 396, 414, 

46, 417 

Bali 215, 280 

Batalha, Graciete 183,185,186, 187, 188 

beata 265,271,272,273 

Beja 157,160,162,215 

Bouton, Noel 157, 158, 162 

Branco, Camilo Castelo 159, 203 

Brasil 27, 30, 31, 33, 34, 52, 56, 57, 58, 66, 67, 

69,72,73,74,78,101,103,104,107, 116, 

120,125,130, 142, 144, 146, 147,150, 

189, 190, 191, 192, 193, 194, 195, 197, 

198, 199, 201, 202, 204, 205, 208, 209, 

210,224, 235, 236, 237, 238, 239, 240, 

241, 242,243, 244, 247, 249, 250, 252, 

256, 260, 261, 262, 264, 265, 270, 283, 

284, 285, 286, 290, 292, 293, 305, 306, 

307, 308, 309, 310, 311, 312, 315, 317, 

318, 319, 320, 321, 323, 327, 336, 343, 

344, 345, 346, 347, 348, 349, 352, 353, 

354, 381, 382, 383, 384, 385, 390, 391, 

395, 396, 399, 413, 414, 415, 416, 417, 

418, 419, 443 
bruxa 71,75,230 

bruxaria 69,75, 147 

Burity, Iranilson / 306, 311 

c 

Cabo Verde 123 

Cortas e Escritos de 5. Francisco Xavier 163,181 

casamento 88,112,115, 167, 168, 172, 194, 204, 

230, 236, 238, 243, 269, 286, 287, 290, 



454 | condição Feminina no Império Colonial Português 

292,306, 311, 312, 313, 314, 318, 336, 

356,359, 360, 362, 364, 413, 416, 417, 

418, 432, 435, 445 

Castro, Ferreira de 204 

China 137,163, 164, 173, 174, 359, 360, 361, 362, 

365, 421 

clausura 160, 267, 269, 288, 291, 383, 384 

Cochim 166,167, 168, 169, 170,171, 172,173,174, 

175,176,177 

colónias 121,123, 335, 338, 343, 400, 401, 430, 

445 

cColonização 77,78, 83, 102,103, 141, 191, 192, 

193, 235, 285, 292, 305, 306, 413, 414, 

415, 416, 417, 418 
colonos 45, 47,77,78, 91,116, 190, 191, 194, 195, 

201, 202, 286, 418, 433, 444 

comércio 

de escravos 51,52,55, 56, 57, 58, 77,78, 80, 

81, 82,107, 113, 125, 126, 130, 134, 136, 

144, 242, 252, 285, 339, 361, 362, 363, 

365, 404, 405, 442 

Companhia de Jesus 81,163,164,165, 166, 181, 

295, 308, 315, 414 

compra/venda 

de escravos 51,55,57, 58, 60, 64, 79,125, 

194,285, 318, 395, 419 

Comunismo 309 

Contra-Reforma 

mMovimento da 266, 269, 270, 272 

criança 41,44,70,112,113,114,115, N6,117,122, 

129,154,174, 193, 197, 228, 279, 319, 

337, 339, 340, 368, 369, 377, 378, 379 

Cruz Humanitária 349, 350, 351 

Cuiabá 99,101,102,103, 104 

Curador de Órfãos 321,322, 324 

D 

Damão 121 

Davatz, Thomas 189,190,191, 192, 194, 196, 199, 
201 

democracia racial 247, 248, 261 

Dili 215, 216, 217, 218, 219, 220, 221 

Dinis, Júlio 203 

discriminação 57, 66,112,151, 247, 248, 249, 

250, 258, 259, 260, 262, 409, 410, 444 

discurso 27 

análise do 27,28, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 

37, 40, 45, 46, 57, 141, 142,147,159, 

163,164, 165, 170, 173, 176, 178, 179, 

180,181, 192, 206, 228, 231, 232, 233, 

257, 261, 264, 272, 293, 306, 308, 309, 

311, 314, 398, 417, 435 

ditadura 261,309, 310 
Diu 127 

D. João UM 164,165, 166, 167, 169, 417 

E 

educação 87, 88, 91,122,154, 186, 224, 227, 

232, 252, 253, 254, 257, 258, 260, 261, 

262, 275, 277, 278, 279, 280,282,291, 

297, 305, 307, 312, 317, 318, 319, 320, 

321, 323, 324, 325, 326, 327, 329, 333, 

383, 384, 385, 401, 402, 403, 405, 408, 

410, 413, 422, 423, 424, 426, 427, 431, 

432, 444 
EFTA (Associação Europeia de Comércio Livre) 398 

emancipação 121,123,173,197,198, 241, 247, 

249, 254,255, 257, 259, 260, 262, 263, 

317, 421, 431, 435 

emigrante 197,202, 203, 204, 206, 207, 399 

engajador 205 

ensino 15,184, 185, 187, 193, 214, 215, 216, 218, 

225, 254,313, 317, 319, 328, 397, 399, 

403, 404, 406, 408, 410, 422, 423, 424, 

425, 426, 427, 428, 429, 430, 431, 432, 

433, 434, 437 

escolarização 218,317, 320, 327, 328, 329, 331 

escravatura 77,81,87,109,111,113,116,117, 18, 

119, 120, 121, 122, 123, 189, 190, 201, 

240, 329, 448 
escravidão 51, 57, 60, 62, 64, 65, 66, 67, 90, 93, 

99,103, 104, 107, 109, 113, 117,118,119, 

120,143,145, 146, 150, 152, 235, 236, 

237, 238, 239, 317, 318, 320, 326, 337, 

341, 343 

escravo 46, 51, 52, 54, 55, 56, 58, 59, 61, 62, 63, 

64, 65, 67, 69, 72,73,74,75,77,78,79, 

80, 81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88, 90, 

91, 92, 98, 99, 103, 104, 109, 111, 112, 

113,114,115,116, 117, 119,121, 122,123, 

125,133,143, 144, 145, 146,147,150, 

152,169,170, 171, 190, 191, 192, 194,195, 



196, 201, 240, 243, 256, 287, 289, 292, 

296, 318, 319, 323, 327, 335, 336, 337, 
382,389, 417, 419, 442 

Espanha 102,103,107, 157, 159, 166, 266, 270 
espiritualidade 194, 265, 266, 273 

Estado Novo 20,32, 37, 308, 309, 311, 312, 315, 
397, 402, 404, 410, 411 

Europa 75,113,120,127,133,162, 164, 166, 173, 
174,177,190, 191, 201, 202, 237, 265, 
266, 336, 343, 346, 384, 389, 399, 428 

Évora 71,111,16,213, 215 

F 

família 40, 41, 44, 45, 47, 56, 57, 62, 87, 89, 92, 

100, 111, 149,150,151, 152,157,167, 173, 

190,193, 195, 196, 204, 209, 215, 217, 

220, 235, 236, 241, 242, 248, 254,276, 

290,292, 305, 306, 307, 308, 309, 310, 

311, 312, 313, 314, 318, 325, 337, 340, 

344,347, 352, 359, 383, 384, 385, 388, 

398, 399, 401, 402, 403, 408, 413, 415, 

416, 417, 418, 423, 426, 431, 436, 445 

feitiçaria 69, 72, 74,75, 84,147, 148 

feiticeiras 69,70,71, 382 

feminino 46, 54,70, 85, 86, 88, 114, 125, 136, 

144,151,153, 163, 165, 169, 174, 177,180, 

181, 192, 195, 196, 197, 198, 224, 225, 

226, 235, 236, 265, 269, 276, 279, 285, 

289, 305, 306, 311, 312, 315, 317, 328, 

332, 341, 348, 356, 358, 361, 385, 397, 

398, 401, 402, 404, 405, 406, 407, 408, 
409, 410, 418, 426, 427, 432, 433, 443 

filho/filha 43, 44, 45, 53, 57, 59, 60,109,110, M, 

112,113, 1N5, 116, 117,118,119,122, 126, 

150,166, 172,190, 197, 198, 202, 206, 

238, 239, 242, 243,281, 287, 290, 294, 

295, 298, 313, 3714, 317, 330, 335, 337, 

338,339, 340, 418, 446 

Filipinas 114, 183 

Foucault, Míchel 35,159, 162 

freira 157,159,160, 161, 162, 384 

Freire, Paulo 196, 257, 264 

Freyre, Gilberto 56, 69,101,151, 247, 284, 441 

FUP (Federação de Universidades Portuguesas) 218 

indice Remissivo | a55 

G 

Goa 78, 83, 84, 85, 89, 93,121, 164, 166, 167, 

168,170,171, 172,173, 174, 176,177,178, 

183, 335, 361, 365, 400, 428, 447 

Graham, Maria 235,237, 242, 390 

guerra colonial 398, 405, 423, 424, 433 

Gusmão, Xanana 213,216, 279 

LS 
Hasler, Eveline 189,190,192,193, 196, 197 

história 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 

56, 67, 72, 75, 93, 94, 100, 101, 102, 104, 

106, 1607,113, 114, 116,137, 162, 189, 190, 

192,196, 236, 243, 266, 268, 270, 284, 

287, 293, 308, 310, 315, 317, 318, 319, 

331, 345, 353, 354, 356, 358, 361, 362, 

363, 364, 365, 381, 382, 383, 384, 395, 

396, 403, 411, 413, 416, 419, 425, 429, 

445, 446, 448 

história cuttural; história política 27 

historiografia 99, 111, 116, 235, 312, 318, 327, 

343, 381, 442 

Holanda 93,189,191,193,196, 215 

Hong Kong 183,186, 215 

Ibicaba 189,191,192,197,198, 199 

lgreja 

Católica 69, 148,170, 194, 266, 267, 272, 286, 

292,293, 305, 306, 307, 312, 313, 328, 

351, 359, 365, 368, 383, 390, 416, 419, 

422,423,429,432 

imigrante 191, 344, 347, 352 

Império 

colonial português 39, 41, 99, 103, 107,109, 1, 

121, 145, 161, 208, 235, 266, 270, 284, 

285, 305, 306, 319, 327, 343, 345, 346, 

360, 362, 363, 365, 382, 383, 384, 393, 

395, 396, 419, 421, 436, 447, 448 

Índia 77,78,164,166, 167,168, 171,173,175,177, 

179, 188, 236, 237, 336, 339, 361, 365, 

400, 421, 443, 445, 448 

Indonésia 214, 215, 276, 282 

indoors 42,44,46,47 



456 | condição Feminina no Império Colonial Português 

infidelidade 337 

Inquisição 69, 70, 71,73,74,75,147, 267 

instrução 19,102,169,176, 177, 179, 184,193, 

204, 225, 317, 319, 320, 325, 326, 327, 

328, 331, 359, 383, 384, 397, 401, 402, 

403, 404, 405, 408, 410, 422, 423, 424, 

426,427, 428, 432, 433 

Integralismo 306, 310 

Internato Normal de Senhoras 317 

Irmãs Canossianas 278 

ttália 116, 201, 266, 270, 357 

J 

Jacarta 280 

Japão 42,164,166,172,173,174,176 

Juiz de Órfãos 320,321,322,324, 325, 326 

K 

Kkatuas (ancião) 277, 282 

Kristeva, Julia 225, 226 

L 

Lamas, Maria 401, 407 

Lencastre, Dona Leonor de 345 

Langsdorff, Baronesa Emily de 235, 238 

Lei Áurea 190 
Lei do Ventre Livre 65,190, 201, 317, 320, 321 

Liberalismo 257, 308, 309, 310, 313, 315, 327 

liberdade 30, 40, 61, 64, 65, 1089, 110, 111,115, 

116,119,120, 121,122, 141, 147,150,159, 

160,172,192, 237, 255, 278, 289, 298, 

299,319, 320, 337, 390, 397 

lingua 27,28,29, 30, 32, 33, 35, 88, 118, 130, 

161, 171, 174, 183, 184, 186, 193, 201, 214, 

216, 218, 220, 221, 240, 270, 360, 385, 

408, 426, 428, 429, 443 

linguagem 29, 30, 51, 72, 116, 149,157,159, 180, 

238, 248, 257, 266, 332 

Linguística 27,213, 217, 220, 221 

fisan timorenses 276 

Lisboa 40,42,44,45,48,70,71,72,73,74,93, 

94,100,101,107,111,113, 114, 116, 117, 

118, 120, 121, 136, 137, 147, 162, 164,181, 

205, 209, 270, 211, 214, 215, 216, 221, 

223,233, 265, 268, 270, 271, 272,282, 

284, 285, 286, 287, 288, 289, 290, 293, 

294,298, 308, 309, 315, 336, 345, 353, 

355, 356, 357, 360, 361, 362, 363, 365, 

397, 398, 399, 400, 405, 406, 407, 411, 

415, 417, 436, 437, 438, 447, 448 

Loiola, Inácio de 163,164,165, 166, 170, 177 

Macau 121,123,183,184,186,187,188, 221, 

336,338, 339, 341, 355, 358, 359, 360, 

361, 362, 363, 364, 365, 370 

mãe 40, 41,42,43,44, 45, 57, 59, 60, 65, 109, 

110, 11,112,193,114, 115,116, 117,198, 

119,122,150,167, 168, 170,172,173,174, 

177,179,184,197,198, 204, 214, 216, 

230, 243, 253, 270, 311, 313, 315, 317, 

318, 319, 321, 326, 338, 339, 340, 341, 

347, 388, 397, 402, 423,431, 434, 444, 
445, 447 

magia 71,72,73,75,147, 338 

Malaca 164,166,167, 168, 169,170,172,173, 

174,183 

Maluco 167,169,171,172,175,179 

Maria, Dona Teresa de Jesus 286,287 

Mato Grosso 99,160, 101, 102, 103, 104, 105, 107 

mendicidade 361, 365, 392, 393, 394, 395 

mendigos 392,393, 394 

mestiçagem 44,141,329, 363,413, 414, 415, 417, 

418, 441, 442, 447 

Minas Gerais 147, 244,321, 414 

miscigenação racial 442 

Misericórdia de Macau 18, 355 

missionário 163,164,170,172,176,180,181, 384 

Moçambique 21,77,78,80,83, 84, 85, 89, 91, 

92,93,94, 400, 401, 421, 422, 423, 424, 

425, 426, 428, 430, 431, 433, 434, 435, 

436, 437, 438, 441, 444, 446, 448 

Mocidade Portuguesa 427, 436, 437, 438 

monjas 173,174,176, 265, 266, 267 

mulher 43,44, 45, 46, 51, 54, 57, 64, 66, 67,71, 

92,109,110, 112,113, 114,115, 116, 118, 

122,131,137, 144, 147, 149,150,151,153, 

154,158,159, 160, 161, 162, 163, 165, 

166, 167, 168, 169, 170, 172,173,174, 

175,176,177,178,180,181,187,190, 193, 



194,196, 197, 198, 204, 206, 207, 208, 
213, 223,224, 225, 226, 227, 228, 229, 
230, 231, 232, 233, 235, 236, 237, 238, 
240, 241, 242, 243, 247, 248, 250, 251, 
252, 257, 258, 259, 260, 263, 275, 276, 
277,279, 281, 283, 284, 285, 286, 287, 
288, 289, 290, 291, 292, 293, 294, 295, 
298, 299, 305, 306, 307, 308, 309, 310, 
311, 312, 313, 314, 315, 317, 318, 319, 
325, 328, 329, 331, 335, 337, 338, 339, 
340, 341, 346, 347, 348, 349, 350, 351, 
353, 356, 360, 381, 382, 383, 384, 385, 
389, 391, 393, 396, 3597, 398, 401, 402, 
403, 404, 405, 407, 408, 409, 410, 415, 
416, 417, 418, 419, 423, 426, 427, 431, 
432, 434, 435, 443, 445 

mulheres 18,39, 43, 47, 51, 54, 56, 57, 59, 60, 
62,65, 66, 70, 71,72, 77,78,79, 8O, 81, 
83, 84, 85, 86, 87, 90, 91, 92, 98, 99, 
105, 107, 125, 126, 127, 128,132, 133, 
134,135, 136, 143, 144, 145, 146, 147, 
148,149,150, 151, 152, 153, 157,159, 
160,161, 166, 168, 169, 170, 171, 172,173, 
174,175,176,177,178, 179, 180, 189, 192, 
193,194,195, 196, 201, 202, 204, 205, 
206, 210, 211, 213, 218, 225, 226, 227, 
228, 229, 230, 232, 235, 236, 237, 240, 
241, 242, 243, 247, 248, 249,250, 251, 
252,253,254, 255, 256, 257, 258, 259, 
260, 261, 262, 263, 264, 265, 266, 267, 
268, 269, 270, 272, 273,275, 276, 277, 
278, 279, 280, 281, 282, 283, 285, 286, 
293, 306, 307, 308, 309, 314, 320, 323, 
326,328, 330, 332, 335, 336, 337, 338, 
340, 343, 344, 348, 351, 352, 353, 355, 
356, 357, 358, 360, 361, 364, 381, 382, 
383, 384, 385, 388, 389, 391, 392, 395, 
396, 397, 398, 399, 401, 402, 404, 405, 
406, 411, 413, 415, 416, 417, 418, 423, 
427,432, 434, 435, 436, 442, 443, 444, 
445, 446, 447 

N 

nahe biti 275,276, 277 

Indice Remissivo | 457 

o 

O Esplendor de Portugal 13,39,41,46,48 

O Fraco do Baronesa 223,224,225,226,231, 

233 

OPMT (Organização Popular das Mulheres Timoren- 

Sses) 279,280, 281, 282 

Ordem de Santa Clara 383 

Oriente 164,166,167, 168, 169, 174, 177, 179, 

180,181, 361, 365, 424 

outdoors 42,46,47 

P 

pai 27,31,40,41, 43, 44, 45, 46,109, 110, 112, 

113,115, 117, 118, 119, 127, 150, 162, 171, 

177,195, 198, 203, 204, 208, 216, 229, 

279, 285, 313, 320, 336, 337, 338, 339, 

341, 347, 356, 357, 359, 368, 418, 434, 

A44, 447 
Pêcheux, Michel 27,28,29,30,31,33,34,35,37 

Península lbérica 111, 265, 346 

Pfeiffer, da 235,236, 238, 240, 241 

pobres 19, 57,133,167, 171, 175, 189, 191, 196, 

197, 201, 202, 204, 205, 240, 241, 250, 

251, 252, 254,256, 262, 292, 313, 314, 

317, 319, 327, 331, 332, 338, 355, 356, 

357, 358, 360, 362, 363, 381, 382, 383, 

385, 386, 388, 392, 393, 395, 444 

pobreza 151,164,177,197, 248, 259, 266, 272, 

333, 356, 357, 359, 381, 382, 393, 418 

política 13, 27, 28, 30, 32, 33, 34, 35, 37, 8O, 

102,112,183,191, 213, 228, 235, 237, 

248,249,253, 254, 255, 256, 257, 258, 

260, 261, 262, 263, 264, 268, 279, 306, 

307, 308, 310, 311, 312, 313, 314, 327, 

336, 343, 344, 353, 363, 401, 406, 409, 

421, 422, 423,427, 429, 437 

Portugal 27,33, 34, 39, 40, 42, 45, 69, 70,72, 

73,74,76,77, 78, 83, 84, 99,100,102, 

111,112,113,114, 115,116,117,118,119, 

120,121,123,127,135, 137, 158, 159,16], 

164,165, 166, 167, 169, 170, 172,179, 

180,184, 186, 201, 202, 204, 207, 208, 

209, 210, 215, 217, 235, 236, 243, 244, 
265, 266, 269, 270, 280, 287, 288, 290, 

292, 298, 305, 306, 307, 308, 309, 310, 



a4sB Condição Feminina no Império Calonial Português 

311, 312, 315, 335, 338, 344, 345, 346, 

348, 349, 352, 353, 355, 357, 360, 364, 

365, 390, 397, 398, 399, 400, 401, 402, 

403, 405, 407, 408, 409, 411, 415, 4178 

422,423, 435, 441, 442 

Português 99,100,103,107, 109, NNO, 1N, 113, 

136,138,183,185, 186, 187, 214, 215, 

216, 219, 221, 235, 278, 282, 362, 363, 

365, 383, 395, 403, 411, 419, 421, 423, 

436, 437, 438, 447 

prazos 77,78,79,80, &1, 86, 88, 90, 94, 400, 

448 

preconceito 57, 154, 242, 247 

professor/professora 186,187, 188, 191, 216, 250, 

261, 262, 330, 381, 395, 426, 428 

psicanálise 30,31,33, 162 

psicologia 28 

Q 

Queirós, Eça de 202, 203 

quilombo 104,105, 106 

R 
racismo 247, 248, 249, 251, 256, 257, 259, 260, 

261, 262, 263, 441, 442, 446, 448 

recolhimento 15,19, 241, 243, 269, 283,2856, 

288, 289, 291, 292, 293, 297, 298, 299, 

300, 301, 359, 360, 383, 386 

Recolhimento da Santa Casa da Misericórdia da 

Bahia 283 

Recolhimento de Nossa Senhora da Glória 383 

religiosidade 72,147, 241, 266, 267, 270 

Rio de Janeiro 35,37, 52, 66, 67, 69, 74,75, 83, 

88,93, 100, 101, 106, 107, 116, 137, 142, 

143,145,151, 206, 207, 238, 240, 241, 

242,243,244, 264, 265, 266, 269, 270, 

284,285, 306, 315, 317, 319, 320, 321, 

333, 343, 344, 346, 347, 348, 349, 350, 

351, 352, 353, 354, 382, 383, 384, 393, 

395, 396, 414, 419 

Rio Grande do Sul 208, 311, 343, 344, 354, 390 

Rias de Sena 77,78,79, 80, 81, 82, 83, 84, 85, 

89, 90, 91, 92, 93, 94, 95, 421 

ritos 72,154,313 

rituais 69, 80, 146, 149, 153, 154, 336 

Roma 109,163, 164, 165, 166, 169, 170, 171, 174, 

175, 216, 419 

S 

Salazar, António de Oliveira 34, 308, 309, 310, 311, 

312, 398, 422, 438 

Santa Teresa 266, 270 

santidade 265,266, 267, 268, 269, 270, 271 

santo 149,167, 168, 273, 303 

Santo Ofício 69, 70,73,74, 267, 269, 270 

Santos, Boaventura de Sousa 248,249,253,255, 

261, 262 

São Paulo 35, 36, 37, 66, 67, 73, 74, 75, 76,102, 

104,133,137, 147, 149,157,161,162, 170, 

189, 191, 195, 199, 224, 243, 244, 262, 

264,270,273, 284, 292, 293, 306, 315, 

319, 321, 326, 347, 353, 354, 381, 383, 

390, 395, 396, 419, 448 

senhora da vida 335,338, 340, 341 

senhores 51,52,56,58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 

65, 66, 72, 73, 74,75, 77, 78, 79, 80, 81, 

82, 83, 84, 85, 86, 87, 88, 90, 92, 103, 

105, 111, 114, 120,122,123, 144,145, 176, 

201, 296, 318, 319, 320, 326, 331 

sexismo 247,251, 263 

Silva, Francisco Manue! da 286, 287, 290, 2917, 

294, 296 

sociedade 11,12,51, 59, 61, 63, 64, 66, 72,75, 

77, 79, 80, 87, 88, 90, 91, 92, 94, 99, 

120,125, 127, 142, 148, 154, 174,180, 

208,223, 225,226, 227, 228, 231, 233, 

240, 247, 248, 249, 250, 251, 252, 255, 

256, 257, 258, 259, 260, 261, 262, 263, 

267, 270, 272, 273, 277, 281, 283, 284, 

285, 286, 287, 289, 292, 293, 305, 306, 

307, 308, 309, 311, 312, 313, 314, 315, 

327, 331, 352, 353, 364, 381, 382, 383, 

384, 385, 386, 389, 391, 392, 393, 395, 

396, 397, 398, 401, 402, 403, 404, 405, 

407,409, 410, 473, 414, 415, 418, 419, 

421, 428, 432, 435, 444, 446, 447 

Sociedade Portuguesa de Beneficiência Dezesseis 

de Setembro 347, 348, 353, 354 

Srilanka 339 

status 52,75,231,251, 253, 261, 286, 389, 390, 

a45 



subalternidade 14,17,197, 235, 250, 253, 254, 

257, 259, 260, 263, 285, 286, 335, 338, 
340, 341, 364 

Suíça 189,191,193, 201, 399, 401 

T 
Tétum 214,216,221 

Timor 121, 213, 214, 215, 216, 217, 218, 220, 221, 

275,277, 278, 281, 282 

Torga, Miguel 213 

Torresão, Guiomar 223,225,226,233 

Toussaint-Samson, Adêle 235,236,239 

tradição 73, 84, 93,115,135, 142, 149, 268, 269, 

276, 277, 280, 282, 285, 312, 314, 315, 

346 

tráfico 

de escravos 52,53,56,67,78,120,121,125, 

134, 201, 240, 343, 413 

Travancor 164,169,170,171,176 

U 

Ultramar 122,186, 236, 244, 421, 422, 427, 436, 

Índice Remissivo 459 

437, 438, 447 
UNESCO 424 
UNTL (Universidade Nacional de Timor) 218, 219 

V 

Vargas, Getúlio 309, 313, 314, 315, 353 
Vaz, Katherine 157,160, 161 

w 

Wetherell, James 382,385, 391, 392, 396 

X 

Xavier, S. Francisco 85,98, 101, 163, 164, 165, 

166, 167, 168, 169, 170, 171,172,173, 

174,175,176,177, 178, 179, 180,181, 218, 

366, 374, 376, 380 

Z 

Zambeze 77,78,79,80, 83, 84, 87, 88, 91, 92, 
94, 448 





an " EDITORIAL 
Edições POLITEMA | POLIFONIA poli fonia )) 

POLITEMA " 

CATÁLOGO 2008 

PRÓXIMAS EDIÇÕES EDUCAÇÃO 

NOVEMBRO 2008 

* Planeamento de projectos com recursos 

limitados 

Jorge Mogalhões Mendes 

EDIÇÕES RECENTES 

+ Piscinas: Tratamento de águas e utilização de 

energia 

Vitorino de Matos Beleza, Rosaria Santos e Marta Pinto 

2007, 270 p. 

DESTAQUES EDITORIAIS 

ARTES DO ESPECTÁCULO 

* Quem matou Ambrósio? 

José Topo e Cloire Binyon 

2006, 127 p. 

* Miragem e Sedução: Textas sobre Cinema 

José Coutinho e Costro 

2003, 137 p. 

ARTES VISUAIS 

Pintura portuguesa contermporânea: 

a colecção politécnico do porto 

Maria de Fátima tambert 

2005, V7l p. 

*+ Sobral Centeno 

Sobral Centeno e Morio de Fótimo Lombert (org.) 

2004, 117 p. 

*+ Tecnologias, informação e educação 

Paulo Ferreiro 

2006, 123 p. 

. E-learning e formação avançada 

Corlos Vaz de Carvalho (Org.) 

2006, 219 p. 

Implementacção do processo de Bolonha à 

nível nacional por áreas de conhecimento — 

engenharia: relatório preliminar. 

Luis de fesus Sontos Soares 

2005, 239 p. 

Curso de professores do 1.º ciclo do ensino 

básico — curso de educadores de infância 

Luís de Jesus Santos Soares 

2003, 62 p. 

* Escola, país e comunidade 

Costo Matos, ). Vargas Pires 

1994, 118 p. 

Problematizando à escola básica 

António Abreu Pereiro, Glório Souto, António Souto, fosé 
Maria Ribeiro, Abílio José Pires 

1994, 198 p. 

Organização pedagógica da escola básica 

Clara Oliveiro, Fernando Costo, Filomena Motos, João 

Carvalho 

1993, 67 p. 



ENGENHARIA E TECNOLOGIA 

Tratamento de águas de caldeiras 

Francisco Teixeiro, !sabei Pereiro, Rosária Santos, Vitorino 

de Matos Beleza 

200i, 226 p. 

Tratamento de águas de arrefecimento 

Francisco Teixeira, Isabel Pereiro, Rosária Sontos, Vitorino 

de Matos Belezo 

1996, 119 p. 

Hipertexto/hipermedia 

Armando Silvo 

1996, 71 p. 

GESTÃO 

* Organização e Técnicas Empresariais 

Isabel Ardions, Zito Romero e Armindo Só Sequeiro 

2006, 304 p. 

LITERATURA 

* Propostas de leitura para Generation X 

Teresa Tudelo 

2004,181p. 

MULTIMÉDIA 

* Glossário de termos multimédia: Inglês/ 

Português 

José Coutinho e Castro 

1997, 127 p. 

MÚSICA 

* Origens e segredos da música portuguesa 

contemporânea 

Cândido timao 

2003, 309 p. + 1 Cd Rom Áudio + 1 Cd Rom Vídeo 

A theory of harmonic modulation: The plastic 

model of tonal syntax and the major-minor 

key system 

José Miguei Ribeiro-Pereira 

2005, 284 p. 

Antologia Poético — Musical 

Fernondo Jorge Azevedo 

2002, 928 p. 

POLIFONIA - EDIÇÕES DISCOGRÁFICAS 

* Ad Libitum 

António Augusto Aguiar 

2005, 1 CD 

* 10 Anos Sinfonieta 

Drquestra Sinfónica do ESMAE 

2006, 4 CD's 






